كتاب هاى آية الله حسن زاده آملي ٢١١



# شرح فارسى







شرح فارسى الاست**فار الاربعه** 

موضوع فلسفه اسلامی: ۴۸ (فلسفه و عرفان: ۹۲)

كروه مخاتلب

تخصصی (طلاب، دانشجویان و اساتید حوزه و دانشگاه)

شماره التشهور فتاسا المباري المعم

مسلسل اللنسار احبيابي برنبين ۴۳۶۵

کتابهای آیةالله حسنزاده آملی / ۳۲

خسرزاده أملي. حسن، ١٣٠٧ - - شارح.

شرح فارسى الاسفار الاربعه صدرالمتأنهين شيرازي/ حسن حسن زاده أعلى . - قم: مؤسسه بوستان كتاب (مركز چاپ و نشر دفتر تبليغات اسلامي حوزه علميّه قم)، ۱۳۸۷ -

ج . - (مؤسسه بوستان کتاب، ۹۹۵ . کتاب های آیة لله حسن زاده آملی؛ ۳۲) (فلسفه و عرفان؛ ۹۳ فلسفه اسلامی؛ ۴۸) ۱۲۰۰۰ نومان: (ج. ۲) 4 - 949 - 99 - 964 - 99 - ISBN 978 - . (دوره) 6 - 9082 - 0 - 964 - 989 - 984 ISBN 978

فهرست نويسي براساس اطلاعات فيها.

فهرستنویسی بر اساس جلد دوم: ۱۴۳۱ ق. = ۱۳۸۹

Ayatollah Hasan Hasanzadch-Amoli. A Persian Commentary on al-Asfar al-Arbaah

كتابنامه

ص . خ . به انگلیسی:

ا. صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم، ۹۷۹ - ۱۰۵۰ ف. الحکمة المتعالیة فی الاسفار الارسة - نقد و تغییر. ۲. فلسفه تسلامی - متون قدیمی تا قرن ۱۴. ۳. حکمت متعالیه. الف. صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم، ۹۷۹ - ۱۰۵۰ ق. الحکمة المتعالیة فی الاسفار الارسة. الارسة شرح. ب. دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم، مؤسسه بوستان کتاب. ج.عنوان. د. عنوان: الحکمة المتعالیة فی الاسفار الارسة. شرح.

۴ش ۵ح / BBR ۱۰۸۳

ነዮአዓ

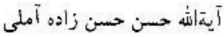
184/1

ح ش / الف ۲۸۲ ص

# شرح فارسى الاسفار الاربعه

صدرالمتألهين شيرازى

جلد دوم









#### شرح فارسى الاسفار الاربعه صدرالمتألهين شيرازي/ جلد دوم

- ♦نويسنده: ايةالله حسن حسن زاده املى ♦به كوشش: محمد حسين نانيجي
  - ناشر: مؤسسه بوستان کتاب

(مرکز چاپ و نشر دفتر تبلیفات اسلامی حوزه علمیه قم)

- لیتوگرافی، چاپ و صحافی: چاپخانه مؤسسه بوستان کتاب
- •نویت چاپ: اول / ۱۳۸۹ •شمارگان: ۱۰۰۰ •بها: ۱۲۰۰۰ تومان

#### تمامی حقوق 🌣 محفوظ است

#### printed in the Islamic Republic of Iran

♦دفئر مرکزی: قم. خ شهدا (صفائیه). ص پ ۹۱۷ / ۱۳۷۱۸۵ تلفن: ۷-۱۷۴۲۱۵۵ نمایر: ۲۷۴۲۱۵۴ تلفن یخش: ۲۷۴۲۴۲۶

يرحانوخ (المسيسان Q) . . . . . . . . . .

- ۵۰ فروشگاه مرکزی: قم، جهارراه شهدا (عرضه ۱۲۰۰۰عنوان کتاب با همکاری ۱۷۰۰ناشر)
- ۵ قروشگاه شماره۲: تهران. خ فلسطین جنوبی، دست چپ کوچه دوم (پشن). تلفن: ۴۶۲۶۰۷۳۵
- ۵ قروشگاه شماره ۳ مشهد. چهارراه خسروی، مجتمع باس، جنب دفتر تبلیغات اسلامی شعبه خراسان رضوی تلفن: ۲۲۳۳۶۷۲
  - 4 فروشگاه شماره؟: اصفهان، چهار راه کرمانی، جنب دفتر تبلیغات اسلامی شعبه اصفهان. تلفن: ۲۲۲۰۳۷۰
    - خفروشگاه شماره۵: اصفهان، میدان انقلاب، جنب سینما ساحل، تلفن: ۲۲۲۱۷۱۳
      - ۴فروشگاه شماره۶ (ویژه جوانان): قبه ابتدای خیابان شهدا. تلفن ۳۳۹۲۰۰
- ۴ پخش یکتا (یخش کتب اسلامی و انسانی)، تهران، خ حافظ، نرسیده به چهار راه کالج، نیش کوچه بامشاد، تلفن: ۳۸۹۴۰۳۰
  - ا¢نمایندگیهای فروش کتاب مؤسسه در داخل و خارج کشور (ضمیمه برگه نظرخواهی آثار انتهای کتاب)

#### يست الكترونيك مؤسسه: E-mail:info@bustaneketab.com

جدیدترین آثار مؤسسه و آشنایی بیشتر با آن در وب سایت hysen, hustanelocials و hysen, hustanelocials (

#### با قدردانی از همکارانی که در تولید این اثر نقش داشتهاند:

电 اعضای شورای بررسی آثال 💌 نمیر شورای کتاب: جواد آهنگر 🛡 سرویراستار: ابوالفضل طریقه دار 💌 و پراستار: بودر دیلمی معزی 🗢 چکیده عربی: سهیله خالفی 🗢 چکیده انگلیسی: مریم خالفی ۹ فیپا: مصطفی محفوظی ۹ مسئول واحد حروفخگاری و اصلاحات حروفنگاری: احمد مؤتمنی ۹ حروفخگاری: منا جمیلپور، الهام قرهگوزلو، مربع ونکی و محمدتقی بابالی ۴ صفحه آرا: حسین محمدی ۴ کارشناس و کنترل نمونهخوانی: محمدجواد مصطفوی ۴ نمونهخوانی: سیدکاظم رضوی، سيدرضا هدايتي، محمد ايتاري، شكرالله أفاتزال. ابوالفضل سليماني، ابوالحسن مسيب نزال و سيديحيي ميرفتحيزاده ♦ نظارت و كنترل أمادمسازي و بازخواني نهابي متن: بيژن سهرايي + كنترل نشّ صفحه آرايي: حسين عبديان + كارشناس طراحي و گرافيك: مسمود نجايش + طراح جند: اميرعياس رجيي + مدير كوئيد: عبدالهادي اشرفی 🗈 افاره آمانهسازی: حمید رضا تیموری 🗣 کارشناس بازاریایی و ارتباط با چاپخانهها: آمپرحسین مقدرمشش 🗣 اباره چاپخانه: مجید مهدوی و سایر همکاران لیتوگرانی، چاپ و سحانی.

# فهرست

| ٠٠         | عدم علاقة لزومي بين دو واجب                                      |
|------------|------------------------------------------------------------------|
| ١٣٣        | وجوب بالقیاس در جایی است که تلازم بین دو چیز موجود باشد          |
| ۱۴         | امكان بالقياس بين دو واجب مفروض مي آيد                           |
| ١۵         | عدم وجود هر دو قسم علاقة لزومي بين دو واجب                       |
| ١۶         | طریق آخر: راه دیگر در عدم امکان وجوب بالقیاس بین دو واجب         |
| 19         | وجوب بالقياس در دو واجب همانند تضايف، باعث نياز به علت تضايف است |
| ۲۳         | فصل سوم: في أن واجب الوجود إنيته ماهيته                          |
| 74         | زوجیت ممکنات و فردانیت واجب                                      |
| YS         | تفاوت تجرد واجب با تجرد مجردات                                   |
| ٣٠         | تحقق امام به همهٔ اسمای الهی، شرط استخلاف است                    |
| ٣٣         | خلط بین تجرد از ماهیت و تجرد از ماده                             |
| <b>ፕ</b> ۶ | قبول به معنایی برتر، یعنی مطلق اتصاف                             |
| ۳۹         | دلیل دوم در عدم زیادت وجود و وجوب بر ذات وی                      |
| ۴۰         | تفاوت فاعلیت در باب ماهیت با وجود                                |
| ft         | عدم منافات امکان ذاتی با وجود غیری                               |
| ۵۳         | تمايز وجود غيرمتناهي از ممكنات                                   |
| ۵۵         | کلامی در لوازم                                                   |
| ۶۳         | تفاوت لزوم وجود برای ماهیّت با لوازم دیگر                        |

| ۶۵              | اشكال بر شيخ                                                   |
|-----------------|----------------------------------------------------------------|
| ۶۷              | نقد و اشاره                                                    |
| ٧١              | دفع دخل مقدر                                                   |
| ۸۴              | وهم و إيضاح                                                    |
| λγ              | آیا وجود در موجودیّت به وجود نیازمند است؟                      |
| ٩               | وجود و موجود همانند زمان و زمانیاند                            |
| ۹۱۱۶            | دلیل شیخ اشراق در عدم امکان ماهیت برای واجب                    |
| ۹۳              | ايراد اول بر شيخ اشراق                                         |
| ۹۴              | تفاوت شیخ اشراق و اقوال مشاء چیست؟                             |
| V               | جواب ايراد اول                                                 |
| ۹۹              | بیانی دیگر از برهان شیخ اشراق                                  |
| 1.1             | ايراد دوم بر شيخ اشراق                                         |
| 1.4             | پاسخ اَن                                                       |
| 1.4             | بيان دوباره ايراد دوم                                          |
| ١٠٩             | قياس انحصار نوع ماهيت مفارقات در فرد با واجب                   |
| 11.             | مع الفارق بودن قياس مفارقات با واجب                            |
| 119             | شكوك و إزاحات                                                  |
| ، داشته باشد۱۲۵ | شبهه دیگر مبدأ بودن وجود یا دیگر صفات باید در همه وجودات سریان |
| ١٢٨             | جواب: تفاوت احكام مطلق با شؤون                                 |
| ت               | اختلاف در وجوب و امكان دليل بر اختلاف حقيقت ممكن و واجب اسـ    |
| ١٣١             | اشكال درست پياده نشده است                                      |
| 17F             | پاسخ: احکام صریح وجود با وجود محدود تفاوت دارد                 |
| 185             | مبنای مشاء در وجود                                             |
| ١۴٨             | پاسخ: الفاظ مرکب در واجب موهم ترکیب است                        |
| ١۵٨             | حقیقت واجب به نزد حکما وجود خاص است                            |
| 18.             | شبهه: وجود معلوم غير از حق غير معلوم است                       |

| ነ۶ለ          | علم حصولی به واجب غیر ممکن و علم شهودی برای همه حاصل است          |
|--------------|-------------------------------------------------------------------|
| ١٧٢          | هر کس به اندازهٔ سعهٔ و جودی از وی میگیرد                         |
| ۱۷۹          | حجاب خلقِ چيــت؟                                                  |
| ١٨٢          | مرحوم میرزا حسینقلی مظهر استقامت و مربّی انسانیت                  |
| ١٨٧          | سريان علم و حيات در همهٔ موجودات                                  |
| ۱۹۵          | مدرك بالذات و بالعرض                                              |
| ۱۹۵          | انواع ادراكات نحو وجود آن شيء هستند                               |
| 199          | وجود همه عين ربط به حق است                                        |
| ۲۰۶          | دفع دخل مقدر                                                      |
| ۲۰۶          | تفاضل مردم در علم به علم است                                      |
| ۲۰۸          | مدركات همة حواس مظاهر حق سبحانند                                  |
| ۲۱۱          | وهم وإزاحة                                                        |
| ۲۱۲          | شبههٔ فخر رازی در اینکه و جود طبیعت نوعیه است                     |
| ۲۱۶          | جواب مشهور به فخر رازی                                            |
| ۲۱۹          | بحث و تحصیل در عدم تمامیت جواب مشهور                              |
| TTT          | تفاوت مراتب وجود به خود ذات آنهاست                                |
| ۲۲۶          | تفاوت نگذاشتن خطیب رازی بین مفهوم وجود و حقیقت آن                 |
| TT9          | شبهه در حقیقت واحد بودن وجود                                      |
| TTT          | فصل چهارم: في أن الواجب لذاته واجب من جميع جهاته                  |
| TTT          | در وجوب صفات كمالية واجب                                          |
| <b>۲</b> ۳۵  | هر چه به امکان عام برای واجب ممکن است برای وی واجب میباشد         |
| TTS          | امكان استعدادي حافظ وحدت صنع                                      |
| ، بىراى واجب | عنوان ما بمهتر از عنوان مشهور در عدم حالت منتظره و امكان استعدادي |
| 741          | ست                                                                |
| TFF          | صفات کمالی ناشی از غیر، باعث احتیاج و خرق وجوب میشود              |
| <b>۲</b> ۴۸  | جدایی ذات و صفات در عدم نیاز به علت صحیح نیست                     |
| 749          | بحث و تحصيل                                                       |

| 749         | اشكال: تفاوت ملاحظة عدم غير و عدم ملاحظة غير در باب صفات |
|-------------|----------------------------------------------------------|
| ۳۵۴         | تحصیل یا تقریری دوباره تا اشکال وارد نشود                |
| ۲۵۶         | صفات و کمالات حق وجوب دارند                              |
| ۲۵۸         | تفاوت تقرير آخوند و قوم                                  |
| ۲۶۰         | أيا نظير عدم لحاظ در ماهيات نمي تواند در صفات واجب أيد؟  |
| ۲۶۳         | قياس واجب با ماهيات صحيح نيست                            |
| ۲۶Y         | اقسام صفات                                               |
| ۲۶۹         | التزام شيخ به نقض                                        |
| ۲۷۰         | حكيم متأله كلام شيخ را نمي پذيرد                         |
| YYY         | كوشش حاجي در توجيه كلام شيخ                              |
| YYX         | كاشفة عن حيثية الوجوب جاء                                |
| ۲۸۰         | جمع بين ثابت و سيّال                                     |
| YA1         | عالم برای حق سبحان همانند منشآت نفس برای وی است          |
| ۲۸۴         | تغير و تجدد به قياس ماديات                               |
| ۲۸۸         | فصل ينجم: في أن واجب الوجود واحد                         |
| ۲۹۰         | در نفی شریک از حق سبحانه                                 |
| <b>۲۹۲</b>  | تفسير «مَن ثنَّاه»                                       |
| <b>۲۹۴</b>  | رد اشتراک دو واجب در وجوب                                |
| ۲۹۶         | فاضل میبدی همانند معتزله در باب صفات میاندیشد            |
| <b>۲</b> ٩٨ | پاسخ فاضل میبدی                                          |
| ۲ <b>۹۹</b> | اطلاق وجوب همانند اطلاقات متصل بر صورت اتصالی است        |
| ۳۰۱         | همانندی کلام فاضل میبدی در صفات با کلام معتزله           |
|             | رجم شيطان                                                |
| ٣٠۵         | ابن كَمُّونه كيست؟                                       |
| ۳۰۸         | ادامة شبهه ابن كمونه                                     |
| ۳۱۱         | و چه اول در پاسخ شبههٔ ابن کمونه                         |
| 217         | راه دوم در ماسخ از شیمهٔ این کمونه                       |

| ان عرشی                                      | برها  |
|----------------------------------------------|-------|
| مشم: في استيناف القول في الجهات              | فصل ش |
| خ فخر رازی در معنای وجوب وجود                | پاس   |
| ئال دوم فخر رازی                             | اشك   |
| نال دیکر                                     | اشك   |
| ، دیگر فخر رازی                              |       |
| ب از ملا جلال دوانی و فخر رازی               | جوا   |
| لح اتفاقي يا جمع بين آراء                    | تصا   |
| لیل متکلمان در ثبوتی بودن امکان              | دو د  |
| خ متکلمان از راه وجود رابط و رابطی           | پاسی  |
| يل تعريف عدم به وجود يا نقض دليل دوم متكلمان | تفص   |
| نال دیگر فخر رازی                            | اشك   |
| خ: تسلسل مزبور لا يقفى است                   | ياسي  |
| قضية طبيعيه و محصوره                         | فرق   |
| آلی و نگاه استقلالی                          | نگاه  |
| ل نبودن انقلاب معنای حرفی به اسمی            | محاا  |
| ل نبودن انقلاب تكاملي                        | محاا  |
| ى تباين و اختلاف اسمى و حرنى                 | معنا  |
| ٣٧٥                                          | قاعد  |
| نال: تسلسل لزومها لازم مي آيد                | اشك   |
| خ: لزوم مراً تی غیر از لزوم استقلالی است     |       |
| ب ملا جلال دوانی از تسلسل لزومات             | _     |
| كفايت پاسخ ملا جلال                          | عدم   |
| نال دوم پر دوانیالله دوم پر دوانی            | اشک   |
| ئال سوم بر دوانی                             |       |
| نال چهارم                                    |       |
| ء حديث فرجه                                  |       |

#### 🕻 🗖 شرح فارسى الاسفار الاربعه 🗦 ۲

| ۴۰۷              | فصل هفتم: في استقراء المعاني التي يستعمل فيها لفظ الإمكان          |
|------------------|--------------------------------------------------------------------|
| ۴۰۸              | ريشة امكان در جهل ماست                                             |
| ۴۱۶              | امكان استعدادي                                                     |
| 471              | امكان استقبالي                                                     |
| 449              | امكان استعدادي                                                     |
| مواد العقود عبلى | فصل هشتم: فيه إرجاع الكلام إلى أحكام هذه المفهومات العقلية التي هي |
| fty              | أسلوب آخر                                                          |
| ۴۷۵              | تنبيه                                                              |
| ¥X+              | امتناع بالغير                                                      |
| ۴۸۵              | قصل نهم: في أن الإمكان يستحيل أن يكون بالغير                       |
| ۵٠٨              | إفضاح و تنبيه                                                      |
| ۵۱۲              | سخن حق در علیت اعدام                                               |
| ۵۲۳              | دفاع شک در ذاتی نبودن امکان                                        |
| ۵۲۵              | معنای تقدیم سلب بر حیثیت                                           |
| ۵۳۹              | سخن ميرداماد در جواب شبهه                                          |
| ۵۴۳              | وهم و تنبيه                                                        |
| ۵۴۵              | وهم و تنبيه                                                        |
| ۵۵۲۲۵۵           | احصاء و تنبيه                                                      |
| ۵۵۳۲۵۵           | احصاء و تنبیه                                                      |
| ۵۵۸              | قاعدة اشراقيه                                                      |
| ۶۰۲              | اشكالات و تفصيات                                                   |
| ۶ <b>۴</b> ۳     | فصل دهم: يذكر فيه خواص الممكن بالذات                               |
| <i>የ</i> ۵۵      | فرديت و وتريت حق سبحان                                             |
| ۶۷ <del>۴</del>  | قصل يازدهم: في أن الممكن على أي وجه يكون مستلزماً للممتنع بالذات.  |
| ٧۴٠              | وهم و إزاحة                                                        |

## عدم علاقهٔ لزومی بین دو واجب•

ومن هاهنا تبيّن أنه لايصح أن يكون لواجب الوجود علاقة لزومية مع واجب وجود آخر. فصل در دو مسأله بود: اول اينكه، نمى شود واجب الوجود هم بالذات باشد، و هم بالغير. مسألة دوم اينكه، بين دو واجب بالذات علاقة لزومى نيست.

بسحث را کشانده و آورده است بسه انسنای مسألة دوم، کسه بسین دو واجب
بالذات علاقة لزومی ممکن نیست موجود باشد. متفرع بر این حرف «من
هاهنا تبین» و باز متفرعاً بر این حرف «طریق آخر لو کان» و از «من هاهنا»
و از «طریق آخر» یعنی از هر دو نتیجه میگیرد. خلاصهٔ حرف، عبارت «فالذات
الواجبه» تفریع است و بسه صورت نتیجه بسرای هر دو حرف است. اینجا
بساید مباحث امکان و امتناع و وجوب و اینکه هر کدام بالذات و بالغیر و
بسالقیاس در نظر گرفته می شوند؛ یعنی مطالب حکمت منظومه را استحضار
داشته باشید که از بحث در رویم، اینجا هم آن مباحث خواهد آمد. هر کدام
از ایس سسه ماده به بالذات و بالغیر و بالقیاس در بادی نظر تقسیم می شود.
از صفحهٔ ۱۵۵ کتاب شما (مراد چاپ اسلامیه است)، که از آنجا شروع به

درس شصت و ششم: تاریخ ۱/۱۵ ۶۷/۱۱/۱۵

الاشغاد الاثرمه، تصحیح و تعلیق آیة الله حسنزاده، منهج ثانی، ص ۱۳۳. از اینجا بحث از اصول کیفیات و مواد ثلاث شروع می شود.

تقسيم مواد ثلاث ميشود، هر يک از اين امور به سه قسم فوق تقسيم ميشوند: بالذات و بالغير و بالقياس؛ منتها وقستي كه به حساب رسيديم مي بينيم كه در بعضى از اينها همهٔ اقسام نميآيد. پس سه قسم در سه قسم ضرب شود به نه قسم می رسد. در بعضی اقسام امکان بالغیر راه ندارد؛ برای اینکه اگر امكان بالغير داشته باشد شيء خودش يا واجب بالذات است يا ممتنع. اگر خسودش واجب بوده باشد در این صورت امکان بالغیر معنا ندارد و انقلاب لازم می آید، باید از وجوب دست بردارد، و اگر امتناع است باز امکان بالغیر معنا ندارد، و اگر خودش ممكن است كه ديگر ممكن بالغير چه معنا دارد؟ پس این قسم معنا ندارد و هشت قسم باقی ماند. اینها را در منظومه خواندیم و در این فصل بیان شد که واجب بالذات نمی تواند واجب بالغیر هم باشد. پس اگر بین دو واجب «لو فرضنا علاقة لزومیة» هست علاقة لزومی نمی تواند باشد و واجب بالذات و بالغير با هم جمع نميشوند. مقداري از جنبه صناعت بحث و بیان اصطلاحات مطالب فرمایشهایی آورده، اما با قطع نظر از کتاب مقداری سر به سر ذهنمان بگذاریم میبینیم خیلی تکلف و تجشم ندارد. ايسن اگسر واجب بسالدات است، واجب بسالغير يسعني چه؟ يمعني يک شميء دو وجود پیداکند و دو همویت شود. اگر به فرض محال بین دو واجب، وجوب بالقياس باشد چگونه است؟ بين دو شيء وجوب بالقياس است كه متكافئ و مستضایف بساشند. و چسون اضافه عرض است، عرض کسی را لازم دارد کمه باعث اضافه شود؛ يعني موقع اضافه و مضيف لازم است تبا بين دو چيز وجوب بالقياس آيد.

پس چون چنین تلازمی نیاز به غیر دارد، پس این دو واجب نیاز به غیر دارند لذا: «ما فرضته واجبین لیسا بواجبین».

۱. ر.ک: درس ۶۶ ص ۸۷۸، پاورقی ۱.

## وجوب بالقیاس در جایی است که تلازم بین دو چیز موجود باشد

آیا نمی توان گفت بین دو واجب مفروض امکان بالقیاس باشد؟ آنچه در منظومه ۱ آورده شد از این فصل میباشد، و در صفحهٔ ۵۵ مورد بحث واقع شد و گفته شد که امکان بالقیاس عرصهای وسیع دارد و در آنجایی جاری است که بین دو شیء علاقهٔ طبیعی نباشد، حالا که علاقهٔ طبیعی بین این دو واجب نیست و با همدیگر ربطی ندارند، پس دو واجب مفروض به فرض محال با همدیگر ربطی ندارند، پس این واجب مي تواند به نسبت به آن ديگري امكان بالقياس داشته باشد؛ ولي واجب بالغير و واجب بالقياس هيچ كدام وفق نمي دهد؛ براي اينكه واجب بالغير أنجابي است كه در طول هم باشند؛ یعنی بینشان علیّت و معلولیت باشد و به تعبیر کتاب باید بینشان لزوم و ارتباط ایجابی و وجوبی باشد و در ارتباط ایجابی باید گفت ایجاب از ناحیهٔ كيست؟ ايجاب از ناحيه علت و وجوب بافتن از ناحيه معلول است. پس ارتباط ایجابی و وجوبی، یعنی ارتباط علی و معلولی بین آنها برقرار است، و إن شئت قلت: ارتباط ایجابی و وجوبی در طول همند، ولیکن آنجا که امکان بالقیاس هست، تلازم هست؛ اما لازمه هر تلازمي در طول هم بودن نيست، ممكن است دو معلول، معلول علت سومی باشند و همین اندازه تلازم معی با هم دارند و بین ایشان ترتب طولی و ارتباط ایجابی و وجوبی نیست و هر دو تلازم دارند از آن جهت که هـر دو مـعلول علت آخر هستند به طور اعم از علیت و معلولیت تلازم دارند؛ یعنی این دو بـه یک غير وابسته ميباشند. پس در واجب بالغير، ارتباط شديد و طولي عليت و معلوليت و ایجابی و وجوبی حاکم بود، و آنجاکه متلازمین، و واجب بالقیاس هستند پس واجب بالقياس هم در متلازمين پيش مي آيد، ولو اينكه آن طور تلازم در متلازمين نيز پيش

س. ۶۰ شیح متنوعهٔ چاپ سنگی نسخهٔ استاد، مواد است، اما در متنوعه، چاپ ناصری به افست مصطفوی، فریدهٔ ثانیه در وجوب و امکان از صفحهٔ ۶۱ شروع می شود و ص ۶۵ و ۶۶ آن موبوط به امکان بالقیاس است.

می آید به طوری که احدهما از این دو متلازمین و متضایفین و در عبارت بـه تـعبیر تلازم محکم بدون انفکاک داشته باشند.

دربارهٔ متکافئین عبارتی از حاشیهٔ آخوند بر شفه ا، در همین فصل پنجم مقالهٔ اولی، که این فصل هسفاد از آن است، وجود دارد که آن را میخوانیم. پس آنجا که بین دو چیز واجب بالقیاس پیش می آید می تواند بین آن دو شیء تلازم به طوری باشد که احدهما یستدعی الآخر و بدون او دیگری موجود نشود و انفکاک بین آنها معنا ندارد، ولو ارتباط ایجابی و وجوبی نیست. به هر حال یک نحو تلازم و معیت بینشان هست و این واجب الوجود بالذات با وجوب بالقیاس نمی سازد، زیرا وجوب بالقیاس مستلزم تکافؤ طرفین است. پس به دلیل عدم لزوم بین آنها وجوب بالقیاس در دو واجب نمی آید.

# امکان بالقیاس بین دو واجب مفروض میآید

اما دربارهٔ دو واجب مفروض امکان بالقیاس بین آنها جاری است، زیرا امکان بالقیاس در جایی است که بین آنها علاقهٔ لزومی نباشد و چنین نیست که بین «معلولی علهٔ واحده» هست. البته چنانکه در اشدالت گذشت به صرف اینکه دو چیز معلول علت ثالثی هستند، تلازم مزبور بین آنها کذشت به صرف اینکه دو چیز معلول علت ثالثی هستند، تلازم مزبور بین آنها نمی آید؛ مثل زید و اصلهای درخت در جنگل آفریقا معلول علت واحده هستند. پس نمی توان گفت بین آنها تلازم وجود دارد، زیرا خواجه فرمود علاوه بر آن باید در تصور احدهما دیگری نیز تصور شود و آنکه موقع و علت قریب آنهاست به نحوی باشد، که بین دو معلول ارتباط متعارف ایجاد کرده باشد، و الا دو چیز که هیچ ارتباطی باشد، که بین دو معلول ارتباط متعارف ایجاد کرده باشد، و الا دو چیز که هیچ ارتباطی نداشته و در طول هم نیستند؛ به عبارت دیگر علاقهٔ طبیعی بین آنها نیست، تنها امکان نداشته و در طول هم نیستند؛ به عبارت دیگر علاقهٔ طبیعی بین آنها نیست، تنها امکان

۱. ج ۲، ص ۲۹۹، (ط ۱، رحلی) و مرحوم آخوند در صفحهٔ ۳۰ تعلیقات خود بر شفاه بر این موضوع حاشیه زده است.

بالقیاس بین آنها جاری است. پس بین دو واجب بالذات مفروض امکان بالقیاس معنا دارد، گرچه وجوب بالقیاس راه ندارد.

## عدم وجود هر دو قسم علاقهٔ لزومی بین دو واجب

بين دو واجب وجوب بالقياس راه ندارد؛ چنانكه وجوب بالغير نيز راه ندارد و من هاهنا تبيّن أنّه لا يصحّ أن يكون لواجب الوجود علاقة لزومية مع واجب وجود آخــر لو فرضاً. علاقهٔ لزومي بين أنها به يكي از دو جهت است: يا بين أنها عليت و معلوليت كه لزوم شدید را میرساند موجود است، و یا آن دو، معلول علت ثالثی هستند. هر کدام را اختيار كنيد با وجوب بالذات بودن آنها منافي است. لو فرضا، إذ العلاقة العقلية إنما تتحقق بين أمور يكون بعضها علة موجبة لبعض آخـر پس عـلاقة بـين أنـها عـليت و معلولیت است أو بین أمور تكون معلولة لعلة واحدة علت واحدة مـوجبه هـر دو را ايجاد كرده است، پس اين دو، تحت ايقاع و ايجاب علت ثالث هستند، خواه بلا وسط به آن علت مستند باشند؛ يعني معلولي باشند كه بدون واسطه بــه ايــن عــلت مـنتهي می شوند، و خواه به واسطهای به آن علت و ثالث منتهی شوند که این واسطه، تعلق ایجابی و علّی بین آنها و آن علت ایجاد کند لعلة واحدة... بلا وسط أو وسط وقـتی بينشان هيچ علاقه نباشد يجوز عند العقل وجود بعضها منفكا عن الآخر، ولي در عليت و معلولیت نمی توان علت را از معلول، و معلول را از علت تامه جدا نـمود، زیـرا اگـر علت تامه باشد، تحقق معلول حتمي و ضروري است و حالت منتظره و شرط و معد ندارد، گرچه در علل ناقصه نیاز به معد و تروّی و شرط موجود است، و اصطلاحاً به چنین فواعلی، فاعل بالقصد میگوییم؛ یعنی در فعل خود مستکمل است؛ ولی حق سبحانه فاعل بالقصد نيست.

از آنجانب بود ایجاد و تکمیل از این جانب بود هر لحظه تبدیل دو چیزی که بینشان ارتباط علیت و معلولیت نباشد، می توانند از یکدیگر منفک و جدا تعقل شوند، اما معلول را نمی توان از علت تامه و نیز علت تامه را از معلول جدا کرد؛ چنانکه از زبان اهل عصمت می خوانید: «یا ذائم الفضل عَلَی البَریَّة». ایجوز عند العقل وجود بعضها منفکاً عن الآخر» علاقهٔ علیت و معلولیت بین آنها نیست فإذن لو فرضنا بین الواجبین مفروضین تلازماً ذاتیا، مثل تلازم علت و معلول و تکافؤاً عقلیاً در آنجایی که تلازم هست، ولی لازم نیست که علت و معلول باشند گرچه با هم متلازمند و انفکاک احدهما از دیگر ممکن نیست و هر کدام دیگری را طالب است، ولی تلازم بین آنها ذاتی نیز نیست. پس تلازم ذاتی در علت و معلول است و تکافؤ عقلی در بین آنها ذاتی نیز نیست. پس تلازم ذاتی در علت و معلول است و تکافؤ عقلی در فرمود:

المراد بالتكافؤ بين الشيئين في الوجود هو التلازم العقلي بينهما بأن يكون كل منهما يستدعي بحسب الذات وجود الآخر ويأبي الانفكاك عنه، وهذا بعينه معنى الوجوب بالقياس إلى الغير.»

پس وجوب بالقیاس الی الغیر در دو واجب مفروض راه ندارد، زیرا این وجوب در آنجایی می آید که دو چیز تلازم ذاتی داشته باشد؛ مثل علت و معلول، و یا تکافؤ و تلازم عقلی داشته باشند، گر چه علت و معلول نیستند، و چون در دو واجب این گونه متلازم راه ندارد پس وجوب بالقیاس بین آنها بی معناست یلزم معلولیة أحدهما بنابر تلازم ذاتی أو کلیهما بنابر تکافؤ عقلی که هر دو متلازم و معلول علت ثالث هستند.

در تلازم ذاتی بین علت و معلول خیلی روشن و در تلازم و تکافؤ عقلی نیز روشن است که فیلزم إمکان شيء من الواجب وهو ینافي الوجوب الذاتی هذا خلف.

طریق آخر: راه دیگر در عدم امکان وجوب بالقیاس بین دو واجب

این راه نیز در این است که بین دو واجب مفروض وجوب بالقیاس معقول نیست.

مفاتيح الجنان، اعمال شب جمعه.

تا کنون در بالا فرمود: «من هنا تبین»، و بعد «طریق آخر» را مطرح فرمود، بعد از یک سطر از هر دو نتیجه میگیرد و می فرماید: «فالذات الواجبة بما هی ذات» که متفرع بر هر دو راه است، و اگر هم کلمهٔ «طریق» نباشد؛ چنان که در بعضی از نسخ نسفاد «فصل» دارد باز «فالذات الواجبة» متفرع بر هر دو سخن هست، ولی بنابر «طریق آخر» فای دارد باز «فالذات الواجبه» بهتر به دل می نشیند؛ زیرا جدایی فصل بیش از طریق آخر است.

در «طریق آخر، می فرماید: نمی توانـد بـین دو واجب وجـوب بـالقیاس مـوجود باشد. «لو کان» لو برای بیان امتناع فرض است لو کان بین... کذا بطلان اللازم اگر این تالى نبود ما مىگفتيم: تلازم دو نوع است: تلازم على و معلولى، و تكافؤ عقلى، امــا تالي طوري است كه بايد تلازم را حتماً تلازم ذاتي بگيريم، چون دو وجود بايد جمع شود. الو کان...، اگر تلازم علی و معلولی بین دو واجب موجود باشد دو وجود در یک ذات جمع میشوند: یکی واجب الوجود بالذات، که دارای وجود است، و دیگر واجب بالغير؛ يعني وجود را از ديگري كسب كرده است؛ مثل اينكه ممكن خودش وجود ندارد و از دیگری کسب وجود میکند. در ممکن مشکلی نیست، ولی اینکه چیزی که خود وجود دارد، باز وجودی را از دیگری بگیرد لازم می آید که تثنیهٔ واحد شود؛ يعني يك هويت دو چيز گردد؛ چنان كه قبلاً دربارهٔ جسمانية الحدوث بودن نفس گفتیم که نمی توان گفت: نفس و بدن دو چیز جدا از همدیگر بـوده و بـه هـم ضمیمه، و یک چیز شدند، بلکه هویت واحده، ترکیب اتحادی میخواهد، زیرا فسا جَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلِ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِيهِ. \ يك انسان دو شخصيت ندارد، بلكه يك هويت و یک تشخص و یک واقعیت دارد و این یک شخص است نمی تواند یکی مجرد و دیگری مادی باشد، و با تلفیق آن دو، یک هویت شوند. پس دو چیز راه ندارد.

طریق آخر: لو کان بین الواجبین تلازم لزم اجتماع وجودین معا یکی از آن دو ذاتی و دیگری کسبی باشد، و اگر تلازم را از ذاتی، که ما گفتیم، توسعه دهد تا شامل تکافؤ

١. احزاب (٣٣) آية ۴.

عقلی شود، اشکالی ندارد، در این صورت اجتماع وجودین هم توسعه پیدا میکند و معیت می شود؛ یعنی خواه یک وجود از ناحیهٔ علت و وجودی از ناحیهٔ خودش، که معلول است، و خواه هر دو معلول علت ثالث باشند. پس در این صورت نیز دو واجب هر كدام داراي دو وجود خواهند شد، و وجود از ناحيهٔ ذات و وجود از ناحيهٔ غير و نيز در صورت تكافؤ، اجتماع وجودين معاً ميشود، اعم از ايتكه علت و معلول باشند و یا هر دو معلول علت ثالث باشند. به هر حال، یک شیء دو وجود خواهمد داشت والملازمة تظهر بأدني تأمّل پس اگر بين دو واجب تـلازم بـاشد، اجـتماع دو وجود لازم مي آيد و اين لازم، كه اجتماع دو وجود در يك شخص بـديهي البطلان خواهد شد. لذا فرمود: وكذا بطلان اللازم، زيرا وحدت اثنين، و يـا تـثنية واحـد لازم مي آيد. اكنون مطلب هاهنا و طريق تمام شد. فالذات الواجبة در ايس نتيجه گفته مي شود، همان طور كه امكان بالغير در واجب بالذات غلط است، وجوب بالقياس هم غلط است، زیرا وجوب بالقیاس در جایی است که تلازم بین دو چیز موجود باشد، و در وجوب بالغير، تلازمي شديد همانند تـلازم عـلت و مـعلول حكـمفرماست. پس خواه هر دو معلول علت ثالث باشند و خواه در طول هم، یعنی یکی علت و دیگری معلول، چنین تلازمی بین دو واجب راه ندارد، ولی امکان بالقیاس میدانی وسیع دارد، و بین آن دو واجب مفروض می توان جاری باشد؛ زیرا در بین دو شیء علاقهٔ لزومی نيست تا بين أنها امكان بالقياس باشد فالذات الواجبة... واجباً أو ممكناً، حون در وجوب بالقياس تلازم راه ندارد كما لا يعرض لها الوجوب بالغير اكنون در اينكه چگونه بین دو واجب مفروض امکان بالقیاس راه دارد سخن میگوییم: ولا یأبی طباع مفهوم الواجبية طبيعت مفهوم واجبي ابايي نداردكه امكان بالقياس در وي بيايد عن أن يكون للواجب إمكان بالقياس إلى الغير وللغير إمكان بالقياس إليه. امكان بالقياس بين دو چيزي جاری است که آنجا علاقهٔ طبیعیه نباشد و هر دو معلول علت ثالث نباشند و تلازمی بین آنها نباشد. پس بین دو مفهوم واجبی می تواند امکان بالقیاس باشد، ولی امکان

بالغير محال است. بنابراين امكان بالقياس در جايي جاري است كه اين يكي نسبت به آن و آن دیگری نسبت به این، امکان بالقیاس داشته باشند، نه امکان بالغیر و نه وجوب بالغير، و نه وجوب بالقياس الى الغير. للغير إمكان بالقياس إليه إلّا علت أوردن استثنا، یعنی «إلا» چیست؟ این فصل تحریری دیگر میخواهد، زیراکمی اندماج دارد. اکنون گفته شد که اگر بین دو چیز علاقه و تلازم علّی و معلولی نباشد و یا هر دو معلول علت واحد نباشند، ممكن نيست كه بين آن دو علاقة لزومي باشد إلّا إذا لوحظت بينهما علاقة العلية والمعلولية وارتباط الإيجابي والوجوبي مراد از علاقة ايجابي، يعني علاقة علَّى و وجوبي، يعني معلولي، و هيچ كدام از آن دو راه ندارد و شيء من ذلك لا يتحقق بــين الواجبين كما علمت. در «كما علمت، عذرخواهي از اين «إلاً، هست كمه خيلي ما را مأخوذ به عبارت نكنيد، به اينكه بگوييد: اكنون كه معناي وجوب بالقياس و بالغير را در دو واجب پیاده کردیم و بحث تنها به امکان بالقیاس منحصر شد، باز چرا به آنجا رفتيد؟ فلو فرض وجود واجبين لا يكون بينهما معية ذاتية. معيت ذاتيه، يعني بين أنـها علیت و معلولیت نباشد و لا علاقة لزومیة علاقة لزومی بین آن دو نیست، پس امکان بالقياس اشكالي ندارد، بل مجرد صحابة اتفاقية. اكنون جواب «فــلو فــرض» را بـيان مي كند: يثبت لكل منهما إمكان بالقياس إلى الآخر. البته اين مطلب معلوم است كه اكنون دو واجب مفروض مورد بحث و سخن است، اما مثال برای مفهوم امکان بـالقیاس است.

وجوب بالقیاس در دو واجب همانند تضایف، باعث نیاز به علت تضایف است والمضافان اللذان این جواب سؤال مقدر است و آن اینکه، اگر دو چیز تلازم دارند؛ چرا وجوب بالقیاس بین آنها نباشد؟ در حالی که شما فرمودید: بین دو وجوب تلازم نیست، و تنها امکان بالقیاس در آنجا می آید؟

در پاسخ می فرماید: اگر بین آنها تلازم باشد باید متضایفین بوده باشند، و تلازم آن

دو و اضافهٔ بین آنها را باید ثالثی ایقاع کند والمضافان... تحققهما موضوعاهما صرف موضوع برای آن دو کافی نیست، گرچه در امکان بـالقیاس کـافی است. پس صـرف تصور موضوع در امکان کافی است، ولی در متلازمین صرف تنصور موضوع آنها كافي نيست، بلكه بايد بين أنها تضايف و تكافؤ باشد، و تضايف موقع ميخواهد تا آنها را تحقق دهد بل یفتقران، یعنی آن دو موضوع نیاز دارند إلی ثالث در این صورت واجب ممكن ميشود جامع بينهما و اين ثالث مُوقع الإضافة است. «موقع» را به اسم فاعلى بخوانيم؛ يعنى ايقاع كنندة أضافه بين أن دوكما فصل في كتاب البرهان، حيث تبيّن فيه كيفيّة تحديد كل منهما وأنّه «أنّه» عطف بر «تحديد» است؛ يعني «وكيفية أنّه» و بر سر آنها «تبيّن» مي آيد؛ يعني «وتبيّن فيه كيفية تحديد و تبيّن فيه أنّه يجب» ضمير «فيه» در «أن لا يؤخذ فيه» به «تحديد» بر ميكردد. المضاف الآخر، بل إنما يؤخذ في التحديد السبب الموقع للإضافة بينهما. حالا دربارة دو چيزي كه متضايفند در مقام تحديد أنها در فن برهان گفتيم بايد أنها را چنين تعريف كرد: «تحديد كل ... للإضافة بينهما»؛ يعني در تعریف باید سبب موقع للإضافه اخذ شود؛ مثلاً اگر بخواهیم متضایفین را، همان گونه که در کتاب برهان تفصیل دادیم، تعریف نماییم؛ مثلاً اب و ابن را تعریف کنیم، مي گوييم: «الأب حيوان يتولد منه نوع آخر». پس از اب، ابن متولد مي شود. بنابراين، ابن در تعریف اب آمده است، ولی باید امر ثالثی که موقع اضافه است نیز، بین اب و ابن باشد و در تعریف، آن دو را به هم ربط دهد. پس چنین میگوییم: «یـتکون مـن نطفته. پس بین دو چیزی که متضایفند و در یک معنایی لزوم دارند باید موقع ثالثی در بین باشد که این معنای اضافه را ایجاب و ایقاع کند، ولی در اینجا اگر دو واجب باید تلازم داشته باشند، این تلازم اضافی و نسبی، علتی موقع میخواهد، و در این صورت آن دو واجب از وجوب به در آمدند. پس در متضایفین صـرف دو مـوضوع کـافی نيست، بلكه علاوه بر أن دو، موقع اضافه نيز ميخواهيم. لذا وجوب بالقياس در أنها نمي آيد گر جه امكان بالقياس راه دارد. والمضافان اللذان وجوب كل منهما مع الآخر.\* سخن به اینجا رسیده بود كه چگونه بین دو واجب مفروض امكان بالقیاس متصور است، ولی وجوب بالقیاس، راه ندارد؟ و گفته شد كه وجوب بالغیر بین دو واجب نمی آید، و بطلان آن روشن است، اما وجوب بالقیاس در مثل دو متضایف راه دارد و در بین دو واجب راه ندارد؛ زیرا در بین دو واجب، ارتباط لزومی و طبعی نیست، ولی در امكان بالقیاس چنین علاقهای ضرورت ندارد. در هر صورت در تضایف علاوه بر علاقهٔ تكافؤیی لزومی، ثالثی میخواهیم كه مُوقع اضافه و مضیف باشد، تا تضایف بین دو چیز برقرار شود و چون به ثالث نیازمندیم، افتقار طرفین اضافه به ثالث، باعث امكان آنها می شود. پس دو واجب مفروض نمی توانند علاقهٔ لزومی تكافؤیی و وجوب بالقیاس داشته پس دو واجب مفروض نمی توانند علاقهٔ لزومی تكافؤیی و وجوب بالقیاس داشته

«المضافان اللذان وجوب كل منهما مع الآخر» يعنى وجوب بالقياس بين دو مضاف برقرار است. لا يكفي في تحققهما موضوعهما، مثل امكان بالقياس نيست. در آن همين قدر تحقق دو موضوع كافى بود؛ چون علاقه لزومى شرط نبود؛ اما اينجا مثل امكان بالقياس نيست كه صرف تحقق موضوعشان كافى باشد ولا يكفي في تحققهما»؛ يعنى در تحقق آن دو مضاف «موضوعاهما» صرف تحقق موضوع كافى نيست، بلكه بايد امر ثالثى باشد كه تضايف و تلازم بين اين دو را ايجاد كند بل يغتقران، يعنى دو مضاف نيازمند به ثالث مُوقع اضافه هستند إلى ثالث جامع بينهما پس اضافه كه عرض است بايد از ناحيه محل و يا ثالث ايجاد شود موقع الإضافة كه ثالث اضافه را ايقاع و ايجاد كند كه ثالث براى موضوع دو اضافه بياورد كما فصل في كتاب البرهان» برهان و ايجاد كند كه ثالث براى موضوع دو اضافه بياورد كما فصل في كتاب البرهان» برهان و ايجاد كند كه ثالث براى موضوع دو اضافه بياورد كما فصل في كتاب البرهان» برهان و ايجاد كند كه ثالث براى موضوع دو اضافه بياورد كما فصل في كتاب البرهان» برهان و ايجاد كند كه ثالث براى موضوع دو اضافه بياورد كما فصل في كتاب البرهان، برهان و منطق حيث تبيّن فيه كيفية تحديد كل منهما هر كدام از متضايفها را معرف ديگرى قرار مىگيرد، پس هيچ كدام از اين دو معرف أجلا از معرف نيست، بنابراين هم كفو و همسرند، و در معرفت و

درس شصت و هفتم: تاریخ ۶۷/۱۱/۱۶

عدم معرفت يكسانند. بنابراين أحد المضافين را نمي توان در مقام تحديد، معرف دیگری قرار داد، و حد آن قرار دهیم. در علت و معلول، به دلیل آنکه علت حد تام معلول و معلول حدَّ ناقص أن است؛ چون معلول به اندازهٔ سعهٔ وجودي خود از علت نشان میدهد و اگر علت شناخته شود معلول به تمام وجوه شناخته می شود، ولی با شناخت معلول علت به طور كامل شناخته نمي شود. پس علتٌ حدَّ تام و معلول حدَّ ناقص علت است. اما در متضایفین نمی توان یکی را در تعریف دیگری آورد، زیرا هر دو همسر و همشأنند، و تعریف یکی از آن دو به دیگری ترجیح بلا مرجح میشود. پس در کتاب برهان روشن شد که تعریف آنها به همدیگر ممکن نیست، بلکه ثالث مى خواهيم، پس «تبين فيه كيفية تحديد كل منهما وأنَّه ينجب» جملة «أنه» فاعل «تبين» است؛ يعني «تبين فيه كيفية» «وتبين فيه أنّه يجب». اين عبارت مقداري عجمه دارد «وأنه يجب أن لا يـؤخذ فـيه» در تـحديد متضايفين يـجب أن لا يـؤخذ فیه المضاف الآخر برای تعریف اگر مضاف دیگری را بیاورید برتری و اجلا و اعرف بودن آن بر این کدام است، در حالی که آن دو را همسر و متکافی می دانید؟ پس چاره در تعریف کردن هر مضاف به این است که، بل إنما یؤخذ التحدید السبب الموقع للإضافة بينهما. وقتي مضافان را ميخواهيم تحديد و بيان كنيم، بايد أن سبب و آن علت و ثالث راکه اضافه را بین این دو ایقاع کرده و آورده در تحدید بیاوریم که ربط این دو را با یکدیگر انجام داده است، زیرا موضوع آن دو «من حیث هما موضوعان» چه ربطی با هم دارند؟ زیرا یکی جوهر است و استقلال وجـودی دارد. پس رابط بین أن دو چیست؟ حالاكه وجوب بالقیاس بین دو چیز متلازم موجود است و اینها در تلازمشان احتیاج به ثالثی دارند تا اضافه را بین آنها ایقاع کند، پس آنها از جنبهٔ وجوبی و واجب بالذات بودن افتادند، و نیاز به ثـالث دارنــد و ایــن تــلازم ایجاب میکند که بین آنها وجوب بالقیاس برقرار نباشد، در حالی که امکان بالقیاس ممكن است.

# فصل سوم: في أن واجب الوجود إنيته ماهيته

اگر به جای این عنوان، این گونه بود: «أن واجب الوجود ماهیته إنیته» بهتر بود. ما در این فصل که خیلی فیصل پرفایده و پرفروعی است، در اصل مطلب مشکیلی نداریم. خود این فصل مسائل فروع و اصول و امهات خوبی دارد، با قطع نظر از آن اصول امهات از مباحث قبل فهمیدیم که در اینجا نفی ماهیت از وجود می شود. پس ماهیت در اینجا به معنای اخص است، و بعضی از محشی ها در حاشیهٔ بعضی از نسخ، كملطفي كرده، و ماهيت را به معناي ما به الشيء هوهو گرفته است. اگر اين باشد جاي دعوا و حرف نیست و آن معنای عام بر همه صادق است، در حالی که این ماهیت به معنای اخص حد می آورد پس آیا دربارهٔ واجبالوجود، که وجود محض و وجود صمدي است و از او تعبير به حق كرديم، مي تواند ماهيت به معناي اخص داشته باشد؛ ماهیتی که حکایت از حدّ می کرد. قبلاً خواندیم که، ترکیب شیء از ماهیت و وجود در واجب نمي آيد، زيرا واجب الوجود أن حقيقي است كه از متن ذات او ايس معنا و مفهوم استفاده ميشود بدون آنكه هيج نحو ضمّ ضميمه و قيود، هيچ پسوند و پيشوند با أن اضافه شود. پس اگر اين واجب الوجود بالذات است كه انتضمام و قيد به أن نمي توان كرد، و هيچ كدام از حيثيت هاي تعليلي و انضمامي، از اين قيود و متن ذات او استفاده نمي شود و اگر چنين باشد واجب بالذات نيست، بلكه اين حقيقت از متن ذات او، وجود مستفاد است. همین مقدار در اصل مسأله كافي است، و ثابت مي شود كه او را ماهيت نيست. ولي اكر ماهيت داشت از متن ذات او، وجود استفاده نمي شد؛ چنان که دیگران که ماهیت دارند ماهیت آن از وجودشان منحاز است. سپس سؤال ميكنيم: اين ماهيت وجود گرفته يا نه؟ اگر عقل اين را ميفرمايد كه واجبالوجود آن حقیقتی است که از متن ذات او وجود بدون هیچ قید و اضافه و حیثیتی، برخاسته پس اينكه واجبالوجود بالذات است؛ يعني ماهيت ندارد و الا از أن حرفي كه گفتيم و از

آن معنایی که تعقل کردیم، باید دست برداریم. پس اگر این وجود و حقیقت از متن ذات و از این هویت بدون هیچ حیثیت، مستفاد است و حق محض است پس انیت محض و وجود محض است و حد در او راه ندارد و اصل مسأله تا آخر فصل این است و خیلی در زحمت هم نیستیم. راجع به پیاده شدن این معنا در مطالب و مباحث کتاب سخنانی گفته شد و خیلی اصول و امهات در این فصل شریف پیش می آید.

## زوجیت ممکنات و فردانیت واجب

«والحق ماهیته إنیته»، یعنی انیت محضه. این تعبیرات خیلی ما را زحمت ندهد؛ میخواهیم بگوییم إنیت محضه است، یعنی چه؟ یعنی وجود از متن ذات او مستفاد است، و هیچ حیثیت و قید و این گونه امور نمیخواهد. اگر خودش، محض وجود است، و ماهیت ندارد پس چنین نیست که ماهیت به معنای اخص داشته باشد، نه آنکه ماهیت به معنای اخص داشته باشد، نه آنکه ماهیت به معنای ما به الشیء هو هو نداشته باشد «والحق ماهیته إنیته»، یعنی محض انیت است که وجود از متن ذات او می جوشد، و متن ذات او وجود است و هیچ حیثیتی در گوشه و کنار آن نمی آید، ولی آنهایی که علاوه بر وجود ماهیت دارند، و ممکن هستند، و «کل ممکن زوج ترکیبی» در آنها جاری است و وقتی به این حقیقت، ممکن هستند، و «کل ممکن زوج ترکیبی» در آنها جاری است و وقتی به این حقیقت، که محض وجود است، رسیدیم میگوییم زوج ترکیبی در آن راه ندارد.

شیخ در عبارات خود تعبیری شریف از این عدم زوج بودن دارد. تعبیر شیرین «فرد» را برای حق سبحانه در بحث «کل ممکن زوج ترکیبی» آورده است. پس او که زوج ترکیبی نیست یگانه است، پس همه دوگانه و او یگانه و به تعبیر شیخ، فرد است. در مقابل مرکب، بسیط است، و بسیط بودن، یعنی حد نداشتن. پس وی «لا یُشمَلُ بِحَدٌّ وَلا یُخسَبُ بِعَدٌ». ا فرمایش حضرت وصی الله در نهج البلاعه آن است؛ حد برایش نیست و واحد عددی شد، هذا و ذاك میگردد، و هذا و نیست و واحد عددی شد، هذا و ذاك میگردد، و هذا و

ا. نهجالبلاغه، خ ۱۸۴.

ذاك كه شد در آن خطبه ديگرش، مراد آن را بيان مىكند، در آن خطبهٔ توحيدى غرّا فرمود: «وَلا صَمَدَه من أشار إليه» أبي يعنى او را وجود صمدى ندانست، زيرا وجود صمدى اشاره بردار نيست. آن واحد عددى قابل اشاره است. خيلى از اين گفتارهاى اثمه را در رسالهٔ إنه الاحق جمع آورى كرديم. زبان اتمهٔ اطهار و وسايط فيضمان را، كه حقايق از آنها سرچشمه گرفته، بايد فهميد و همان مطالب را از بيان اين آقايان مى شنويد. اين كتابها، كه تفسير انفسى آيات و روايات صادر از وسايط فيض الهى اند، بدون گزاف از آنها سرچشمه گرفته اند:

هر بویی که از مشک و قرنفل شنوی از دولت آن زلف چو سنبل شنوی گسر نخمهٔ بلبل از پی گسل شنوی گسر نخمهٔ بلبل از پی گسل شنوی گسر نخمهٔ بلبل از پی گسل شنوی آن اصل و عصاره و متنش را بالاتر از این حرفها را از زبان اهل بیت عصمت و طهارت می یابیم. این معنا را تعبیر به بسیط می کنیم که این حقیقت بسیط است؛ یعنی مرکب نیست، فرد بسیط است و مقابلش مرکب است و مرکب از وجود و ماهیت، باعث به هم خوردن توحید صمدی می شود «ولا صمده من أشار الیه» و این حقیقی است که «لا یحسب بعد ولا یشمل می بحد یا عدد در او راه ندارد. بنده خدایی برای من پیغام فرستاده که شما هم قائل هستید به «بسیط الحقیقة کل الأشیاء»؟ گفتم: آن طور که شما تخیل می فرمایید، نه. آن طور که من تعقل می کنم که دین جمیع انبیا و مرسلین است: فإن الدین عِند الله الإسلام و حرف را درست نشنیده اند و به کنه حرف بزرگان نرسیده اند، و چیزهایی می فرمایند و حرف را درست به قلم می کنند، و به کنه حرف بزرگان نرسیده اند، و چیزهایی می فرمایند و دست به قلم می کنند، چه خوب است که این مطالب از زبان اهلش شنیده می فرمایند و دست به قلم می کنند. چه خوب است که این مطالب از زبان اهلش شنیده

۱. در بحارالاتوار (ج ۴، ص ۲۲۸) دلا صَمَدَ صَمَدَه من أشار إليه، دارد و مرحوم قاضى سعيد قمى در شرح توجيد صدوق اصمده من أشاره إليه، آورده است.

٢. ألعمران (٣) أية ١٩.

شود، آن گاه اگر اعتراض دارید بر حرف خوانده، داشته باشید، ولی بر نخوانده، چگونه اعتراضی دارید؟ این، حقیقت محض است و بسیط و صمد است و فرد و واحد است. گرچه مقداری دربارهٔ این تعبیرات احد و صمد و جهات دیگر حرفی داریم و در مرحلهٔ رابع در بیان واحد و احد وارد میشویم. در اینجا همین اندازه حرف روشن است که در حقیقت محض، ماهیت به معنای خاص راه ندارد، و الا صمد و غیرمتناهی و بسیط نمیشود، بلکه داخل در مرکب میشود و فرد نیست. می توانید واجب الوجود إنیته ماهیته را عکس کنید و بگویید: «ماهیته إنیته»، یعنی انیت محضه.

#### تفاوت تجرد واجب با تجرد مجردات

در روایات توحید جناب صدوق نوعاً در زبان اشمهٔ ما «ماثیت» و «انیت» به حق تعالی اطلاق کردند. حکمای الهی پیشین هم همین طور اطلاقاتی دارند، خیلی از قدما نیز «ماثیت» و «انیّت» بر وی اطلاق کردند، البته «ماثیت» مشتق از «ما هو»، و مصدر جعلی از «ما» است که ماثیه شده است. حالا متأخرین گفتند، ماهیت دارد؛ یعنی انه لا ماهیة له البته ماهیت به معنای اخص ندارد سوی الوجود الخاص المجرّد عن مقارنة الماهیة. اینکه فرمود: مجرد از مقارنه، که «عن المقارنة» صلهٔ مجرد است، خیلی کار می رسد، چون اطلاق لفظ مجرد بر حق سبحانه بر سر زبانها را باید معناکرد. حکما و بزرگان از این لفظ چه می خواهند و خود، از آنچه می فهمیم. آیا آن طور که نفس ناطقه مجرد است، حق تعالی مجرد است و یا همان طور که مفارقات و دیگر عقول مجردند او هم مجرد و در عداد مجردات است؟ پس مجرد از ماده و صورت یعنی چه؟ و مجردات عاری از مواد و به تعبیر حضرت امیر که که در غور و در آمدی آمده است: مجردات عاری از مواد و به تعبیر حضرت امیر که که در غور و در آمدی آمده است: میشل عن العالم العلوی»، یعنی از ماورای طبیعت و عالم اله و عالم ارواح و عالم «سئل عن العالم العلوی»، یعنی از ماورای طبیعت و عالم اله و عالم ارواح و عالم «سئل عن العالم العلوی»، یعنی از ماورای طبیعت و عالم اله و عالم ارواح و عالم «سئل عن العالم العلوی»، یعنی از ماورای طبیعت و عالم اله و عالم ارواح و عالم «سئل عن العالم العلوی»، یعنی از ماورای طبیعت و عالم اله و عالم ارواح و عالم «سئل عن العالم العلوی»، یعنی از ماورای طبیعت و عالم اله و عالم ارواح و عالم

ا. نيز مناقب ابن شهر آشوب و بمحارالأنوار، ج ۴، ص ١٤٥.

عقول سؤال شد و نه از عالم فلک و ماه و آفتاب. فقال پیچه: «صور» صورت به معنای واقعیت شیء و حقیقت آن «عاریة». عالیة نسخه بدل آن است. پس به جای مجرد، عاری و یا عالی فرمود. پس با قطع نظر از تجرید و مجرد خودشان تکویناً ووجوداً «عارية عن المواد و خالية عن القوة والاستعداد» هستند. أن حقايق ماوراي طبيعت و عالم اله اصل اين نشأة و خزاين عالمند. پس «صور عارية عن المواد» برهنه از مواد هستند. «خالية عن القوة والاستعداد». قوه و استعداد براي عالم ماده است كه عالم ماده در حرکت کمالی و استکمالی است و اشیاء به وسیلهٔ این ماده از قوه به فعلیت میرسند، و به امکان استعدادی، که در دل هر موجودی هست، در مسیر تکاملیاش مىرسد. بعداً كه راجع به وحدت صنع و امكان استعدادي به خط مستقيم و از دانــه بحث ميكنيم كه هر ذره به خط مستقيم به كمال ميرسد، از دانه گندم گندم ميرويد، و امکان استعدادی و وحدت صنع باعث میشود که از دانه گندم خوشهٔ انگور بیرون نیاید. در این باره حضرت صادق در توحید مفضلی همان رویهای را دارد که شیخ رئیس بعدها آن را در پیش گرفته است و عارفان نیز همین روش را در وحدت صنع در پیش گرفتند. ۱ در بیان توحید نیز از وحدت صنع پیش آمدند؛ مثلاً ملای رومی در مثنوی ميگويد:

هیچ گندم کاری و جو بر دهد؟ دهد؟ این حرفها را سست نگیرید و تأمّل در وحدت صنع کنید.

در هر صورت از این تجرید چه میخواهید؟ آیا واجب مجرد از ماهیت است، و مفارقات و ماورای طبیعت نیز صور خالیة عن المواد عاریة عن القوة و الاستعداد هستند؟ این تجرد چگونه است؟ حق سبحانه مجرد است؟ اگر مجرد به معنای مجرد در مجردات باشد، پس خدای سبحانه را تجرید و تنزیه از زمین و ماده میکنید. پس او

۱. ر.ک: طبیعیات شفاه، مقالهٔ ۱، فصل ۱۳ و ۱۴، ج ۱، ص ۲۵ ـ ۳۳، (ط ۱) و نیز بنحارالاتوار، ج ۲، ص ۴۶ و ۴۷، (ط ۱).

را همسر و همسنگ ماورای طبیعت قرار دادهاید. لذا در حکممت متعالیه و عرفان میخوانید که تنزیه، یعنی منزه دانستن خدا از ماده و جسم، عین تشبیه است، زیرا حقسبحانه به نفس و به عقول و به امور ماوراي طبيعت و به مجردات تشبيه مي شود. این اندازه تجرید، تنزیه در عین تشبیه است، در حالی که حرف بالاتر از ایس گونه تجرید است. این است که جناب آخوند فرمود: حق سبحانه مجرد از ماهیت و حدّ، که جز او همه ممکن میشود و «کل ممکن زوج ترکیبی» است که آنها مجرد از ماهیت نیستند. به این اندازه که مجرد از ماده و احکام مادهاند، و نه مجرد از ماهیت باشند؛ يعني او فرد و وجود صمدي دارد ﴿هُو آلاُّوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِينَ ﴿ او بِه اينَ معنا «بسيط الحقيقة» است نه اينكه به اين اندازه اكتفا كنيم كه مجرد است. در اين فرمودهٔ حضرت وصی در خطبهٔ ۱۸۴ نهج/لبلاغه تأمل بـفرمایید. خـدا رحـمت کـند علامه طباطبائي را! راجع به نهج\لبـلاغه ميگفت: كتاب يكپارچــه نــور است. تــوفيق داشته بوديم مشغول نهجالبلاغه بوديم از من ميپرسيد: دربارهٔ نهجالبـلاغه بــه كــجا رسيدى؟ مىفرمود: كتاب يكپارچه نور است «لَيْسَ في الأشياءِ بَوَالِج». در مورد خدا نمی توان ولوج را در اشیای محدود آورد و این را هیچ عاقل نـمیگوید. «وَلا عَـنْهَا بِخُارِجٍ». باید بین آنها جمع شود، خداونید توفیق فیهم این حرفها را مرحمت بفرمايد. «ليس في الأشياء بوالج» حالاكه والج نيست «ولا عنها بخارج» پس اينهاكه به او قائمند تدبير و اراده شان از ناحية كيست؟ ﴿وَمَاتَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ ` «بِحَولِ الله وَقُوْتِهِ أَقُومُ وأَفْعُد».

حتى در حال دفع پليدى از انسان در آن حال هم بايد ذكر گفت، بلكه در هر حال ذكر گفت، بلكه در هر حال ذكر بگوييد، و غافل نبوده باشيد، بدانيدكه نفس بيچاره به عتبهٔ ولايت سر ننهاده و الا آن طور دهان به ژاژخايي باز نميكرد و نميگفت: «نَحْنُ مُستَقِلُونَ في أَفْ غَالِنَا». ٢ چــه

١. الانسان (٧۶) آية ٣٠.

٢. شرح ديوان منسوب به اميراللمؤمنين يؤفج، فتح هفتم، فاتحة ثالثه، ص ٢٠ و ط ١.

می گوید بیچاره با قرآن کریم: ﴿قُسَلُ کُسُلُ مِنْ عِنْدِ ٱللّٰبِهُ اللّٰمِهُ عصمت اللَّهِ ﴿ اللّٰمَهُ عصمت اللَّهِ ﴿ اللّٰمَ عَصمت اللَّهِ ﴿ اللّٰمَ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ وَ عَالَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَعَالَمْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَعَالَمْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَعَالَمْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ وَعَالَمْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ وَعَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَعَالَمْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَعَالَمُ عَلَى اللّٰهُ وَعَلَى اللّٰهِ وَعَلَى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَّمْ عَلَى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَقَلْمُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ وَعَلَّالَمُ وَعَلَّمْ عَلَى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَّالِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّٰهُ وَعَلَّى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَّى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰ اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰ

دیدهای خواهم سبب سوراخ کن تا حجب را برکند از بیخ و بن

جهت توحید را در تمام حالاتش به ما فرمودند: چون چشم از خواب باز کردید و بيدار شديد حضور و مراقبت را حفظ كنيد. بـيدار شـديد، بگـوييد: «الحــمد لله الذي أَحْيَاني بَعْدَ مَا أَمَاتَني، وَإِلَيْهِ النُّشُور». "خودتان را به او بسپاريد و در همه حال أن طور كه دستور دادند دستور را پیاده بفرمایید. گر کام تو برنیامد آنگه گله کن. در خطبهٔ ۱۷۷ نهجالبلاغه فرمود: «تَوْحَيِدُهُ تَمييزُهُ عَنْ خَلْقِهِ». حَدُّ و ماهيت بـرايش نـياور. او زمـين نیست و ملک و فلک نیست، اما نه از زمین خارج است و نه از فلک و مـلک، و دو وجود و دو حقیقت و دو موجود مستقل نیستند. اگر چنین باشد پس اینها قائم به کی هستند؟ او قيم و قائم بر همه است «وَحُكمُ الْتَمييزِ بَيْنُونةُ صِفَةِ». نقص را از او جداكنيد و او را از نقص و حدود بر کنار کنید که در این شیء راه ندارد و نقایص حدود را ندارد؛ «لا بینونة عزلة». بینونت صفت نقص را رد میكند، خداوند زمین نیست، خیلی به تشبيه دورادور؛ زيد قوة باصرهاش نيست، البته قوة باصره از او جدا نيست «لا بينونة عزلة» و باز در كاني معرب ً فرمود: «ذاخِلُ في الأشياءِ لأكَشَىء ذاخِلِ في شيء» بــه صورت ظرف و مظروف نیست، بلکه حرف حلول و تناسخ صحیح نیست. کیست که حلولي است؟

۱. نسام (۴) آیهٔ ۷۸.

۲. این حدیث به این صورت: «الحمد لله الذی أماط عني الأذی» در بمحادثلاتوار، (ج ۸ ص ۱۷۷، چاپ اسلامیه) آمده است.

٣. بىمارالانوار، ج ٧٣، ص ٢٠٤.

۴. ج ۱، ص۶۷.

حالا عدهای به صرف توهم میگویند: حلولی است. وحدت حقیقت نظام هستی و این اوست و لیس إلّا، در چه حلول میکند؟ دومی کیست؟

حـــلول و اتـــحاد ايــنجا مــحال است که در وحدت، دويي عين ضلال است پس ﴿ هُــو اَلاَّ وَالاَّ فِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِنَ ، از ايس فرمايشها چـه مــىخواهـد. «داخل... خارجٌ مِنَ الأشياءِ لأكشَيء خارجٍ مِنَ الشّيء» إلى مــا شــاءالله از ايــن گــونه فرمايشهايي که دارند. به اين بيانات و لطايف، حقايق توحيد را به مـردم فـرمودند؛ اينها که به نظم درآوردند.

نه مرکب بود و جسم نه مرئي نه محل

بیشریک است و معانی، تو غنی دان خالق

معانی، یعنی صفات زایده، و او بی شریک و بی معانی است منتها «بی» را انداختند و به جای «بی معانی» گفتند: معانی. پس صفاتش عین ذات اوست و نه زاید بر ذات او، که بعضی از آقایان متکلمین عامه قائل هستند. نفی این صفات، یعنی می خواهیم تنزیه کنیم. پس این تنزیه نباید تنزیهی باشد که عین تشبیه شود. پس اگر او را از خلقش جدا کنیم، او را از سلطان و ملکش باز داشتیم «بینونة صفة» باشد «لا بینونه عزلة» پس جسم و مرکب نیست، اما از اینها هم جدا نیست، باید جمع بین آرا و افکار بوده باشد.

# تحقق امام به همهٔ اسمای الهی، شرط استخلاف است

در قرآن انسان کامل را خلیفة الله کرده است. خلیفه جانشین است و باید به صفات مستخلف باشد؛ اگر خلیفه و جانشین به صفات مستخلف نباشد چه جانشینی است!؟ اگر یک راننده به من بگوید: شما جانشین من در رانندگی باشید من چکار کنم؟ من که به صفات او نیستم، زیرا خلیفه باید به صفات مستخلف بوده باشد. خلیفة الله، یعنی متصف به صفات ربوبی، ولی نه به معنای اسماء و مفاهیم باشد. لغت محیی را از منتهی الادب بگیرید، و بگویید: محیی، یعنی زنده کننده، ولی این دانایی غیر دارایی

است. آن طوری که حضرت عیسی مسیح باذن الله دارا بود، و مرده زنده میکرد، پس خود اسم محیی را دارا باشد، نه دانای مفهوم باشد. دانایی مفهومی، حلوا حلوا گفتن است، و دارایی، چشیدن و رسیدن و یافتن است: «یابْنَ آدَمَ اَطِعْنی حَتّیٰ أَجْعَلَكَ مِثلی». انسانی که در ارتقای وجودیاش به طوری بالا میآید که صفات ربوبی در او تجلی میکند؛ مثل جناب خاتم که «مَنْ رآنی فَقَد رأی الله» <sup>۱</sup> میشود، آن طور اسماء در او جمع است. ﴿وَ إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ٢ مىشود. اين چنين انسانى، «حـتَّىٰ أَجْـعَلَكَ مِثلي٣٠ است. پس در نظام هستي وي متصف به صفات ربوبي و وجود صمدي است. انسان در تعالى خود متصف به صفات ربوبي، و آيينه ايزد نما و مثل او مي شود؛ بدين معنا ﴿ وَلَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَّهُ \*. يكي از معاني «كاف» در مطول، كاف زايده است، و يكي از معنای «کاف»، تشبیه است؛ یعنی مثل حق سبحان وجود ندارد؛ یعنی مانند این انسان كامل خليفةالله قطب عالم امكان، دومي نيست، شيء دوم او نـميباشد. ايـن مـعاني شریف و صحیح و درست است. در موارد این اصطلاح و امثال این معانی باید از اهل زبان حرف شنید و با زبان آنها آشنا بود، و نقد و اعتراض به مردمی که در توحید بسیار متوغل بودند، و به خوبی آنها را میدانند و دیگران به خوبی آنها را نمیدانند صحیح نيست. ايشان مي دانند ﴿ هُو آلاً وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِينَ ﴿ به همين مطلب «بسيط الحقيقه، و «انيّت محضه، ميكوييم و در عين حال ميكويند: انسان كامل متصف به صفات ربوبي و «خليفة الله» ميباشد و شاهد آن «اَلْمُؤمِنُ مِراَةُ الْمُؤْمِنِ» أست كه خود حق تعالى مؤمن است و مؤمن يكي از اسماءالله است؛ چنان كه در آخر سورهٔ حشر آمده است. انسان كامل مرآت او و حق هم مرآت اوست. چنين كس بــه اطــاعـت و

١. صحيح بخارى، (ج ٨ كتاب التعبير، ص ٧٢) به اين عبارت آمده است: «مَنْ رآني فقد رأى الحقّ،

۲. قلم (۶۸) آیهٔ ۴.

٣. از برخي از كتب سماوي، به نقل از: آيةالله حسنزاده، نصوص الحكم.

۴. شوری (۴۲) آیهٔ ۱۱.

۵. جنمع صغیر، ج ۲، ص ۱۸۳ و کنوز اللحقایق، ص ۱۳۶، به نقل از: بدیع الزمان فروزانفر، احادیث معنوی، ص ۴۱.

بندگی اش و به اتصاف و به تخلق خود به اخلاق ربوبی مثل و نماینده اوست و فرمود:

«من رآنی فقد رأی الله»، ﴿وَلَيْسَ كَمِثْلِهِ شَی عُ و او دومی ندارد، ولی این امام یکی است.
عدهای امام ظاهر و باطن و خلیفه ظاهر و باطن تقسیم کردند و این حق سکوتی است
که به یک سلسله عوام دادند، در حالی که امام دومی ندارد که به ظاهر و باطن تقسیم
شود، خلیفة الله خلیفه است، محوز محور است، امام است. ممکن نیست که این
آقا خلیفه ظاهر باشد و آن آقا خلیفهٔ باطن. این حق سکوتی است که به یک عده عوام
دادند. سرّش را هم بیان کردند که اصطلاح شده آن خلیفهٔ باطن باشد، در حالی که این
خلیفه، دومی ندارد. خلیفة الله انسان کامل و حجت الله است و یک امام و یک انسان
کامل و قطب عالم امکان و سفیر و نمایندهٔ حق است که واسطهٔ در فیض است.
حرفهایی که در این کتاب داریم و شریف تر آن را باید در کتابهای عرفانی خاص
دیگر بخوانیم.

سوی الوجود الخاص المجرد مجرد از مقارنت ماهیت پس عن مقارنة الماهیة, جهات و حواشی سخن را توجه داشته باشید بخلاف الممکن ممکن می تواند مجرد از ماده باشد؛ اما مجرد از ماهیت ممکن نیست کالإنسان مثلاً فإن له ماهیة هو الحیوان الناطق و وجوداً و هو کونه فی الأعیان این معنا را در وجود صمدی نمی شود پیاده کرد و فیه و جوده: چندین وجه دلیل اقامه می فرمایند. عرض کردم وجوه خودش امهات و اصولی را برای آدم پیش می آورد، اما حرف آن بود که بی تجشم و تکلف اصل مسأله را بدان نحوه که اشاره کردیم می بینید.

وجوه: الأول: لو لم يكن وجود الواجب عين ذاته يلزم كونه مع بساطته بسيط علت محضه كه الآن گفتيم كما سنبين قابلاً وفاعلاً. بيان اللزوم: أنّ وجوده ابتداى وجه اول است. در مقدمه گوييم: آيا متن اعيان مى تواند مثل وجودات ممكنه، وجود و ماهيتى داشته باشد به اينكه ماهيات ممكنه، وجود را بپذيرند، و قبول نمايند؟ گرچه در معناى قبول سؤالى داريم. در هر صورت آيا واجب كه طرف ممكنات است، همانند ساير

موجودات دارای وجود و ماهیتی است، و ماهیت وی وجود را پذیرفته باشد؟

اگر چنین است پس ماهیت وی از چه کسی وجود را پذیرفت؟ آیا از غیر پذیرفت؟ پس او واجب بالذات نیست؛ و یا از خودش وجود را پذیرفت؟ در ایس صورت هم فاعل و هم قابل خواهد بود. اگر بگویید: ماهیت وی متصف بـ وجـود گردید و این وجود از خود ماهیت آمده و خود را قبول کـرده است، پس ایـن شـق چندان ذهن را دچار اشکال نمیکند، که عروض وجود را بر او مثل عروض وجود بر ماهیت در ممکنات نیست، که دست دیگر و غیری در کار است، و اگر بگوییم در اینجا دست دیگری در کار است ممکن میشود. پس وجود از ناحیهٔ خود وی میباشد و خود این ماهیت جاعل وجود است و قابل وجود نیز، همین ماهیت فاعل وجود است، پس ماهیت هم قابل و هم فاعل است، نه آنکه دو شیء باشند. حالا سؤال: آیا اين ماهيت موجود باعث وجود ميشود يا ماهيت معدوم؟ ماهية موجودة أم غير موجودة؟ هلم جرّاً. «فيه وجوده الأول: لو لم يكن وجود الواجب عين ذاته يلزم كونه مع بساطته، كما سنبين، قابلاً وفاعلاً، ثالث راكه نمى شود در كار آورد فاعل كيست؟ ماهيت فاعل چيست؟ فاعل وجود است، و اصطلاح فلسفي معطى الوجود، يعني فاعل وجود را برای ماهیت آورد و خود ماهیت وجود را پـذیرفت بـیان اللـزوم: أن وجوده لكونه عرضياً لماهيته يكون معلولاً؛ علتش خود ماهيت است.

## خلط بین تجرد از ماهیت و تجرد از ماده\*

وفيه وجوه: الأول: لو لم يكن وجود الواجب عين ذاته يلزم كونه مـع بســاطته، كــما سنبين، قابلاً وفاعلاً. بيان اللزوم: أنَّ وجوده لكونه عرضياً لماهيته يكون معلولاً.

در این بحث عمدهٔ توجه روی تجرد وجود صمدی حق سبحانه از ماهیت است، هر چند در فهمیدن و اثبات آن در زحمت نیستیم، و در عین حال روی صناعت فن

<sup>\*</sup> درس شصت و هشتم: تاریخ ۱۱/۱۷ ع

مباحثي عنوان مي شود كه اصول و امهاتي را در بردارند كه به عرض ميرسانيم. عمده این است که توجه داشته باشید این تجردی که الآن حرفش را میزنیم و دیروز عرض كرديم تجرد از ماهيت است، نه تجرد از ماده. پس بحث در تجرد حتى سبحانه از ماهيت است. اين قيدي كه جناب أخوند أورد: عن مقارنة الماهية اينها همه حساب دارد. در کتابها میخوانید میبینید طرف در فن خودش زحمت کشیده است؛ اما در این فن حرف نشنیده و داد و بیداد میکند، میگوید: یعنی چه، نفس انسانی مجرد است!؟ یعنی چه، عقول و مفارقات مجردند!؟ ما مجرد جز خدا نداریم، در حالی که این دهن یک آدم پخته در فن نیست، که نمی داند حرف چیست؟ شما با چه کسی دعوا دارید؟ یعنی چه، نفس مجرد است و عقول و نفوس مجردند و مجرد جز خدا نداریم!؟ جناب عالی این فرمایش را در کتاب میآورید و پیداست که خودتان پخته در فن نیستید با خیال خودتان دعوا دارید. حکیم کمه می گوید: نفس مجرد است، ميگويد: نـفوس كىليه، ارواح مـرسله و عـقولِ مـطلقه مـجردند. هـيچ حكـيم الهـي نمی فرماید که، نفس و مافوقها و ما سوی الله، مجرد از ماهیتند، همه می فرمایند: «کل ممکن زوج ترکیبی». چیزی که زوج است تجرد از ماهیت نیدارد. همه میگویند: ممکنات همه زوج ترکیبی اند و وجود و ماهیت دارند. بعد آمدیم در باری تعالی، که همه می فرمایند مجرد است. این مجرد، یعنی مجرد از ماهیت است. پس مفارقات فقط مجرد از مادهاند، نه مجرد از ماهیت . مجرد از ماهیت یک حقیقت است، و آن حقیقت وجود صمدی است لاغیر. شما میبینید در اینجا با که دعوا و نزاع دارید و در کتاب می فرمایید به اشتراک لفظ این فرمایش را می فرمایید که نفس مجرد نیست، خدا مجرد است نفوس و عقول مجرد نیستند و خدا مجرد است. این دو تا مجرد بــه دو معناست. همين كه أقاى اهل فن مجتهد در كار فرمود: «المجرد عن مقارنة الماهية» ميخواهيم بگوييم: مجرد از ماهيت است و آن همه ادلّهٔ تجرد نفس و مفارقات مافوق نفس، همه مي فرمايند: مجرد از ماده و احكام ماده است. نفس تعلق استكمالي به ماده دارد و ما فوق نفس و ماورای طبیعت و نفوس کلیه و ارباب و عقول مرسله تعلق به طبیعت و ماده دارند، اما این تعلق تدبیری است، و نه استکمالی، در عین حال که هر دو مجردند. چنین نیست که ارواح و عقول از عالم طبیعت بریده باشند، آنها بریده نیستند، بلکه تعلق دارند و سعهٔ وجودی نسبت به همه دارند؛ منتها تبعلق تبدبیری دارند، بر خلاف نفس مجرد، که تعلق استکمالی به بدن دارد. بین این دو تعلق باید فرق گذاشت از این سوی استکمال است و از آنجانب تکمیل. فرق بین این دو تعلق و تجردي كه اين نفس و عقول و ارواح و نفوس كليه دارند تجرد از ماده و إحكام ماده است، و تجردی که در این فصل برای حق سبحانه میگوییم تجرد از ماهیت است. حالاً از چیزی بحث میکنیم که وجود صمدی غیرمتناهی است، زیرا بسیط است و ترکیب در او راه ندارد و مجرد از ماهیت است و همان طوری که حضرت امام به حق ناطق كشاف حقايق، امام صادق إلى فرمود: «الجمع بلا تفرقة زندقة، والتفرقة بلا جمع تعطیل، والجمع بینهما توحید، اکه بعداً در اینباره سخن گفته میشود. اگر چه این تجرد با تجرد نفوس و عقول مجرد از ماده تفاوت دارد. وجوهي در تجرد حق سبحانه از ماهیت اقامه شده است. اگر ذات و جودی غیر از ماهیت داشته باشد، همانند زید و فلک و ملک پس باید چیزی وجود را عارض بر ماهیت او کرده باشد؛ چنان که در دیگر موجودات تلفیق بین وجود و ماهیت نسموده است. در اینجا اگـر از خـود ماهیت، وجود عارض او شده باشد؛ از آن روست که غیر از خود ماهیت چیز دیگری وجود ندارد و اکنون باید بحث کنیم که آیا خود ماهیت میتواند خودش را تحقق بخشد یا نه؟ قسمت اول روشن است؛ زیرا غیر از وجود صمدی واجب دیگری نداريم پس قسمت دوم، كه خود ماهيت علت وجود باشد، نيز همانند قسمت اول راه ندارد. الأول: لو لم يكن وجود الواجب عين ذاته يلزم كونه مع بساطته؛ چون مركب نیست، کما سنبیّن، قابلاً و فاعلاً، چون غیر و دیگری نیست. معطیالوجود چه کسی

١. تمهيد القواعد، فصل ٢٤، ص ٧٤، (ط ١).

باید باشد؟ واجب که فاعل وجود است، معروض این وجود همین ماهیتی است که معطی الوجود است پس ممکن است یک چیز، یعنی ماهیت، هم فاعل و هم قابل باشد. بیان اللزوم: أنّ وجوده لکونه عرضیاً لماهیته الآن چون فرض این طور است که وجود عین ذاتش نیست، پس ماهیت وی علت آن است پس ترکیب بین وجود و ماهیت شده است یکون معلولاً آیا این وجود معلول غیر باشد یا معلول ماهیت خودش باشد لأن کل عرضی معلول حالا که هر عرضی معلول است إما لمعروضه که عمدهٔ حرفمان این است که معروض، یعنی ماهیت واجب، علت وجود وی است و إما لغیره که غیر واجب الوجود نداریم «فلو کان» این شق خیلی روشن است که فلو کان معلولاً نغیره یلزم إمکانه؛ إذ المعلولیة للغیر ینافی الواجبیة وقتی مفتاق و محتاج به دیگری باشد از وجوب به در میآید و ممکن می شود. در این صورت هذا خلف حالا که غیر، محال است پس عروض وجود برای ماهیت واجب از ناحیه خود ماهیت واجب باشد فإذن الماهیة تکون قابلاً للوجود من حیث المعروضیة که معروض وجود واجب باشد فإذن الماهیة تکون قابلاً للوجود من حیث المعروضیة که معروض وجود است، و خودش هم معطی الوجود و فاعل و موجد وجود است. پس «تکون قابلاً للوجود من حیث المعروضیة که معروض وجود است، و خودش هم معطی الوجود و فاعل و موجد وجود است. پس «تکون قابلاً للوجود من حیث المعروضیة که معروض وجود است.

## قبول به معنایی برتر، یعنی مطلق اتصاف

وفي بطلان التالي كلام سيرد عليك إن شاء الله. ما در كتابهاى مشلامت و منظومه وقتى «قبول» مى گوييم؛ يعنى اين شىء قابل است؛ قابلى است كه به انفعال تجدّدى منفعل مى شود و بايد وجوداً تقدم داشته باشد و مقبول بر آن عارض شود. اين اصطلاح از «قابل» خيلى پيش پا افتاده است ذهن هم بدان انس دارد و در فهميدن آن هم زحمت ندارد و ذهن هم به سوى چنين معناى مأنوس با اين نشأه مى رود؛ مثلاً قطعهاى از چوب قابل براى صورت ناريت مى باشد، و قابل همين هيزم است و صورت نار به آتش، اين هيزم، چوب مى باشد. پس اين قابلى است كه انفعالى تجددى

دارد و دم به دم صورت آتش میگیرد و میسوزد تا تمام شود. پس این قابل چگونه قابلی ا ست که در عالم طبیعت به او رو کردیم و تا بگویند قابل، ذهن به سوی اینها متبادر می شود و این معنا را می فهمیم، و خیلی خوب و خوش معلوم است. و چه بسا هم انس با این امور مادی زحمت ایجاد میکند، زیرا اگر قبول را در جاهای دیگر به معنای لطیف تر و شریف تر استعمال کنیم زود وهم رهزن می شود، و احکمام قبول کذایی را برای اینجا هم می آورد. این یک قبول و قابل که باید وجود آن مقدم باشد و از آن تعبیر به قبول حقیقی می شود که واقعاً قابل و مقبول دو چیزند و اثنینیت دارند و در چنین قابل انفعال تجددی است. این فرمایشها همه مربوط به احکام عالم طبیعت است. قبول هم همانند سایر الفاظ مثل نفخ در نشأههای گوناگون تفاوت دارد؛ نفخ اینجا دمیدن است، و آن بی هوا نمی شود، و یا باید منفخ آهنگری باشد، که هوا بدمد و یا دهنش را نایب مناب منفخ بگیرد، و لب و لپ میخواهد تا هوا را بدمد. نفخ اینجا دميدن است و عين نفخ را بالا ببريد، ﴿وَ نَفَخْتُ فِسِهِ مِنْ رُوحِي، ميشود. الفاظ مأنوس ما، در طول همند و هر چه بالاتر می رود سعهٔ وجودی آن بیشتر و احکام طبیعت و ماده در وجود گم میشود، و وجود و وحدت غالب نمیشود. و هـر چـه ايـن سـو مي آييد کثرت بيشتر به چشم ميخورد و همين طور، آن طرف را بايد اصل قرار داد و این طرف را ظل. همین کاری که در نفخ است، در قبول نیز چنین است. قبول اینجا طوری است این قابل حقیقی مقدم است، و صورت مقبول بر او متفرع می باشد، و متصرفاً و متجدداً قابل از او منفعل میشود، و از او میپذیرد؛ مثل حطب و صورت ناري. مي آييد بالاتر، مي فرماييد: نفس ناطقه انشاي صور علميه مي كند، البته از عالم بالا به او افاضه می شود. نفس بسیاری از صور را نفس انشاء می کند. انشای صور در عالم خواب خیلی روشن است: دریا و صحرا و حیوانات و اشیاء و اشخاص و افراد و آسمان و زمین و ماه را در عالم خواب میبیند. همهٔ آنها از منشأت نفس و قائم به نفس هستند. پس فاعل آن همه صور در عالم رؤیا، در عالم فوق رؤیا، در منامات و غیر

منامات و در تمثلات کیست؟ فاعل و قابل همه نفس است، و همه قائم به نفسند. اینجا اتحاد فاعل و قابل چطور است؟ آیا مثل اتحاد فاعل و قابل هیزم بـا صــورت نــاریه مي باشد؟ آيا خود هيزم منشئ صورت ناريه است؟ در اينجا انفعال تصرّمي و تجددي است و اینجا فعل نفس است و در عین حال که فعل نفس است، فعل نفس قائم بــه نفس است. اكنون از نفس به بالاتر برويم و اين معنا را در نفس، قرينهٔ شناخت عالم بالا بكيريد «مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ ربَّهُ». اسماء و صفات الهي عين ذات حقند و تركيب و تجزيه نيست، بلكه آنها به وجود احدى موجودند حالا اسماء و صفات از خود ذات منتشی، و به خود ذات قائمند و در اینجا نیز لفظ «قبول» میآوریم؛ یعنی ذات احدى، قابل اين همه اسماء و صفات متقابل و متضاد است، اين از كثرت سعة وجودی، چنین اوصاف متقابل را در خویش دارد، و اگر وجودی خیلی وسیع باشد، باید اسماء و صفات متقابل و اضداد را بپذیرد، ولی اگر ضعیف باشد نمی تواند، بلکه وجود خیلی قوی می تواند اسمای متضاد را بپذیرد. او هم اول باشد و هم آخر، هم ظاهر باشد و هم باطن، هم رحيم باشد و هم منتقم، و هكذا، هم قريب باشد و بعيد، پس حق سبحانه قابل این اسمای متضاد است. پس هم حق سبحانه فاعل این اسماء است و هم قابل آنها. آیا در اینجا نیز قبول، مثل قبول حقیقی، قابل جدای از مقبول و منفعل از قابل به انفعال تجدُّدي ميخواهيم، و يا همانند نفخ هر مرحملهاي حكمي دارد، و هر معنایی که از اینجا برخاسته همانند نفخ رقیقهای از اصل خویش است، و اگر بالاتر و لطافت بیشتری پیداکند، به طور دیگری خود را نشان میدهد؟ پس قبولی راکه در باری تعالی می آوریم به چه معناست؟ آیا همین قبول عالم ماده است یا فوق این معناست؟

پس اگر فوق این معناست، و ما چون لفظ نداریم این معنای بالا را نیز به همین لفظ مینامیم. مرحوم آخوند در کتاب مبدا و معدا می فرماید: قبول، یعنی مطلق اتصاف.

۱. ص ۱۶ ـ ۲۳، (ط ۱، سنگی).

به همین مقدار از معنا در بالا کفایت میکند، نه قابل و مقبول همانند هیزم و صورت ناری باشد که ذات متصف به اسمای حسنی و صفات علیا قرار گیرد. این قبول تجددي در أنجا نمي أيد. فرمود: «إن هاهنا اشتباهاً من باب أخـذ القبول، بمعنى الانفعال التجددي»، در مثل هيزم و نار «مكان القبول بمعنى مطلق الاتصاف، كه قبول در حق تعالى به معناي مطلق اتصاف است، و نه انفعال تـجددي. پس در ايـنجاكـه میگویید که ماهیت باری تعالی، فاعل وجود باشد، وجود عارض بر او شود لازم می آید فاعل و قابل متّحد شوند. کسی را رسد که بگوید: قبولی که در باری تعالی و در اتصاف اسماء و صفات وي ميباشد چگونه است؟ در خود نفس كه منشي و قابل اين صور است چه میگویید؟ ممکن است کسی بگوید: قبول در اینجا به معنای مطلق اتصاف است، پس دلیل پیاده نمیشود، و جای انگشت اعتراض هست، گرچه وجوه دیگر و براهین و ادلهٔ دیگر داریم که حق إنیّت محضه است؛ اما به این صورت و وضع پیش آمدن و اتکای به این حرف ، که اتحاد فاعل و قابل لازم می آید، جای این اعتراض باقى است كه اين معنا مورد اشكال است وفي بطلان التالي كه فرمود: اتحاد فاعل و قابل لازم میآید کلام سیرد علیك، إن شاء الله؛ یعنی در مجلد ثـالث الهـیات ا مي آيد، ولي الآن از مبدأ و معاد نقل كرديم. همين فرمايش را در الهيات مي آورد كه قبولی که در باری تعالی میگوییم به معنای مطلق اتصاف است، نه آن اتحاد فاعل و قابل که در اینجا استعمال میشود. حالا اگر این است کسی بگوید: ماهیت فاعل وجود باشد و قابل وجود باشد و اتحاد فاعل و قابل به معنى قبول مطلق و اتـصاف مـطلق باشد.

#### دلیل دوم در عدم زیادت وجود و وجوب بر ذات وی

الثاني: لوكان... عاد الكلام فيه وتسلسل. عبارت فخر رازي تمام شده است.

١. الأمفاد الأربعه ج ١٣ مرحلة ع فصل ع (جاب سنكي).

وجه اللزوم: قبلاً گفته شد که مرحوم آخوند در نقل مباحث مشاء بسیار از فخر رازی در مباحث مشوقیه انقل میکند، و گاهی اسم میبرد و گاهی از وی نام نمیبرد. حریم و شأن آخوند اجل از این تفوّهات خلاف توقع است. ۲

## تفاوت فاعلیت در باب ماهیت با وجود

مطلبی قابل تذکر است که در اشارات فصل هفدهم از نمط چهارم شیخ ماهیت را سبب لوازمش دانست. این علیت اعم از آن علیت وجودی و اینجادی است. سبب بودن اربعه برای زوجیت از همین باب است.

در این باب، آیا می توان علیت ماهیت در این باب را همانند آن باب دانست، و آن علیت اعتباری را با این علیت، که موجد و وجود آفرین و منشأ اثر است، سنجید؟ ولی چون سخن علیت در خارج و منشأیت آثار خارجی است، لذا فاعل باید موجود قوی و متحقق باشد تا علت چنین موجود خارجی منشأ آثار را ایجاد کند، پس سخن از خارج و وجود خارجی است، نه امور اعتباری ذهنی؛ چنان که در باب اعتباریات

۱. ج ۱، ص ۲۰ ـ ۴۰، (حيدرآباد دكن).

۲. عدهای از قصور جبلی و جهل و نادانی به خود اجازه دادند که به حریم آخوند جسارت روا دارند، گفتند: شدفار، جنگ و کشکول و سفینه ای از سخنان این و آن است. و سخنان بالاتر و اهانتهای بالاتر دارند، در حالی که ایشان در نقل کلمات مشاء از فخر رازی نقل می کند؛ چنان که ابوالبرکات بغدادی صاحب صحبر و بهمنیار صاحب الشخصیل نیز سخنان مشاء را جمع و تنظیم کردند، و آنها عبارت دیگری از شغای شیخ می باشد، جز آنکه امتیاز کتاب فخر رازی در آن است که وی تحریر دیگری از کلمات شیخ در شفاه کرده است، ولی شاگرد شیخ، بهمنیار، خود عبارت شیخ را به طور تلخیص نقل کرده است. و ابوالبرکات به شیوهٔ دیگر مطالب را آورده است و همهٔ آنها مأخذشان شفاه است، ایشان وقتی میخواهد عبارتی نقل کند، گاهی اسم می برد و گاهی اسم نمی برد، ولی هنر آخوند، در تحقیقات عمیق وی در این کتاب است. مرد فاضلی که اکنون مرحوم شده است، گستاخی و جسارتی را به پیشگاه آخوند کرده است، و این فصل و چند جا از این کتاب را شاهد سخنان خویش آورده است، و جدی میشرید را به پیشگاه آخوند کرده است، و این فصل و چند جا از این کتاب را شاهد سخنان خویش آورده است، و جدی مشرید و را به فصل قبل، از فصل ششم مقالهٔ اولی الهیات شفاه بوده است. این فصل هم در شفاه ریشه دارد.

ذهنی، ذهن ماهیات را تقرر میدهد، و لوازم ماهیت در وعای ذهن متفرع بر او مىشود. سخن از اين اندازه بسيار فراتر است. سخن شيخ در فصل اول نمط چهارم الشلالات اين بود: «في الوجود وعلله»؛ يعني اين وجودات منشأ آثار، يعني آفتاب و ماه و ملک و فلک و موجودات خارجی که او هام و پندار نیستند، و این وجودات خارجی لوازم ماهیات نیستند. چنین نیست که بگوییم: ماهیت در ذهن تقرر یافت، و لوازمی دارد. پس بحث علت و معلول روی وجود خارجی میرود. بنابراین علّت بر معلول باید تقدم وجودی داشته باشد، و تقدم اعتباری کافی نیست. ممکن است ما برای ماهیات تقدم اعتباری قائل شویم، و بگوییم: ابتدا ماهیت است، و بعد لوازم دیگر و از جمله وجود بر او عارض می شوند؛ ولی این تقدم اعتباری و در وعای ذهن است، و نه در خارج؛ زیرا تقدم در خارج حق وجود است. پس سخن امور اعتباری ذهـنی بــا خارج خلط نشود. بنابراین اگر ماهیت واجب علت برای وجود خود واجب است، و وجود باید منشأ آثار آن ماهیت باشد، و متقدم باید بالوجود مقدم باشد، پس اکسنون مي برسيم: اكر ماهيت علت است، و علت بايد بالوجود مقدم باشد، آيا اين تقدم وجودي ماهيت عين ماهيت است، و يا زايد بر آن؟ اگر عين ماهيت باشد مطلوب ما همین است «فذاك» و اگر وجود بر ماهیت زاید باشد، سؤال پیش می آید، و تسلسل لازم مي آيد.

لو کان وجوده زائداً علیه اگر وجود بر ماهیت واجب الوجود مقدم باشد، و بر او عارض شود یلزم تقدم الشيء بوجوده علی وجوده اگر ماهیت بالوجود بخواهد، وجود را بیافریند، این ماهیت واقعی و منشأ آثار و نه ماهیت اعتباری، مقدم بر وجود خود می شود. و بطلان آن ضروری است. من دون الاستعانة بما ذکره صاحب الاباحث من أنه یفضی إلی وجود الشيء مرتین باید که این ماهیتِ وجود یافته که وجودش را از ماهیت گرفته، مجموعاً واجب الوجود شود. پس چند تبا وجود اینجا آورده است؟ یک وجودی عارض، که ماهیت آن عارض را آفریده است، و دیگر، خود ماهیت نیز وجودی عارض، که ماهیت آن عارض را آفریده است، و دیگر، خود ماهیت نیز

موجود بوده و وجود دارد، پس این دو وجود یک حقیقت واجب را تشکیل دادهاند، در حالي كه يك هويت نمي تواند، دو تشخص داشته باشد إلى وجود الشيء مرتين، يعني يک وجود دوتايي معنا ندارد وإلى التسلسل که آن ماهيت ميخواهد اين وجود عارض را ایجاد کند، و فاعل باشد و خودش قبلاً وجود داشت پس تـقدم بـالوجود دارد، از این رو منشأ این وجود دوم است. خودش کنه وجنود دارد پس نـقل کـلام میکنیم، در وجود آن و چون وجودش زاید بر ماهیت است در این صورت باز وی یا عين ماهيت و يا زايد بـر مـاهيت است، و تسـلسل لازم مـي آيد وإلى التسـلسل فـي الوجودات، لأنَّ الوجود المتقدم كه ماهيت اين وجود را دارد و وجود عارض را ايجاد كرده إن كان نفس الماهية فذاك، وإن كان غيرها عاد الكلام فيه حالا كه غيرش است باز نقل کلام در آن غیر میکنیم و تسلسل میشود. این بود فرمایش فخر رازی. ما گفتیم: «لو كان وجوده زائداً عليه يلزم تقدم الشيء بوجوده عـلى وجـوده. وجـه اللـزوم: إن الوجود حينئذ يحتاج إلى الماهية، براي اينكه ماهيت موجد و فاعل است، چــه نــحو احتياج دارد؟ احتياج العارض إلى المعروض؛ مثل عوارض اينجاكه دامنه جوهر، و قائم به جوهرند، این عوارض محتاج به معروضشان هستند؛ بدون معروض عرض نمی تواند خویش را نشان دهد فیکون این وجود ممکناً به نسبت به ماهیتش ضرورة احتياجه إلى الغيركه ماهيت غير باشد «فيحتاج إلى علة» كه علت يا غير واجب باشد، و اين صحيح نيست و يا خود ماهيت واجب باشد هي الماهية لا غير بيگانه كه نمي شود؛ راه ندارد لامتناع اقتقار الواجب في وجوده إلى الغير بس غير علت نشد و ماهيت واجب باید به خودش وجود بدهد تا ماهیت واجب تحقق یابد.

وکل علة این سخن هشداری است برای اینکه بحث در علت و معلول و لازم و ملزوم، اعتباری ذهنی نیست که در وعای ذهن تفکیک و جدا شوند؛ مثل زوجیت و اربعه، که چنین هستند؛ ولی در خارج علت باید بالوجود مقدم بر معلول باشد «وکل علة»، یعنی علت ایجادی فاعلی که باید معطی شیء بوده باشد وکل علة فهی متقدمة

على معلولها بالضرورة فيكون الماهية كه معطى الوجود است، به وجود بر وجود خودش متقدم است. ماهيت به وجود خود متقدم است، براى اينكه ملاك تقدم در اينجا تقدم وجودى است، اگر به وجود تقدم نداشته باشد چگونه چنين وجودى باعث منشأ آثار مى شود؟

الثالث: لو كان زائداً... هذا خلف وجود حق سبحانه محض انيت است، اگر نباشد بايد وجودش زايد باشد گرچه اين وجود از ناحيهٔ ماهيت آمده باشد. وجود خود ماهيت به محض اينكه در آمدنش از ناحيهٔ ديگرى باشد، و گرچه از ماهيت خودش باشد بر ماهيت زايد است. پس از وجوب بالذات افتاده و ممكن است، و ممكن زايل شدنى است؛ زيرا وقتى وجود از ناحيهٔ غير باشد، پس از وجوب بالاستقلال مىافتد و واجب بالغير مىشود، و خودش ممكن مىشود، و ممكن جايز الزوال است. الثالث: لو كان وجود واجب ... كان ممكناً همين كه محتاج به ديگرى شده وإلا لكان ممكناً وكان جائز الزوال نظراً إلى ذاته چون واجب بالغير ممكن است و امكان زوالش را شايد و الا اگر امكانش را مىخواهى بردارى لكان واجباً لذاته مستقلاً في حقيقته غير متعلق و الا اگر امكانش دا مىخواهى بردارى لكان واجباً لذاته مستقلاً في حقيقته غير متعلق بالماهية، هذا خلف.

عدم منافات امكان ذاتى با وجود غيرى\* وهاهنا بحث وهو إنّ إمكان شيء لذاته لا ينافي وجوبه للغير ١

<sup>\*</sup> درس شصت و نهم: تاریخ ۱/۱۸ ۹۷/۱

۱. دربارهٔ ماه رجب ماه ولایت: پیش از ورود در بحث به محضر مبارک سروران عرض کنم که شهر مبارک ولایت به شما روی آورده، ان شاه الله، از رجبیون بوده باشید. کسانی که می خواهند مقامات لیالی قدر و شهرالله را ادراک کنند، از ابتدای شهر ولایت، که ماه رجب است، خودشان را آماده می کنند، بعد از شهر ولایت، شهر رسول الله است و بعد از آن شهرالله است، و این توقیع مبارک، که حضرت بقیة الله به سفیرش دستور داد و یکپارچه سر و رمز است، آن توقیع که هر روز در شهر رجب خوانده می شود، و در آن توقیع مبارک راجع به آن کلمات و مقامات

توخل بفرمایید، تا به کتابی برسید که تفسیر حقایق و رموز و بطون و اسرار این توقیع مبارک و امثال آن است، و آن
همین کتاب شریف است که در محضر آن هستیم. تا به رموز ایس کتاب آشنا نشویم، به زبان ولایت آشنا
نمی شویم. غرض از اول ماه رجب، رجبیون اهل ولایت، کسانی که می خواهند ادراک شهرانله کنند، خودشان را
مواظب و مرافبند که عمده آن است که این حقایق در آدم تحقق یابد. اینها که می خوانیم عرفان نظری است.
خواندن درس طب چیزی است، اما عملی اش چیز دیگر است. آن دانستن فرمول و قواعد و فراگرفتن حرفی
است، و اجراکردن در مقام عمل حرفی است دیگر. عرفان عملی ورزیده شدن و ورزش کردن و پیاده کردن در
متن ذات خود، و چشیدن و یافتن است، غیر از عرفان نظری که آگاهی به مفاهیم اسماه و عبارات بوده و دانایی
مفهومی است و غیر از آن دارایی حقیقی است. خداوند، إن شاءالله، شما را مؤید بدارد، جانی پیدا کنید که اگر کتاب
و اصطلاح و الفاظ راکنار بگذارید زبان حال شما این بوده باشد:

من آنچه خواندم همه از یاد من برفت الا حدیث دوست که تکرار میکنم یک وجود قرآنی و یک انسان الهی شوید و بچشید و بیایید و برسیدکه:

ایام خوش آن بود که با دوست به سر شد بساقی هسمه بی حاصلی و بی خبری بود اگر چنانچه این کتابها و درس و بحث آدم دا برای ابدش درست نسازد این تلاش ها بی فایده است. تأمّل در ابد بغرمایید. ابد، یعنی هستیم که هستیم، تا و الی و متی و حتی برای ما نیست. داریم خودمان را در این مقطع زمان و در این نشأه، که مزرعه است، برای ابد می سازیم: داقره و ارق، خداوند، إن شاءالله، سرّ شما را به اسرار ولایت نورانی بفرماید و ما هم در این دعای خیر با شما شریک بوده باشیم.

دستور العمل: إن شاءالله، جورى نباشد كه برنامه اين باشد كه درس و بحث برقرار باشد و با هم بنشينيم، و مرجع ضمير پيداكنيم و اصطلاحات گوناگون را فرابگيريم، اما از قرآن مطرود باشيم و قرآن در كنارى باشد و شب و روز در محضرش نباشيم. پس بياييد حشر با قرآن داشته باشيم، به خصوص از امشب تصميم بگيريم همان طورى كه جناب پيغمبر ما و شمايي شبها، مسبحات ستّ را داشت حراد از اين مسبحات ستّ، شش سوره هستند كه اول آنها ديسبح، و «سبّح» و «سبّح» است و آنها عبار تند از: حديد، حشر، صفّ، تغابن، جمعه و اعلى مشما نيز پيش از خواب اين شش سورة كوچك را داشته باشيد، و خيلى وقت نمى برد، بلكه با تأمّل و تدبّر آنها را بخوانيد. اگر حالى داريد به قرآن احترام بگذاريد و قرآن را سر دست بگيريد، و ايستاده بخوانيد. به هر حال، به هر حيله بايد در پيشگاه او راهى پيدا كرد.

لنگ و لوک و خفته شکل و بیادب کشیک نفس بکشید. حضورتان را حفظ کنید. یک انسان قرآنی بشوید که ﴿لا یَمَشُه ۗ إِلّا السَّطَهُرُونَ﴾. زبانتان و چشمتان و جانتان و فکرتان و قلمتان و حالت شما همه مطلقاً یک حقیقتی شود که ﴿لا یَمَشُه ۗ إِلّا السَّطَهُرُونَ﴾. شما اگر انسان قرآنی نشوید پس چه کسی بشود! شما در حوزه هستید و در مسیر ولایت هستید، شب و روز حشر شما

بحث در این بود که «هاهنا بحث». اگر وجود زاید بر ماهیت واجب بوده باشد، أنطور كه مسبوقيد پس اين وجود كه زايد است از ناحيهٔ غير به وجود تعلق گرفت، ولو غير ، خود ماهيت باشد. پس اين وجود «من حيث هو» چون از ناحيهٔ غير است، واجب بالذات نيست و امكان در حريم او راه پيدا ميكند. اين خلاصة وجه سوم بود. در «هاهنا بحث» مي فرمايد كه اگر وجود از ناحيهٔ غير باشد امكان در حريم او راه پيدا نمیکند، ولی چون این ماهیت همیشگی است و اگر وجود از ماهیت برآمده باشد و امکان در حریم او راه پیدا نکند، چگونه؟ اگر وجود ممکن را به تنهایی بدون ماهیت جاعل در نظر بگیریم، وجود مزبور ممکن خواهد بود، ولی بـه لحـاظ ایـن مـاهیت واجب که جاعل آن است که همیشه با این وجود میباشد، و هیچ گاه از او دست بردار نیست و سایهٔ وی از سر آن کم نمی شود، پس به لحاظ این ماهیت وجود واجب است. پس اگر پای غیر بیرون از ذات در کار نباشد، و این ماهیت واجبی خود علت وجود باشد، همیشه وجوب دارد و بدون تصور این ماهیت، گرچه امکان برای وجود حاصل میشود، ولی این فرضی بیش نیست، زیرا هرگز ماهیت از این وجود دست بردار نیست، و جدا نمی شود و لازمهٔ آن است؛ مثل اینکه شما نمی توانید زوجیت را از اربعه جداکنید. پس این وجود را نیز نمی توان از این ماهیت جداکنید و هیچ وقت امکان زوال برایش راه ندارد، پس اشکال این است اگر وجود واجب را از

با دقال الله و دقال الباقر و دقال الصادق است. اگر بنا باشد من و شما هم خاکی باشیم و دنبال دنیا باشیم و دو دمان را درست نسازیم و بیدار نباشیم؛ ما که می خواهیم اسوه و قدوه و سرمشق باشیم و در مسیر انبیا قرار گرفتیم، در چنین مقطع زمان قرار گرفتیم حشر ما با این کتابها و در کنار این سفره ها و مواید الهی هستیم، اگر ما هم بخواهیم خاکی بوده باشیم خدای نخواسته، بلا نسبت محضر، دهن آلوده و چشم آلوده و فکر آلوده، که در دنیا می لولد و دنیا او را بیچاره کرده و چشم و گوشش را از او گرفته و او را اسیر دنیا و خاکی کرده است، و کتاب وجود خودش را یک کلمه نخوانده، و خودش را فراموش کرده فرولا تکوئو اگلین نشوا آلله فانساهم آنفسهم (حشر (۵۹) نیس دیگران چگونه خواهند بود. روزی برای انسان بیش نیاید که و یوم الحسرة و باشد و آهی از نهاد او بر بیاید که جهنم از سوز آن آه خجالت بکشد که آتش این است، نه من.

ماهیت واجب ببرید، و مقطوعاً نظر کنید وجود می تواند جدا باشد، و امکان در او راه پیدا می کند، ولی به لحاظ اضافهٔ ماهیت، که لازمهٔ اوست و از او دست بردار نیست و مقتضی و موجد اوست، هیچ وقت امکان زوال برای چنین وجودی نیست، زیرا از لوازم این ماهیت کذایی است.

وهو أنّ إمكان الشيء لذاته با قطع نظر از نگهدارنـدهاش و مـعطى و مـقتضىاش لاينافي وجوبه للغير نظراً إلى ذات ذلك الغير. حالا اينجا مطابق بحث، «ذات ذلك الغير» کیست؟ ماهیت واجب، این وجود را برای خویش ایجاب میکند، و هیچ وقت هم از این وجود زایل نمی شود، و احتمال زوال برایش پیش نمی آید، برای اینکه متکی به ماهیت و خود ذات بوده و مقتضای خود ذات است و این لازم برای اوست. حالا که این است که این وجود را دو لحاظ است اگر بخواهید امکان زوال را برای خود وجود «لوخلي وطبعه» بياوريد، ما جلو اين وهم و تصور غلط را ميگيريم كه شما نمي توانيد وجود من حیث هو و لوخلی و طبعه، بریدهٔ از منظور و مقتضی را در نظر گیرید، و این صرف توهم و پندار است و انقطاع او از مقتضیاش راه ندارد. مقتضیاش ماهیت واجب است اقتضای او بودِ این وجود است و بـرای او انـقطاع و امکــان و زوال راه ندارد. امكان زوال وجود كذايي به هيچ وجه به لحاظ انتساب به ماهيت واجب راه ندارد، پس وجه دوم مىشود: فإن أريد بإمكان زوال الوجود إمكان زواله نظراً إلى ذات ذلك الوجود العارض المفروض به جاي اين ذات مي توانيد «خود» بكذاريد؛ يعني به خود این وجود عارض، که زیادت آن بر ذات واجب مفروض است علی ذات الواجب فهو مسلّم. اما شما چرا ميآييد خود اين وجود را مستقلاً لحاظ ميكنيد؟ چون لازمهٔ این ماهیت است، و همانند زوجیت برای اربعه است لکن لایستلزم إمکان زواله این معانی خود اوست که با انقطاع از ملزومش، امکان زوال دارد. ضمیر «زواله» به «الوجود» برمیگردد نظراً إلى ذات المعروض معروض ماهيت ميباشد، ولي به لحاظ ماهيت واجب زوال وجود لازم نمي آيد، بلكه امكان زوال اين عارض منتفي است لأن

الذات، يعنى ذات معروض، ذات ماهيت واجب بذاتها خود ماهيت واجب مقتضية وموجبة لوجودها. خط بعد كه مى فرمايد: والسند مامر سند از «لأن» تا اينجاست و اين سند اين جملة بعدى است على ذلك التقدير، كه اين عارض بر ماهيت و آن مقتضى ذات وجود است والإيجاب ينافي الاحتمال والإمكان الخاصي. ايجاب چيست؟ سند آن اين بود كه «إن الذات بذاتها مقتضية وموجبة» اين ايجاب از ماهيت «موجبة» برخاست پس اين ايجاب، منافى احتمال زوال وجود از امكان است «ينافي الاحتمال والإمكان الخاصي». مراد از آن احتمال زوال است و با اين ايجاب جاى آن احتمال و امكان نيست. اين وجه اول.

وإن أريد بإمكان الزوال وجه دوم است. از خصم بپرسيم، و استنطاق كنيم أيا مراد شما از امکان، زوال وجود است؟ یعنی به لحاظ معروضی که ماهیت واجب و مقتضی و موجد این وجود است به این لحاظ این امکان، زوال این وجود است؟ این مطلب ممنوع است؛ زيرا به اين لحاظ ماهيت به طور وجوب مقتضي آن است. پس امكان زوال وجود به اين لحاظ ممنوع است. «والسند ما مر». سند، يعنى ماهيت مقتضى وجوب وجود است. وحاصل ما ذكره صاحب المباحث في الاعتراض على الوجه الثاني، این عبارت از دست جناب ایشان تنظیم نشده است، زیرا کتاب به این عظمت وقتی نوشته می شود بعد باید تنظیم، و پس و پیش شود و نویسنده بعضی از عبارات را دوباره مینویسد و آن را تنظیم میکند و ترتیب میدهد و به دست ایشان چنین شده است، بعدها اشتباه پیش آمد. حالا این چیز مهمی نیست؛ ولی نظم بحث آن بود که بعد از «الأول»، و «الثاني» و «الثالث» و «الرابع» ميباشد، و در ضمن هر يک از اين وجوه مي بايست اشكالات و سخنان خود را پياده ميكرد. پس شما ميگوييد: «الأول، الثاني، الثالث»، ولي يك دفعه برگشتيد و گفتيد: «وحاصل ما ذكره»، اين را در ضمن ثاني می فرمودید، زیرا کتاب ترتیب پیدا می کرد، ولی عبارت پس و پیش شده است، و یا خودشان تنظیم نکردند، و یا در وقت استنساخ در ذیل آن ثانی، مطلب فـوق بـوده

است، ولی بعداً آن را بعد از ثالث آورد و تا وجه رابع، سخنانی فرمود که از وجه دوم است. فخر رازی در مبحث حاصل اعتراض به وجه دوم را دارد. همین اعتراض در دشده تنازمت (نمط چهارم، فصل هفدهم) و منظومه آورده شده است: مقوم وجود خارجی ماده و صورت است، و مقوم ماهیت در ذهن جنس و فصل است، و به آنها «ذاتیات» میگویند. به میگویند. جنس و فصل از معقولات ثانیه هستند، و به آنها «علل قوامی» میگویند. به چنین عللی، علل فاعلی به معنای معطی الوجود نمیگوییم؛ چنانکه در ابتدای کتاب، «الحمدالله فاعلی کل محسوس» گفته آمد، و در منظومه فرمود:

معطي الوجود في الإلهي فاعل معطي التحرك الطبيعي قــائل ا

پس مراد از علت در باب وجود، معطی الوجود است و در ماهیت علل قـوامـی است، در ذهن، جنس و فصل و در خارج، علل خارجی ماده و صورت هستند، پس علل ایجادی علل ماهوی به دو قسم مزبور نیستند.

چنان که سازندهٔ جسم در خارج ماده و صورت است که از تألیف آن دو، شیء درست می شود، ولی ماده و صورت علل وجودی آن نیست، بلکه موجد آن، اصل مفارق است که آنها را آفرید، و از ترکیب آنها وجود خارجی پیدا می شود. پس تاکنون سه قسم علت پیدا کردیم: علل قوام، یعنی جنس و فصلی که ذاتیات ماهیت هستند؛ علل خارجی و مقوم جسم در خارج که عبارت از ماده و صورت است؛ و علت معطی الوجود که علت ایجادی است. پس علت وجود آفرین و منشأ آثار باید مقدم بر معلول خود باشد، گرچه در علل قوامی ذهنی، مثل جنس و فصل نیز تقدم بالتجوهر بر ماهیت دارند، ولی چون در اینجا معلول باید دارای آثار خارجی باشد، و از آن بر ماهیت دارند، ولی چون در اینجا معلول باید دارای آثار خارجی باشد، و از آن افعال و اوصاف فراوان صادر شود، صحیح نیست امری اعتباری و پیزوری علت وجود باشد، گرچه اگر معلول یک امر پیزوری باشد، علت آن نیز باید امری پیزوری باشد، این تعبیر را در ۱۰ شدهت (نمط ۴، فصل ۱۷) داشتیم؛ مثلاً وقتی معلول زوجیت باشد، این تعبیر را در ۱۰ شدهت (نمط ۴، فصل ۱۷) داشتیم؛ مثلاً وقتی معلول زوجیت

۱. شرح منظومه، ص ۱۲۳، (چاب سنگی).

بود که امری اعتباری و پیزوری است، علت آن هم ماهیت اربعه است. پس علت و منشأ معلول با همدیگر مسانخت دارند. در اینجا که معلول موجود خارجی است و منشأ آثار میباشد، علت ایجادی او نیز باید چنین موجود دارای منشأ آثار و طارد انسحای عدم باشد. پس اگر وی اعتباری و توهمی نیست، فاعل و معطی الوجود وی نیز باید تقدم بالوجود داشته باشد. پس علت باید در رتبهٔ قبل وجود و وجوب داشته باشد تا معلول وی در خارج بیاید، و دارای منشأ آثار باشد.

فخر رازی سخن را در علت و معلول اعتباری و پیزوری آورده است، و گفته است همان طور که ماهیت بر لوازمش مقدم میباشد، در اینجا نیز ماهیت واجب بر وجود، که لازمهٔ اوست، مقدم است.

خواجه در اشدادت و کتاب نقدالتنزیل و نقد المحصل،کلام فخر رازی را عنوان و نقدکرد. ۱ و این سه وجه علل را در جواب فخر رازی فرمود و اشتباهاتکلام وی را بازکرد.

وحاصل ما ذكره صاحب المباحث. در مباحث مشرقيه أين مباحث عنوان شده است. در صفحه ٢ اين مباحث عنوان شده است: في الاعتراض على الوجه الثاني الذي هو العمدة من الوجود الثلاثة.

اکنون که بیان شد لم لایجوز أن یکون علة الوجود هي الماهیة من حیث هي هي؟ چرا علت وجود ماهیت واجبی نباشد؟ در جواب گوییم: چگونه سنخیت را انکار کردید؟ سخن از سنخیت بسیار ریشه دار است. معنای سنخیت آن است که معلول را نگاه کن، اگر معلول پیزوری است؛ مثل زوجیت برای اربعه، علت وی را به وزان آن بیاورید، ولی اگر ماهیت معلول منشأ آثار و فاعل است و حقیقت و نفسیت دارد و اعتباری

کلمهٔ نقد و انتقاد صحیح است، و ثنقید در کلام عرب نداریم؛ چنان که توصیف نادرست است، دوصف. در کلام عرب نیامده است، بلکه باید به جای آن دوصفه، فهو واصف، و ذاك موصوف، آورده شود.

۲. ج ۱، ص ۳۰ ـ ۴۱.

نيست، چنين معلولى نمى تواند علتى اعتبارى داشته باشد، بلكه اين معلول وجود است كه وجود منشأ آثار خارجى است. پس علت وى نمى تواند، ماهيت وى باشد و بلكه بايد در علت و معلول سنخيت محفوظ بوده باشد، «لم لا يجوز أن يكون علة الوجود هي الماهية من حيث هي هي ؟ آيا ماهيت موجود است يا غير موجود؟ فتتقدّمة ماهيت بر وجود ماهيت باشد.

لا بالوجود، بل بنفس ذاتها بذاتها اكر بكوييد: بالوجود مقدم است، دور لازم مي آيد، و هنوز حرف وجود نیست پس خود ماهیت من حیث هی هی متقدم بر وجود است، نه ماهیت بالوجود مقدم باشد «بل بنفس ذاتها بذاتها» وجود از او اعتبار میشود، پس وجود از کجا اعتبار شود؟ به هر حال، ما هر چه راکه اعتبار و لحاظ میکنیم، انتزاع و اتخاذ از چیزی می شود، پس باید موطن واقعیت و نفسیّت داشته باشد، و اگر نفسیت نداشته باشد، از ظلمت محض چه جور نور انتزاع کنیم؟ و از کجا میخواه.ید آن را انتزاع کنید؟ با لفظ بازی کردن یک حرف است و سخن از واقعیات گفتن، حرف دیگر است. وی میگوید: همین ماهیت وجود آفرین و معطیالوجود باشد، و وجود عارض و لازم او شود، در حالي كه اگر خودش وجود نيست، چگونه معطي الوجود است؟ و از كجا بخواهيم در حاقً و متن ذات اين ماهيت كذايي وجود را لحاظ كنيم؟ و ثانیاً، قیاس این مورد با زوجیت برای اربعه و تفرع آن، مع الفارق است. فخر رازی سه مثال برای این وجوه سه گانه آورده است لذا سه «کما» برای این سه مثال آورده است كما أن ذاتيات الماهية ذاتيات ماهيات علل قوام ماهيت مي باشد، متقدمة عليها جنس و فصل متقدم بر ماهیت و در وعای ذهن متقدمند و این تقدم با تعمل عقلی و به فشار و زحمت عقل برای اجزای ماهیت حاصل است، و ذهن با زحمت ماهیت را از جنس و فصل مىسازد كما أن ذاتيات الماهية متقدمة عليها لا بالوجود. بل بالماهية اين يك مثال بود. مثال دوم اين است: وكما أن الماهية علة للوازمها بذاتها لا بوجودها ماهيت علت لوازم خود میباشد و لوازم آن از سنخ خود ماهیت است، و این تقدم بالتجوهر است. اما قیاس این دو صحیح نیست، پس قیاس شما عقیم است و منتج نیست و حرف شما درست نیست، این دو مثال. کما أن ماهیة الممکن قابلة لوجودها مع أن التقدم القابل أیضاً ضروري مثال دیگر: ماهیت ممکن قابل وجود است. مگر شما در فلسفه نمی فرمایید که، قابل باید بر مقبول مقدم باشد؟ در اینجا ماهیت ممکن قابل و مقدم است، در اینجا نیز ماهیت من حیث هی، مقدم بر وجود است.

فخر رازي ميگويد: لفظ قابل در همه جا يک معنا دارد و مشترک لفظي نيست. جواب آ ن است که، بین قابل اعتباری و حقیقی فرق است. آن اشارهٔ شریفی که جناب آخوند در مبدا و معاد خویش فرموده بودند و عرض کردیم در الهیات میآید، به یاد بیاوریم. در آنجاگفته شد: قبول دو گونه است: قبول این حطب للنار. در ایس صورت باید قابل تقدم بر مقبول داشته باشد، و این تـقدم حـقیقی است، و تـا قـابل موجود نباشد، مقبول، یعنی صورت آتش را قبول نمیکند و این انفعال تجددی است، و راست است که قابل باید تقدم وجود داشته باشد، اما در ذات حق سبحانه، و بلکه در ذات نفس ناطقهٔ انسانی و در تقدم همین جنس و فصل بر ماهیت، به این گونه قابلیت قابل نیستند. قبول در حق تعالی و در نفس، به معنای مطلق اتصاف است، همین قدر، و نه قابل و مقبول به اصطلاح عالم طبيعت كه متأسفانه اينجا را اصل قرار ميدهند، و میخواهند حقایق و معانی طولی نظام هستی را در قوالب اینجا بریزند. این درست نیست. اینجا را نباید اصل قرار داد، باید آن سو را اصل قرار داد، و اینجا را ظلّ و آیت او، و به تعبير قرآن مجيد «آيات او» قرار داد. پس اينجا را اصل قرار ندهيد و آنجا را آیت. پس معنای تقدم و معنای قبول در واجب تعالی ایـن است کـه قــابل اســماء و صفاتمي باشد و در عين حال ميگوييد: قبول به معناي مطلق اتصاف است، و بايد دید برهان، که معصوم است، در آنجا چه میگوید، تنها عالم لفظ کافی نیست، بلکه در آنجا مراد از قبول، مطلق اتصاف است، و قبولی که در عالم ماده می آوریم و خو گرفتیم، به معنای پذیرفتن است و باید قابل مقدم بر مقبول باشد. پس حطب باید بر

صورت ناریه مقدم باشد تا از وی انفعال تجددی و تصرمی بیذیرد، ولی آیا تـقدم ذاتیات ماهیت بر خود ماهیت اعتباری است، و یا حقیقی؟ همه میدانیم که این تقدم اعتباری و در ذهن شما میباشد. بعداً فرمایشهای جناب خواجیه در جیواب فیخر رازي را نقل ميكنيم. «وكما أن ماهية الممكن قيابل الوجوده». روى اسلوب اگر عبارت «قابلة لوجودها» بود بهتر ميبود مع أن تقدم القابل أيضاً ضروري . وردّه الحكيم الطوسي في مواضع من كتبه كشرح الإشارات». شيخ در فصل هـفدهم نـمط چـهارم می فرماید: معلول ماهیت از سنخ خود اوست، و در وعای ذهن و در موطن اعتباریات چنین معلولهایی دارد؛ اما علتی که منشأ آثار است، باید تقدم به وجود داشته باشد تا از چنین موجود عظیمی آثار تحقق پیداکند. خواجمه در آنجا سخنانی پیش آورد. جناب خواجه حرفهایی را از فخر رازی نقل کرد که بعدها در پیش داریم و ایس فصل هفدهم از نمط چهارم ۱شارات خیلی در این کتاب عنوان میشود؛ چون فـخر رازی دربارهٔ باری تعالی سرانجام به جایی منتهی میشود که خواجه در ۱شدرات آن را نقل میکند، و از ایشان مینالد، <sup>۲</sup> زیرا وی باری تعالی را مرکب گرفته که وجود شبیه جنس در وی بوده و مميز وي از ديگر مشاركات و موجودات به فصول است پس حق مركب شده است. وردّه الحكيم الطوسي في مواضع من كتبه كشرح الاشارات و نقدي النتزيل و المحصل بأنَّ الكلام فيما يكون علة لوجود أو موجود. ماهيت در وعاى ذهن اعتباری است، نه آنکه در خارج موجود و منشأ آثار چنین باشد، و علت وی امـری اعتباری باشد. وبدیهة العقل حاكمة بوجوب تقدمها علیه بالوجود این چنین علت بر آن

۱. در کتاب ساد به تصحیح استاد، دقابلة، موجود است و اعتراض بر نسخ مطبوع سابق است که دقابل، بوده است.
۲. در ابتدای نقد محصل هم از ایشان می نالد و اظهار تأسف می کند که چوا الامحصل کتاب درسی گردید، و با این افکار پریشان، چگونه محصل به جایی می رسد!؟ و قتی مرحوم خواجه تجرید را نوشت، و مرحوم علامه در شرح آن کشف الله در انوشت، المحصل فخر رازی منسوخ شد، خوب است که تدریس کشف المراد در حوزه جدّی گرفته شود. بادا بحث امامت کنف المرد ایجاب کرده باشد که دست های مرموزی این کتاب را از میان ما برداشته باشند، چون دو فحل عالم علم، خواجه و علامه، در امامت حق حرف را ادا، و بحث کردند.

وجود یا موجود بالوجود مقدم باشد. آن چیزی که شما می فرمایید بالوجود تقدم نداشته باشد، تقدم اعتباری جوهری متقرر در وعای ذهن است فإنه ما لم تلحظ کون الشيء موجوداً امتنع أن تلحظه مبدأ لوجود ومفيداً له سخن ما در عـليت خــارجــي و وجودي است كه منشأ آثار است بخلاف القابل للوجود مثال سوم فخر رازي است كه فرموده بود: «كما أن ماهية الممكن قابلة لوجوده» اما اين نحوة قبول، قبول اعتباري است، و در وعاي ذهن مثل اربعة و زوجيت است فإنه لابد أن يلحظه العقل خالياً عن الوجود بعداً جملة «وعن العدم»، پشت سر أن خواهد آمد. أي غير معتبر فيه الوجود لئلايلزم حصول الحاصل اكنون خالي از عدم را بيان فرمود كه، وعن العدم لشلا يــلزم اجتماع المتنافيين. فإذن هي الماهية من حيث هي هي، وأما الذاتيات بالنسبة إلى الماهية كه مثال اولي فخر رازي بود كه علل قوامي بوده و تقدم بالتجوهر دارند، و در وعاي ذهن تقدم دارند، در حالی که ما تقدمی وجودی و خارجی میخواهیم. و أما الذاتیات که مثال اولتان بود بالنسبة... بحسب العقل لا كالجسم مع البياض كه قابل و مقبول را به مثل حطب و نار مثال زدیم. یک وقت قابل جسم است، و مقبول بیاض، اینجا جسم باید ابیض شود پس باید تقدم وجودی خارجی داشته باشد، و این تقدم اعتباری نیست. يس موارد قبول فرق ميكنند.

# تمایز وجود غیرمتناهی از ممکنات\*

ومما یؤید کلام هذا المحقق ما ذکره الشیخ الرئیس فی کتاب المباحثات کلاماً بهذه العبارة. صحبت در تجرد وجود صمدی واجبالوجود از ماهیت است. ماهیت حکایت از حد می کند، ماهیت ورای وجود است، آن گاه وجود عارض آن می شود. وقتی وجود دارای ماهیت شد، محدودیت پیدا می کند. ماهیت حکایت از حد شیء می کند و چون واجبالوجود غیرمتناهی است، در غیرمتناهی حد بی معناست. در

درس هفتادم: تاریخ ۱/۲۳ ۱/۲۳

کتب عرفان از غیرمتناهی به «وحدت وجود» تعبیر میکنند و چون دومی ندارد، و هذا و ذاك در مقابل او راه ندارد پس حد ندارد و چنين مطلبي در ممكنات مي آيد كه «كل ممكن زوج تركيبي»، ولي در حق تعالى وحدت وجود و يك حق و يك حقيقت است که دومی قابل تصور نیست. اهل عصمت و طهارت پیچ از این مطلب تعبیر فرمودند به اینکه، او «صمد» است. صمد معانی دیگری در روایات دارد و لغات گوناگون همه به یک حقیقت بر میگردد و به جهاتی و عناوینی همه درستند: یک وجهی راکه جناب امام باقر علوم اولین و آخرین فرموده و سیدالشهداه پیچ فرمودند او «الذی لا جوف له» است و آنکه برایش جوف باشد از دیگری خالی باشد. اگر چیزی هذا و ذاك باشد این از آن دیگری خالی است، و آن از این یکی خالی است آن این نیست و این آن نیست. پس او کمالی دارد که آن ندارد و از کمالات او عاری است. قبلاً در کتابهای دیگر و نیز در این کتاب گفتیم که، در توحید هیچ شبههای رسواتر از شبههٔ ابن کمونه نیست که اصلاً توحید درست فرض نشده که دو اصل و دو حقیقت باشند: هذا و ذاك، که در تمام صفات کمالیه با هم شریک باشد، پنداری بیش نیست، بلکه با الفاظ بازی میکنند، و اگر هر دو در حدّ کمال هستند اگر دو تا هستند هیچ یک در حدّ کـمال نیستند؛ چون این آن نیست و آن این نیست، و این وجود و کمال او را ندارد. باری او صمد است که «لا جوف له» لذا در کتاب برای اینکه واجب و آیات و مظاهر و خلق و شؤونش را از یکدیگر تمیز بدهیم، میگوییم: تمایز تقابلی نیست؛ مثل زید و عمرو، که با هم تمایز تقابلی دارند و در مقابل یکدیگر هستند و یا دو فرد از یک صنف و یک نوعند و به عوارض مشخص از یکدیگر متمیزند. اینها تمایز تقابلی دارند، و تمایزی راکه در حق سبحانه و شؤونش میگوییم؛ مثل اینکه بفرمایید: زید از چشمش متمیز است، این گونه تمایز تمایز تقابلی و جدایی نیست که چشم و قوهٔ باصره یک طرف و زید یک طرف، بلکه قوهٔ باصره شأنی از شؤون زید است، لذا در اینجا میگوییم: تمایز

۱. توحید صدوق، ص ۹۰.

محيطى و محاطى است. براى بيان اين حقيقت تمايز تقابلى راه ندارد تا تقابلى دويى و اثنينيت حاكم باشد و آن توالى فاسد پيش آيد. حالا صحبت ما در اين بود كه حقيقت عالم وجود، حق سبحانه غيرمتناهى و صمد و لا جوف له است و چون غيرمتناهى است ماهيت و حد در او راه ندارد. وجود محض است كه منشأ همه موجودات متكثره به عنوان خلق است. خواجه فرمود: چنانچه حقيقت عالم را ماهيت بوده باشد ماهيت من حيث هى نمى تواند مبدأ پيدايش وجود شود. ماهيت موجد نمى شود، ماهيت موجد نمى شود، بلكه ماهيت آن گاه منشأ آثارى مى شود كه وجود بيابد و موجود باشد «ويلزم الدور والتسلسل» تازه اول كلام كه اين ماهيت بخواهد وجود براى خودش بياورد ماهيت معدوم است و يا ماهيت موجود «الكلام» ايشان در مباحثات فرمايشى دارند كه مؤيد كلام خلاصه است، و يا بفرماييد: كلام جناب خواجه، مشابه فرمايش ايشان

## کلامی در لوازم

پیش از آنکه به عبارت جناب شیخ برسیم، دربارهٔ لازم این حقیقت را به ذهن بسپارید. می فرمایید: جسم بعد جوهری دارد و نیز دارای بعد عرضی به نام «جسم تعلیمی» است. و جسم قابل این ابعاد سه گانه است و گاهی با ابعاد عرضی خود را نشان می دهد؛ مثلاً گاهی به صورت کره است و همه ابعاد خود را نشان نداده است، و گاهی همهٔ ابعاد در مثل مکعب خود را نشان می دهند. پس جسم تعلیمی عرض لازم است و این اعراض از او دست بردار نیست. برخی از اعراض لازم نیستند؛ مثل

۱. خواص شاگردان ایشان لجنه و هیأتی داشتند. شاگردان وی در این حلقه درس و بسحث، سؤال خویش را از استادشان میپرسیدند و اینها را جمع آوری و تقریر کردند و در یک جا جمع و نام جدهات به آن داده شد. به همین خاطر مقداری پراکندگی در نسخ جدهات میباشد. جهت پراکندگی و اختلاف در عبارات و در ترتیب سؤال و جواب این است که شاگردها تقریر کردند و نوشتند بعد که خواستند تنظیم شود هر آقایی چیزی یادداشت فرمود، دیگری خواست اینها را تنظیم کند، و در یک دفتر قرار گیرد اختلاف پیش آمد.

سیاهی و سفیدی. پس لازم دو قسم است: ۱. لازم مفارق، و این نیز به دو قسم بطیء و سریع تقسیم می شود؛ ۲. لازم غیر مفارق، مثل زوجیت برای اربعه، که اربعه علت زوجیت است، ولی علت ایجادی با آن سه قسم از علل تفاوت دارد. هر کجا میگوییم: علت، یعنی علت موجده و علت ایجادی که در فلسفه میگوییم، خیلی اهمیت دارد، به خلاف علتی که در منطق گفته می شود. در منطق فصل، علت محصل جنس است؛ یعنی جنس مبهم است و دایر بین ذا و ذا میباشد و تحصل ندارد، نه در وعای ذهن و نه در خارج، کسی هم که سؤال کند میگویید: استحقاق جواب ندارد؛ مثلاً اگر بگوید: خاصیت گیاه چیست؟ نمی توان از این سؤال جواب داد؛ چون گیاه مبهم و بین ذا و ذا است، اما اگر بگویید: خاصیت گل گاوزبان چیست؟ راه دارد و می توان جواب داد؛ زيرا از ابهام درآمده است و نوغ متحصل و متعين شده است. ميگوييم: فصل علت محصله جنس است و باید فصل با جنس ضمیمه شود تا از ابهام درآید و تحصل پیدا کند. این «علت محصل» است، و منطقی که میگوید: فصل علت است مراد علت موجده نیست، بلکه مراد وی آن است که اگر این دو را پهلوی هم بگذاریم یک ماهیت متحصل درست می شود، و مراد از این ماهیت، ماهیت موجوده نیست، بلکه ماهیت متحصّل از جنس و فصل است، و آنکه علت موجده است، شأن و واقعیتی فوق این سخنان دارد که در منطق عنوان کردیم. ملاقطب رازی در شرح مطالع ا به همین نکته هشداری میدهد. وی در بحث فصل منطقی میگوید: فصل علت است، ولی توجه داشته باشید که مراد از این علت، علت موجده نیست؛ زیرا علت به اشتراک لفظی بر دو معنا اطلاق می شود. پس علت به زبان اهل منطق علت محصله است که با جنس، ماهیت را درست میکند، و مغالطه ناشی از اشتراک لفظ فراوان است. اگر بگوییم: «اربعه علت زوجیت است» راست است. این علت بودن به معنای متحقق کردن و وجود دادن ماهیت در خارج نیست، بلکه ماهیت اعتباری، لازمی اعتباری دارد. اکنون

۱. ص ۹۲ (ط ۱، سنگی).

این دو نوع لازم را بررسی کنیم: ۱. وجود لازم ماهیت است؛ ۲. زوجیت لازم اربعه میباشد. در اقتضای اربعه و علیت آن برای زوجیت یک معنا از علیت مراد است، ولی آیا همین معنا در لزوم وجود برای ماهیت راه نـدارد؟ بـا انـدکی دقت مـی.بینیم چنین مطلبی ممکن نیست، بلکه علیت در باب ماهیت و وجود و ملازمهٔ آن دو در خارج، تنها به معنای مصاحبت است، و از همنشینی آنها به «لازم و ملزوم» تعبير مي شود، و نه اينكه عليت اينجادي بين آن دو برقرار باشد. پس از معناي لزوم در باب ماهیت و وجود به سراغ لزوم بین زوجیت برای اربعه نروید. در أنجا اربعه علت زوجيت است، و البته علت و معلول از سنخ هم هستند؛ زيرا هر دو اعتباریاند، و در وعای ذهن چنین لزومی حکمفرماست. بـنابرایـن مـراد از لزوم بین ماهیت و وجود مصاحبت است. پس آن گونه تقدم و علیت و معلولیت بین آنها موجود نیست. اما علت ایجادی سخنی دیگر است، و در آن علت قویتر و در سلسلهٔ طولی بالاتر قرار دارد، و بالوجود مقدم است و معلول را ایـجاد مـیكند، و سخن از انتزاعیات نیست، و این علیت فوق علیت در منطق، که علت محصل است، و نيز فوق عليت و معلوليت در باب اربعه و زوجيت و فوق لزوم حاكم بين وجـود و ماهیت است.

ومما یؤید کلام... معلولاً للماهیة وجود واجب نمی تواند معلول ماهیت واجب باشد لأن الوجود لیس له حال غیر أن یکون موجوداً صفت و حال وجود، وجود است و صفت دیگری ندارد وعلة الموجود، یعنی علت وجود، که به قول شما ماهیت واجب است، باید موجود باشد علة الموجود موجودة؛ چون بحث علت ایجادی است، نه علت محصل منطقی و لازم و ملزوم به طور اعم، پس اگر ماهیت علت وجود است، باید موجود باشد تا علت وجود باشد، و نه معدوم وعلة المعدوم معدومة این جملة دوم همان است که در کشف المواد خواندیم، خیلی به توسّع در تعبیر چنین میگوییم، وگرنه معدوم علت نمی خواهد. معدوم همین اندازه کاشف است که علتش تحقق پیدا

نكرد، و الا اگر علتش به مرحلهٔ وجود ميرسيد، و تحقق بيدا ميكرد، ايـن مـعلول متحقق می شد به این عنوان و اعتبار میگوییم معدوم علتش معدوم است، و به ایس قدر نبود این شیء کاشف عدم تحقق علت وی است و الا معدوم علت نمیخواهد وعلة الشيء من حيث هو شيء وماهية شيء وماهية. شيء و ماهيت خبر «علة الشيء» است: اگر واجب الوجود شيء و ماهيت است و «علة الشيء من حيث هـ و شيء وماهية»، يعني علة واجبالوجود و حق، شيء و ماهيت ميباشد، پس اگر چيزي شيء و ماهیت بود علت وی هم باید شیء و ماهیت باشد، آیا می توانیم بگوییم: یک شیء برای آفرینش کافی است؛ چنان که عقل و فلک و ملک را حق سبحانه آفریده، و علت ایجادی ایشان است و دو چیز لازم نیست؟ پس زید به یک جعل می تواند، تحقق پیدا کند، چنین نیست که حق سبحانه با یک جعل زید را آفریده و با جعل دیگر عوارض و خصوصیات و طول و عرض و عمق وی را آفریده باشد. وقتی موجود جعل گردید دو چیز در او قرار دارد: یکی وجود آنکه از این جنبه، حاکی از علت خویش است؛ جنبهٔ دیگر، حدّ و نقص معلول و مجعول، که حکایت از خودش میکند و از بیچارگی وی خبر میدهد. پس اگر معلول شیء و ماهیت بود آیا علت او باید دو چیز باشد؟ این سخن اشكال دارد. شيخ خود به اين مطلب توجه دارد، ولي ميخواهد زبان بگيرد. اکنون که واجبالوجود دارای دو چیز، یعنی شیء و ماهیت شد، علت او در بادی نظر نیز باید دو چیز باشد؛ یعنی آن هم باید شیء و ماهیت بـاشد، گـرچـه بـعداً پس از حسابرسی ماهیت کنار میرود، و تنها شیء میماند. اکنون به شیخ اشکال نکنید که ماهیت علت نمیخواهد، بلکه وجود شیء خواهان علت است. شیخ به این مطلب توجه دارد. پس اگر جستجو و كاووش كنيم، علت آن بايد وجود داشته باشد، خواه دارای ماهیت باشد و خواه نباشد، و نیازی به این نیست که علت شیء و ماهیت شیء، شيء و ماهيت باشد. ولي اكنون به همان نظر بر وي سخن ميگوييم: «وعلة الشيء من حیث هو شیء وماهیة شیء وماهیة فلیس» دامنهٔ ماهیت را کمکم قیچی میکنیم، و او

را از علیت وجودی کنار میگذاریم، مگر علت برای چیزهایی که از سنخ خودش است. الآن نظر عمدهٔ وي به علت ايجادي است، كه خيلي اهميت دارد فليس إذا كان الشيء قد يكون من حيث هو ماهية خبر «ليس علة لبعض...» است علة لبعض الأشياء يجب أن يكون علة لكل شيء ميفرماييد: آيا ماهيت ميتواند علت چيزهايي بـاشـد؟ جواب مي دهد: ما هم همراهيم، و أن را منع نكر ديم، اما چنين نيست كه اگر يك جا. ماهیتی، علت بعضی از اشیاء شده باشد باید آن را گسترش دهید و بگویید: پس این قابلیت، علیت همهٔ اشیاء را دارد. ماهیت علت بعضی از اشیائی گردید که از سنخ اوست و مثلاً علت زوجیت گردد، و نمی توان گفت: همین ماهیت حتی علت وجود زوجیت در خارج است. علت ایجادی سخنی دیگر است، و همانند علت محصلهٔ جنس، و علیت ماهیت برای زوجیت نیست، همان طور که فصل نمی تواند به جنس در خارج وجود بدهد. پس در علیّتها باید تأمّل کرد و موارد را از هم باز شناخت «فليس إذا كان الشيء قد يكون من حيث هو مأهية» از أن جهت كه ماهيت است و علت برخى از اشياء شده است «علة لبعض الأشياء» چنين نيست كه يجب أن يكون علة لكل شيء وكل ماهية لها لازم هو الوجود، خواه وجود ذهني، و خواه خارجي، ولي اين لازم و ملزوم تنها مصاحبت خارجي دارنـد لا يـجوز أن يكـون لازماً مـعلولاً لهـا؛ يـعني مصاحب او باشد وقد بیّن هذا فی الشفاء وفی الإشارات؛ یعنی در اشارات (نــمط ۴، فصل ۱۷) این مطلب مبرهن شده است.

وبالجملة: لا يجوز أن يكون سبب الشيء من حيث هو فعلاً چون بحث علت ايجادى است پاى وجود را در كار بياوريم. اينكه خودش فرمود: من حيث هو حاصل الوجود، تعبير ديگرى از «من حيث هو موجود» است. «لا يجوز أن يكون سبب الشيء من حيث هو حاصل الوجود إلا شيئاً حاصل الوجود». بايد سبب شيء موجود هم موجود باشد. با صرف نظر از اعتراضات سؤالى داريم: مراد از ماهيت واجب، كه وجود بر وى عارض است، چيست؟ آيا همائند سيد سند، ماهيت واجب را مجهولة الكنه

مي دانيد؟ و يا مراد از ماهيت، ماهيت به معناي اعم است و يا ماهيت اخص و حاكي از حدود اشیاء؟ ماهیت به معنای اعم که حقیقت شیء را نشان میدهد، از بحث خارج است. کسی بر این عنوان «فی أنّ واجبالوجود ماهیته إنیّته» چنین حاشیه زده است: مراد از ماهیت «ما به الشيء هو هو» است. ما به او ميگوييم: در اين صورت اصلاً دعوا و نزاعی باقی نمیماند تا بحث شود، و فصل برای آن عنوان کنیم. پس حرف در ماهیت به معنای اخص است. بنابراین مراد ماهیتی است که جنس و فصل دارد و اگر مراد ماهیت مجهولة الكنه باشدكه وجود لازم أن ميباشد، مراد از اين لازم چيست؟ أيا مراد صرف مصاحبت است و یا لازم و ملزومی همانند باب امور اعتباری؟ زیرا دو نوع لازم در مباحث عقلي ميبينيم: يك نوع لازم است كه صرف مصاحبت است. پس أيا اين لزوم همانند لزوم در جسم تعليمي و جسم طبيعي و خلاصه اعراضي همانند زوجيت براي اربعه است که علیت و معلولیت در بین آنها حاکم است؟ پس اگر چنین نیست و ماهیت علت وجود است خود ماهيت بايد حاصل الوجود باشد تا علت ايـجادي بــاشد پس وجود حق شيء هست، و سبب او هم بايد موجود و يا به تعبير ديگر، حاصل الوجود باشد، و اگر ماهیت و علت وی هم عین حقیقت وجود است؛ یعنی حاصل الوجود است، باز این سخن درآن هم میآید، و تسلسل میشود ولو کانت ماهیة سبباً للوجود؛ لأنها ماهية اگر صرف ماهيت بودن باشد، علت و لازمه وجود است لكان يجوز أن يكون يلزمها مع العدم. قبلاً گفته شدكه لوازم چند قسم است: لازم وجود خارجي، مثل احراق برای نار؛ لازم وجود ذهنی، مثل کلیت برای طبیعت انسان که در وعای ذهن کلیت عارض وی میشود، و یا ناطق و مفکّر که لازمهٔ وجود خارجی انسان است؛ و لازم ماهیت من حیث هی هی به وجود ذهنی و خارجی کاری ندارد؛ مثل زوجیت بیرای اربعه. پس این قسم از لازم که همیشه با ماهیت در همهٔ اوعیه، موجود است و اگر با وجود ذهني و خارجي هم ملاحظه شود، به سبيل قضيهٔ حينيّه است، و معيت با وجود ذهنی و یا خارجی، اتفاقی میباشد. پس چنین لازمی هیچ گاه از او دست بردار نیست،

اگر چنانچه لازمهٔ این ماهیت وجود بود میبایست در حال عدم هم، که هنوز وجود خارجي پيدا نكرده، لازمهٔ ماهيت همين وجود بوده باشد، در حالي كه اين سخن معنا ندارد. پس وجود لازمهٔ ماهیت من حیث هی نیست، بلکه لازمهٔ ماهیت حاصل الوجود و موجود است «لأنها ماهية لكان يجوز أن يكون يلزمها مع العدم، چون لازم ماهيت است با وجود ذهني خارجي كار ندارد لأن ما يلزم الماهية من حيث هي يلزمها يعني أنچه لازمهٔ خود ماهيت باشد «كيف فرضت»، خواه ماهيت مـوجوده بـاشد و خـواه معدومه ولا يتوقف لزوم على حال وجودها، يعنى وجود ماهيت ومحال واو حاليه است أن تکون ماهیة علم لوجود شیء لوازم اعتباری و ماهیت چندان اهمیتی ندارد، چــون زوجیت برای اربعه، که معلول پیزوری است، علت اعتباری و پیزوری می خواهد و امّا وجود، که منشأ آثار است، ممکن نیستِ از ماهیت معدوم ناشی شده بـاشد ومـحال أن يكون ماهيه علة لوجود شيء ولم يعرض لها وجود واو حاليه است. نـتيجة حـرف: فتكون علة الموجود لم يحصل لها الوجود وإذا لم يحصل للعلة وجود مراد از علتْ ماهيت است لم يحصل للمعلول وجود بل تكون للعلة ماهية فيتبعها. ضمير «هاء» به ماهيت بــر میگردد؛ یعنی اگر معلول از سنخ اوست کسی حرفی ندارد که لوازم ماهیت در وعای ذهن و خارج با او همراه باشد فيتبعها المعلول. پس معلول تابع ماهيت است بر خلاف وجود که تابع ماهیت و لازم او نیست. لزوم در اینجا به معنای زوجیت بسرای اربیعه نیست، بلکه صرف مصاحبت و معیت است. مثلثی که در کتابها مثال زده می شود مثلث مستوی است که زوایای او برابر دو قائمه است، و مراد از مثلث، مثلث در سطح کروی نیست که زوایای آن بیش از دو قائمه است. پس زوایای مثلث در سطح مستوی دو قائمه است؛ مثل مثلث روى كاغذ، ولى مثلث مستدير چه بسا سه زاويهاش از صد و هشتاد درجه بیشتر است. پس مثلث ملزوم و ۱۸۰ درجه بودن زوایا، لازم آن است و این ملازمه، مثل ملازمهٔ بین زوجیت با اربعه است، خواه در ضمن خط در خارج باشد و خواه در ذهن وجود پیدا کند لازمهٔ ماهیت است، و خود مثلث علت برای مساوات

میباشد. مراد از این علیت، علیت ایجادی نیست به طوری که مثلث علت ایجادی آن سه زاویه در خارج باشد و به آن وجود بدهد. در علت ایجادی دیگر سخن از اعتباریات نیست و چنین ملازمهای بین مثلث و تساوی زوایا به دو قائمه برقرار نیست، و اگر در خارج ماهیت با سه زاویه وجود پیدا کرد، مع الوجود بودن صرف مصاحبت است، چون ما مأنوس با مثال اربعه و زوجیت هستیم، در اینجا هم مثلث مثل اربعه، و برابری سه زاویه با دو قائمه به جای زوجیت و علت برای آن باشد؛ ولی این علیت عليت خارجي و ايجادي نيست. أن المثلث يتبعها كون الزوايا مساوية لقائمتين كسي هم حرف ندارد «لكن لا يوجد كون الزوايا كقائمتين حاصلاً موجوداً إلا وقد عرض للمثلث وجود» مثلث علت براي «كون الزوايا...» راست است، لكن «لا يموجد كون الزوايا کقائمتین حاصلاً موجوداً» در خارج این لازم، یعنی تساوی سه زاویه با دو قائمه وجود پيدا كند، صحيح نيست مكر آنكه مثلث وجود پيدا كند «إلا وقد عرض للمثلث وجود» تا مثلث وجود پیدا نکند زوایای مساوی با دو قائمه نمی تواند در خارج وجود پیداکند فإن لم يعرض للمثلث وجود لم يعرض لكون الزوايا كقائمتين وجود. آيا همان گونه كه در مثال ماکه ماهیت مثلث علت مساوات سه زاویه با دو قائمه است در اینجا هم بگوییم که ماهیتی که علت وجود است، و به تعبیر آقایان ماهیت مجهولالکنه علت برای لازمی به نام وجود ميباشد؟ پس اين وجود لازمي، مثل مساوات سـه زاويـهٔ قـائمه است، و مثلث همان ماهيت است كه ملزوم ميباشد وليس يجوز أن يقال: للوجود ماهية ليس يعتبر معها الوجود؛ كما يجوز أن تكون الزواياكقائمتين ماهية عرض كردم كه دو تا ماهيت داریم: ماهیت مثلث، و سه زاویه برابر دو قائمه، ماهیت دیگر است در اینجا لايعتبر معها الوجود به وزان اين در ما نحن فيه هم بگوييم كه يك ماهيت مجهولة الكنه لازمي به نام وجود دارد و در اينجا نيز ماهيت وجود نداشته باشد؛ چنان كه در مثال زوایا و قائمه وجود معتبر نبود چنین سخنی در مورد مثال درست است، ولی در باب وجود صحيح نيست «فإن» جواب «ليس يجوز أن يقال:» است فإن تلك الماهية، كدام ماهیت مراد است؟ مراد، ماهیت مساوات سه زاویه با دو قائمه است. پس فیان تلک الماهیة فی حال الوجود المثلث تکون موجودة در خارج موجود است وفی حال عدمها تکون معدومة، ومالم یوضع للمثلث وجود لم یکن لتلک الماهیة وجود، ماهیت مساوات در هر صورت تابع مثلث است؛ ولی این حرف را نمی توان در وجود و ماهیت بیاورید فلیس یمکن أن یقال: ماهیة الأول مراد از اول، خدای تعالی در اصطلاح ماهیت بیاورید فلیس یمکن أن یقال: ماهیة الأول مراد از اول، خدای تعالی در اصطلاح عنها الوجود.

ولا يجوز أن يقال: إنها وإن لم توجد يكون للوجود عنها وجود.

ولا يجوز أن يقال: إنها من حيث هي ماهية تلزمها ماهية الوجود، ومن حيث يعرض لها وجود يلزمها وجود ماهية الوجود؛ مثل اينكه بكوييد: سه زاوية برابر دو قائمه، لازمة ماهيت است؛ دربارة وجود اينجا هم بفرماييد: بر ماهيت اول تعالى، وجودى متفرع شود. چرا چنين ملازمهاى بين آن دو نيست؟ فإنّ ماهية الوجود لا تخلو عن أن تكون موجودة شما كه ماهيتها و وجودها را از هم جدا كرديد و در مثلث و سه زاوية قائمه در ماهيت بي وجود حرف را بياده كرديد، در اينجا نمى توانيد ماهيت اول تعالى را با وجودش از هم جدا كنيد، و ماهيت ابتدا متقدم باشد و سپس لازم او بر او متفرع شود؛ جنانكه آنجا گفتيد.

## تفاوت لزوم وجود برای ماهیّت با لوازم دیگر\*

صحبت در پیرامون بیان شیخ بود که فرمود: لزوم وجود را برای ماهیت نباید مثل نوازم دیگر ماهیت دانست، و شبیه لزوم مساوات سه زاویه با قائمه برای مثلث تصور کرد؛ زیرا لازم مزبور لازمهٔ ماهیت است. ماهیت مثلث من حیث هی مثلث، در هر موطن تحقق پیدا کند، ولو به لحاظی، وجود ذهنی و خارجی در او اعتبار نشود و یا

درس هفتاد و یکم: تاریخ ۱/۲۴ /۶۷/۱ /۶۷/۱

وجود ذهنی و خارجی به عنوان مخلوطه و حینیه بـرای او آورده شــود، آن لازم، کــه مساوات سه زاویهٔ او برابر با دو قائمه میباشد، برای مثلث ثابت است. اگر این مثلث به واسطهٔ جاعلی وجود یافت با لازم خود موجود میشود. ایس معنا از لزوم بـرای ماهیّت و لازم آن وجود نمی آید، زیرا لزوم آن دو به معنای مصاحبت است؛ چون وجود از متن ذات ماهیّت برنخاسته است، پس به صرف مصاحبت نمی توان گفت ماهیّت در هر موطن باشد، وجود با اوست؛ چنان که در لازم مثلث و یا زوجیّت برای اربعه میگفتید، زیرا در مقابل وجود عـدم است و مـاهیت کـه غـیر وجـود مـیباشد نمي تواند علت وجود باشد. پس قياس مع الفارق است. سه مثال آورده بود و در هر كدام فرموده بود: لا يجوز. فإن ماهيّة الوجود... كقائمتين آن لوازم بر وجود براي ماهيّت مادامت ماهيّة هست، اما وجود براي ماهيّت «مادامت ماهيّة» نيست، بـلكه «مـادامت موجودة» میباشد. در این صورت نقل کلام میکنیم به ماهیت موجود، و میپرسیم. ماهیّت که در مقابل وجود بود، چگونه این امر معدوم وجود یافت و موجود گردید؟ وجود نمی تواند از ناحیهٔ خودش باشد، زیرا ماهیّت مقابل و قسیم وجود میباشد و مقابل وجود عدم است و عدم هیچ است و علت وجود نمی شود. بل هذه الماهیّة توجد بعد وجود المثلث دو لفظ ماهيّت پشت هم، يعني «هذه الماهية» و «هذه الماهية» براي مثلث آورد: یک ماهیت برای خود مثلث، ماهیّت دیگر برای مساوات سه زاویه با دو قائمه. «بل هذه الماهيّة»، يعني مساوات سه زاويه با دو قائمه و اين ماهيّت با وجود ماهیّت مثلث موجود می شود، و با عدم آن معدوم، و می توان به هر کدام از مـثلث و تساوی زوایا با دو قائمه ماهیّت گفت، ولی به هر دو، یعنی به وجود و ماهیت نمی توان ماهیّت گفت. پس مثلث ماهیّت است، تساوی با دو قائمه نیز ماهیّت است، اما ماهیّت در ما نحن فیه بر خود ماهیّت اطلاق میشود، ولی بر وجود، ماهیّت اطلاق نمیشود «بل هذه الماهية» كه ماهيت مساوات است «توجد بعد وجود المثلث» اكر مثلث وجود ذهنی پیدا کرد، این لازم در رتبهٔ متأخر اوست، و اگر وجود خارجی پیدا کرد، باز در رتبهٔ متأخر اوست. پس خواه وجود یافته باشد و خواه وجود نیافته باشد، لازم با او معیت دارد و از او دست بردار نیست، و کاری به وجود ذهنی و خارجی ندارد، بلکه این لزوم در متن ذات ماهیّت، ولو اعتبار هیچ کدام از دو وجود نشود، خوابیده است. اما نمی توان وجود را نسبت به ماهیّت چنین دانست، که اگر چنین باشد ماهیّت در حال عدم وجود در ذهن و خارج با وجود همراه است، در حالی که این حرف مشتمل بر تناقض است؛ یعنی وجود لازمهٔ عدم است. پس ماهیّت با قطع نظر از وجود ین مفروض نیز با وجود همراه باشد؛ چنان که مساوات با دو قائمه همیشه با قطع نظر از وجود ین همراه مثلث است. وإن عَدِم المثلث می توان عَدُم نیز خواند؛ یعنی اگر مثلث وجود نگرفته باشد، و موجود نشود وعدمت هذه الماهیّة؛ یعنی ماهیّت مساوات معدوم می شود.

## اشكال بر شيخ

فإن قال قائل: وأيضاً. اكنون در مقابل گفتار شيخ اعتراض مىكند، فإن عُدِمَتْ ماهيّة واجب الوجود عدم الوجود. اعتراض اين است ما نيز بر سخن خود پاى مى فشريم، و مىگوييم: واجب الوجود كه ماهيّتى و وجودى دارد، و وجود لازمة ماهيّت، نيز همانند ماهيّت مثلث و لازم آن مساوات است؛ اگر ماهيّت معدوم باشد، مساوات هم معدوم است. در اينجا نيز اگر ماهيّت واجب معدوم شود، وجود هم معدوم مى شود. در جواب، جملهاى در نسخ مطبوعه موجود است؛ يعنى كلمة «فيكون» موجود است كه جواب «فإن عدم» است و اين عبارت اندكى عجمه دارد، زيرا جواب «إن» بايد مضارع مجزوم باشد، و اگر جملة اسميه باشد فاء جواب بر سر آن بيايد، و در اينجا فاء بر سر «يكون» آمده است، ولى نسخة ديگر كه «قلنا» به جاى «فيكون» مى باشد، خيلى عالى است. ايس جواب «فإن قال قائل»، «فيكون» مى باشد و يا قلنا: حينئذ ليست

١. الأمغار الأرمع، به تصحيح و تعليق أية الله حسنزاده، چنين است.

الماهيّة سبباً للوجود. اگر شما همانند سخن ما دربارهٔ ماهيّت مثلث و مساوات را در مورد بحث بیاورید و بگویید: عدم ماهیّت واجب باعث عدم وجود می شود، و در صورت وجود ماهیّت واجب موجود میشود، به سخن ما اعتراض کردید، و اقرار کردید که ماهیّت به تنهایی تأثیری ندارد، و علت وجود نیست، بلکه وجود آن مؤثر است. پس اگر وجود آن معدوم شود معدوم می شود و اگر وجود آن موجود شود وی موجود میشود. پس ماهیّت کارهای نیست، و دخلی در سببیت برای وجود ندارد، و علت ایجادی او نمی باشد، و اگر ماهیت وجود یافت موجود می شود، و به دنبال فاعل، و موجد أن بايد رفت «فيكون حينئذ» بنابر سخنان شما «ليست الماهيّة سبباً للوجود» پس عدم الوجود سبب وجود نميشود، بلكه بايد مـوجود شـود تـا سـبب وجود شود. «بل كونها» يعني ماهيّت موجودةً سبب للوجود ما نيز ميگوييم: ماهيّت به تنهایی علت وجود نیست، بلکه ماهیّت موجوده چنین است و این ماهیّتی که معدوم است عدم ماهیّت علت برای وجود و تحقّق وجود نیست، بلکه باید موجود شود تا وجود بدهد فيحتاج أيضأ أن تكون موجودة اكر ماهيت موجود است موجد ميخواهد حتى يلزمها وجود الوجود تا وجود كه لازم أن است، لازم وي قرار گيرد، اگر وجود را همانند لوازم دیگر مثل مساوات با دو قائمه برای ماهیّت بدانیم، این ماهیّت با وجود ملزوم، مثل مثلث در آنجا، موجود میشود. پس این وجود دوباره وجود مییابد و الا بايد وجود بيدا نكند وإلا لم يلزمها إلا عدم الوجود و اكر وجود پيدا نكند، عدم لازمهٔ او مي شود؛ زيرا خود شما فرموديد: وقتى ماهيّت معدوم شود، وجود معدوم مي شود. فتكون ماهيّة قبل اللازم الموجود موجودة پس ماهيّت بايد قبل از عروض اين عارض و لزوم این لازم، یعنی وجود، موجود باشد تا پس از وجود یافتن، وجود بر او عارض شود. پس قبل از لزوم این وجود، باید وجودی بر وی عارض شود تا این عارض بر وي عارض شود. فيكون قد عرض لها الوجود قبل أن لزم عنها الوجود پس وجود سابق و وجود لاحق در اینجا برای ماهیت متصور است، و تا وجود سابق نباشد، وجود لاحق

بر او عارض نمی شود. پس وجوب وجود که مربوط به همین وجود دوم است، نیازمند به آن است که شیء قبل از وجود و وجود داشته و غیری چنین کند، و موجودیت شیء قبل از وجودش محال است. فاحتفظ بهذا الکلام فإنه لم یوجد نظیره فی هذا المقام.

#### نقد و اشاره

همين مطلب در اين فصل: «في أن واجبالوجود ماهيّته إنيّته» و مخصوصاً دليــل دوم آن، در الهيأت بالمعنى الاخص الاخص تكرار مي شود. در جمع و تحرير و تنظيم اسفاد باید مراعات این امور شود. در آن فیصل حتی عنوان می شود: «الفیصل فی أن واجبالوجود إنيته ماهيّته؛ بعد در ادله شِروع مـيكند: «أسـتُدِل عـليه بأن كـل مـاهية يعرض لها الوجود، پس دوباره تذكر مطلب قبلي ما مفيد است كه هضم الهيات بالمعنى الاعم، يعني يازده مرحلة مجلد اول را بايد مغتنم شمرد، زيرا اصول و امهات از آنها به دست می آید و با آن، همهٔ مسائل حکمت حل می شود، همین دلیل دوم در این فصل، که از تقدم ماهیت بر وجود لازم می آید که شیء بر خودش مقدم شود، در آنجا نيز ميآيد، ولي مرحوم ملاصدرا پس از تقرير آن فرمود: «وهذه الحجة غير تامة عندنا، يعني وجه دوم، كه عمده بود و حاصل كلام صاحب مبحث در اعتراض به أن در ضمن دلیل سوم، یعنی وسط دلیل سوم و چهارم قرار گرفت و ایس اعتراض را خواجه و در تأیید آن شیخ، جواب گفتند، ولی مورد رضایت آخوند نیست و ماگفتیم چه خوب بود این اعتراض بعد از دلیل دوم می آمد، نه بعد از دلیل سوم، تا ذهن مشوّش نشود. آخوند اين اعتراض را عمده دانست، و گفت: «الذي هـو العـمدة مـن الوجوه الثلاثة». يس دليل عمده أن مواجه با اشكال فخررازي شدكه لوازم ماهيّت در همه جا بعد از ماهیت است، و ماهیت مقدم است. پس در واجبالوجود هم وجود

۱. ج ۶ فصل ۵ ص ۴۸.

وي بعد از ماهيّت باشد. خواجه فرمود: قياس صفات و لوازم ديگر با وجودٌ مع الفارق است؛ زيرا أن صفات و لوازم منشأ آثار نيستند، و نيش غولي و اعتباري و پيزورياند، ولمي وجود متن اعيان و منشأ آثار است، و علت آن بايد بالوجود مقدم باشد، و لازمهٔ آن تقدم ماهیّت بالوجود بر وجود خود است، و آن محال است، و فرمایش شیخ نیز برای تأیید کلام خواجه نقل شد. در عنوان «نقد و إشارة» همین را نقد میکند، گرچه صریحاً از أن اسم نبرد، ولى در فصل پنجم الهيات اخصّ فرمود: «وهـذه الحـجة غير تـامة عندنا». در این نقد به صورت اجمال ناظر به دلیل دوم است و در عین حال به دلیل اول نیز ناظر میباشد، که عارض و معروض در آن دلیل مطرح شد، و در اثنای نقد، دلیل اول را هم نقد ميكند، و البته مستقيماً به دليل دوم نظر دارد، و به همان نحوكه در فصل پنجم الهیات فرمود که، این دلیل تام نیست، در اینجا نیز آن را تام نمی داند. سخن ما با مرحوم أخوند اين است: اين مطلب كه مورد نقد و انتقاد شما در اين كتاب و در كتاب الهيات بمعنى الاخص قرار كرفته است چطور با اين استحكام ميفرماييد «فـاحتفظ بهذا الكلام فإنه لم يوجد نظيره في هذا المقام»؟ اكر اين مطلب ايس همه قـرص و محکم است، پس رد آن در دو جا از کتاب برای چیست؟ آیا این جـمله «فـاحتفظ» نمي بايد در آخر «نقد و إشارة» قبل از «توضيح و تنبيه» بعد از «مع كونه في مرتبتها غير متأخر عنها» می آورد، که انسان در زحمت نباشد؟ زیرا پس از این سفارش و تأکید، یک دفعه به این نقد و انتقاد برخورد میکند، انسان متحیر میماند و اگر سابقهٔ ذهنی نداشته باشیم، به فکر می افتد که نقد راجع به چیست؟ و بسیار در زحمت می افتد. نقد و إشارة. قد دريت أن نسبة الوجود إلى الماهية حالاً در زحمت نيستم، زيرا روش كار و بحث و اسلاب عبارت را به دست آوردیم که به طور مستقیم به دلیل دوم و به طور غیر مستقیم به دلیل اول می تازد و می گوید: اصلاً عنوان تقدم ماهیت بر وجود پیاده نمي شود. و در ضمن به نقد دليل اول در ضمن دليل دوم اشاره دارد و اين اشاره را در الهيات به ته مريح بيان فرمود. علت اينكه تقدم و تأخر در ماهيّت و وجود راه ندارد، آن است که آن دو، در دو امر متحصل و جدا راه دارد، نه در ماهیّت، که لا متحصل و مبهم است، و نه در وجود که متحصل و مشخص است. پس اتحاد این دو مثل اتحاد عرض با جوهر، و متلؤن و لون نيست كه دو امر متحصل به هم ضميمه شوند؛ مثل ضمیمهٔ بیاض، که وجود فی نفسه دارد و وجود جوهر، که متحصل است و یکی در دامن دیگری است و قیام به وی دارد، و در وجود با هم متحدند. امّا دو چیز، که هر دو معنای فی نفسه دارند به یک تشخص و تحقّق متحقّق هستند و یکی از آن دو، تحقّقش به دیگری و بسته به آن است، و اتحاد تعلقی به دیگری دارد، ولی در ماهیّت و وجود نمي توان چنين گفت، و در خارج يک امر تحقق دارد و واقعيت است و آن طرف ديگر هیچ گونه تحصل و تحققی ندارد تا آنکه بگوییم یکی مثل جوهر متقدم و دیگری متأخر است، بلكه يك امر به نام وجود متبحقق است، و أن امر مبهم و لا متعين به طفيل این امر متعین، تعیّن یافته است. اصلاً یک طرف متحصل است برخلاف تقدم و تأخر در دلیل دوم و در آن دلیل اول، که عارض و معروض بودهاند، تا یکی تحقق اصیل و ديگرى تحقق تعلَّقي داشته باشد. ودريت أنّ نسبة الوجود إلى الساهيّة ليست كسنسبة العرض إلى الموضوع. اين نسبت عرض به موضوع چيست، در حالي كه اينجا بيش از یک چیز نداریم؟ پس این جمله مربوط به دلیل اول است که در ضمن دلیل دوم آمده و در الهيات نيز در ضمن دليل دوم آمده است، و اشكال اول را نيز در آنها آورده است. اكنون نظر به تقدم و تأخر، كه در دليل دوم است، دارد. بأن يكون للماهيّة كون يـعني ماهيّت تحصل و تحقق و وجود في نفسه داشته باشد ولوجودها كون آخر يحلّ الماهيّة، بل الوجود نفس كون الماهيّة وحصولها بلكه وجود نفس وجود ماهيّت است، و به وجود ماهیّت متحصل می شود و لذا فرمود: وما به تتحصل ماهیت به وجود تحصل می یابد فهي ماهيت في حد نفسها في غاية الكمون والبطون والخفاء در خارج ماهيت كمون و بطون دارد، گرچه در ذهن چیزکی هست. خدا درجات جناب آقای قزوینی رفیعی را متعالى فرمايد! در بيان اين مطلب مي فرمود: شيء كه از موطن خود به در رفته، غريب

می شود و ناشناخته می ماند. باز تا در خانه و صوطن خودش است یک کر و فیر و سلطنتی و دستی دارد و کارهای هست. ماهیت نیز در وعای تحقق خود، یعنی ذهن، سلطنتي دارد و تا در خانهٔ خود (ذهن) است نمودي دارد، ولي خارج جاي او نيست، و جای ماهیّت در ذهن میباشد و وقتی سخن وجود خارجی ماهیّت میشود، ماهیّت گنگ تر و گم تر می باشد گرچه در ذهن باز چیزکی هست. وإنسما تکونت و تــنوّرت وظهرت بالوجود تازه وقتى در خارج آمده خفايش بايد بيشتر باشد، زيرا غريب واقع میشود فالنسبة بینهما اتحادی لاتعلقی که در مثل جوهر و عرض نسبت تعلقی است. نسبت اتحادي با رسوم عنوان شده است. آخوند فرمود: اين اتحاد مبهم و متعين است و اتحاد لا متحصل و متحصل میباشد، و نظیر این گونه تعبیراتی که مثل اتحاد آب و سراب: ماهیّتْ سراب است و وجودْ آبِ معنای این اتحاد آن نیست که ماهیّت تحققی پيدا كرد، بلكه اتحاد آب و سراب است والاتحاد لا يتصوّر بين شيئين متحصّلين در دليل دوم، تقدم و تأخر مطرح بود، و در دلیل اول سخن از عارض و معروض بود. در هر دو صورت میخواهید بین این دو چیز متحصل اتحاد برقرار کنید، و این صحیح نیست بل إنما يتصور اتحاد بين متحصل ولا متحصل، كما بين الجنس والفصل بما هما جنس وفصل. ميدانيد جنس و فصل را اگـر بشـرط لا اخــذ كـنيد، مـاده و صــورت ذهــني می شوند، و گاهی لابشرط لحاظ می شوند جنس و فصل می شوند، و این معنا نیز در ذهن وجود دارد و از معقولات ثانیهاند. پس اگر در وعای ذهن جنس و فصل باشند و قابل حمل باشند اتحاد پيدا ميكنند، نه آنكه بشرط لا شوند تـا هـر كـدام جـداي از دیگری و غیر قابل حمل باشند؛ زیرا لحاظ جدا برای هر کدام می شود، در این حال ماده و صورت ذهنی میشوند. پس در آن حال که جنس و فصل اخذ میشود جنس مبهم و فصل محصل او ميباشد. لا بما هما مادّة وصورة عقليتان، يعني بشرط لا نباشند، فانصباغ الماهيّة بالوجود إنما هو بحسب العقل، حيث يحلّل الموجود، يعني عقل موجود را به ماهیّت مبهم و وجود حاصل تحلیل میکند إلی ماهیّة مبهمة و وجود حاصل لها

يصفها ماهيّت را به اين وجود متصف ميكندكما مرّ، فالمبهم بما هو مبهم لا يكون مبهم نمي تواند علت باشد، مراد از مبهم ماهيّت مي باشد، علة للمتحصّل كه وجود است وخصوصاً به ويژه أن متحصلي كه مبهم ميخواهد با أن خودش را نشان بدهد للمتحصل الذي يتحصّل پس ماهيّت ميخواهد با اين متحصل رنگي پيداکند، و نمودي به دست أورد أن كاه چنين مبهمي بخواهد علَّت متحصل شود. ولا تحصّل له إلا بــه، يـعني تحصلي جزبه اين متحصّل ندارد بل ذلك المتحصل نفس تحصله، كما أنّ المضاف بالحقيقة نفس إضافة الموضوع له. در باب مضاف حقيقي و مشهوري چنين گفتند: آنكه بین اب و ابن اضافهٔ حقیقی برقرار کرده است، ابوّت و بنوّت میباشد، و ابوّت اضافهٔ حقیقی است و به این ابوت ابن مضاف میشود. پس اگر به اب مضاف میگویند بدین جهت است که ابوت او را مضاف کرده است. پس خود ابوت مضاف حقیقی نیز هست، زيرا به واسطهٔ او اب مضاف شده است. پس در حقيقت ابوّت مضاف حقيقي است، و اب مضاف مشهوري. در اینجا هم وجود موجود است، و ماهیت به تبع وجود موجود میشود و با ضمیمهٔ اینکه در مشتق ذات معتبر نیست، مخصوصاً در واجب تعالى، پس اطلاق موجود بر وجود رواست؛ چنان كه در عـالم و قـادر، ذات معتبر نیست.

#### دفع دخل مقدر

وأما تقدم الذاتيات بحسب الماهية... اين دفع دخل مقدر است. در آنجاكه در «فحاصل ما ذكره صاحب المباحث» وارد مى شديم، دربارهٔ چند علت بحث مى كرديم: علل قوام ماهيّت، كه علل ذاتى او بودند؛ دوم، علل قوام خارجى، كه ماده و صورت بود و فصل نسبت به جنس علت محصل بود، و او را از ابهام به در مى آورد، و هيچ كدام از اين علل ايجادى و وجود آفرين نيستند. در هر صورت ذاتيات تقدم بالتجوهر نسبت به ماهيّت دارند، در اينجا نيز چنين باشد.

از این دخل پاسخ می دهد: وأما تقدم الذاتیات بحسب الماهیّة که تقدم بالتجوهر دارند؛ یعنی ذاتیات مثل جنس و فصل نسبت به ماهیّت علی ما یتألف منها هر چه از آنها مؤلف شده و تقدم الماهیّة علی لازمها کدام لازم؟ مراد لازم غیر وجود است؛ یعنی آن طور لازم، مثل زوجیّت و دیگر لوازم، مثل مثلث که نوعی دیگر از تقدم داشتند فهذا نحو آخر من التقدم سوی ما به العلیّة این نوع از تقدم که سخن ما در آن است، غیر از تقدم لوازم اعتباری ذهنی و ملزومات آنهاست. هنوز حرف آخوند تمام نشده است، و تا «توضیح و تنبیه» حرفش تمام می شود. پس ما تقدم بالعلیة می خواهیم والکلام فی التقدم الذی یکون بحسب العلیّة والتأثیر؛ یعنی سخن از چیزی است که باید آفریننده و موجد بوده باشد.

فإن قيل: فليكن تقدم الماهيّة بالقياس إلى وجودها من هذا القبيل. اينجا همانند تقدم بالتجوهر باشد؛ يعنى همان گونه كه اجزاى ماهيّت بالتجوهر تقدم بر ماهيّت دارند، در اينجا نيز ماهيّت بر وجود چنين تقدمى داشته باشد. پس ماهيّت خود تحصلى دارد، نه آن ماهيت مبهمة غاية الخفاء باشد، و وجود نيز با او ضميمه شود، و با هم وحدت تعلقى و تشخص تعلقى پيداكنند.

نقول: هذا فاسد من وجوه: مراد از وجوه، جمع منطقی است؛ زیرا دو وجه بیشتر نیست؛ یعنی دو وجه که با «منها» و «منها» از آنها تعبیر کرد. منها: آنا قد بیّنا أن العلاقة بینهما اتحادیة، این طوری که شما می فرمایید و او را تحصل می دهید، و او را از ابهام کذایی به در می آورید من دون تقدم أحدهما علی الآخر فی الواقع، فإنّ الموجود فی الحقیقة هو الوجود والماهیّة منتنزعة عنه ومتحدة معه. چنین نیست که دو چیز یک چیز شده باشند، بلکه با جعل واحد وجود جعل می شود و ماهیّت از حدود، بنحو من الاعتبار لحاظ می شود، پس وحدت سراب و آب است ومن قال من المحققین شما که می خواهید تقدم بین ماهیّت وجود را، مثل تقدم عارض و معروض بدانید، باید توجه می خواهید تقدم بین ماهیّت وجود را، مثل تقدم عارض و معروض بدانید، باید توجه داشته باشید که در دلیل دوم الهیات و نیز در این قسمت، تکیه بر آن است که در

اینجا ماهیّت مقدم نیست، و چنین نیست که ماهیّت قبلاً مـتحصل، و وجـود بـر آن عارض شود. لذا جناب خواجه در اشارات، ا وجود و ماهیّت را از همدیگر جدا کرده، و فرموده است، وجود مقدم بر ماهیّت است، و ماهیّت متأخّر و متفرع از اوست، و مراد از این تأخّر ماهیّت، تأخر امری متحقّق نیست، بلکه ماهیّت، حدّ شیء و نهایت و شکن وجود است؛ مثل دریا و امواج که شکنهای آبند، و از این حد، امری بـه نـام ماهيّت اعتبار مي شود. مراد از اين محققان، جناب خواجه است. بتقدم الوجود بحسب العين على الماهيّة همين حرف ما را مي زند و ما داريم حرف او را مي زنيم معناه: أن الوجود هو الأصل في الصدور من الجاعل والتقرّر في الأعيان كه همين حـرف مـاست لكونه نفس التقرر في الأعيان والماهيّة مفهومة منه متحدة مسعه فسيكون فسرعاً له بسهذا الاعتبار نه تقدم و تأخر بين دو چيز متحصل باشدكه صورت دليل دوم شما بود، و نيز در دليل اول، آن دو را همانند عارض و معروض گرفتيد لا بمعنى المعلولية والتأثر، إذ الماهيّات غير مجعولة چون ماهيات به زبان كتابهاي پيش تر، دون جعل است، و جعل به آن تعلق نمیگیرد، بلکه ماهیّات حدود منتزع از موجوداتند. پس جعل روی وجود مي آيد، و حدود از او اعتبار مي شوند إذ الماهيّات غير مجعولة و لا متأثّرة؛ لأنّـها دون الجعل أصلاً ولا متأصَّلة لا بالجعل البسيط؛ يعني ماهيَّت به جعل بسيط مجعول نيست؛ یعنی فی نفسه نیست تا به کان تامه موجود شود، و بـه آن گفته شود: «کـان زیـد» ولابالجعل المؤلّف. در آنجا وجود شیء برای شیء دیگر بود؛ مثل وجود کتابت برای زيد كه به آن جعل مؤلف ميگفتيم نيز نيست. پس ماهيّت، نه مجعول به جعل بسيط است و نه مجعول به جعل مركب كما ستطّلع عليه. اكنون اين وجه را خلاصه ميكنيم. وبالجملة: ما لم يصدر الوجود الإمكاني عن الجاعل لم تكن هناك ماهيّة پس مادامي كه وجود مجعول نشود، سخنی در بین نیست، و چیزی تحقق ندارد تا سخن از عارض و معروض و تقدم و تأخّر پیش آید وإذا صدر الوجود تقرّرت الماهیّة لفظ «تقرر» را آورد

١. نمط ٢، فصل ٧، ص ١٧ ـ ١٨، (جاب دفتر نشر).

تا بفهماند که لفظ موجودة برای ماهیّت زیاد است، و حتی لفظ متحصله نیز برای ماهیّت زیاد است. پس لفظ نداریم. در جستجوی لفظی برآمدیم لفظ «تقرر» بهتر از همه بود. پس اکنون که ماهیّت تقرر یافت، نه تقدم است، و سخن از عارض و معروض و از تقدم و تأخر بحثی نیست لکن فی مرتبة الوجود لا فی مرتبة متأخرة ولا متقدمة که کلمه «متأخره» ظاهر گفتار مرحوم خواجه در اشلامت بود که فرمود: تقدم و تأخر واقعی بین او و وجود نیست؛ یعنی دو چیز متحصل نیستند إذ لا استقلال لها فی الکون والحصول فی الواقع، زیرا در کون و حصول در واقع استقلالی ندارد. اینکه اشکال بر «إن قبل» بود.

ومنها: أن لوازم الماهيّة أمور انتزاعيه غير متأصلة في شيء منها.\* يک وجه از نقد اين بود که تقدم و تأخر در ماهيّت و وجود راه ندارد، زيرا ماهيّت در مرتبة وجود خود مبهم و لا متحصل است، و تقدم و تأخر بين وی و جود بی معناست، زيرا ماهيت چيزی نيست تا از چيزی مقدم و يا مؤخر باشد. اين وجه اول بود. گرچه مرحوم آخوند از ايرادات به «وجوه» تعبير کرد، ولی گفتيم که وجوه جمع منطقی است، و تنها دو وجه در اينجا موجود است. اکنون وجه ديگر را بيان می کند: در باب ماهيات و لوازم آنها سخن از امور انتزاعی و اقتضایی در بين امور انتزاعی بود، لذا بين زوجيّت و اربعه و نيز مثلث و تساوی با دو قائمه، که امور انتزاعی و مسانخ هم بودند، تلازم موجود بود، پس آن دو با همديگر مسانخ بوده و هر دو انتزاعی هم بودند، تلازم موجود بود، پس آن دو با همديگر مسانخ بوده و هر دو انتزاعی مقدار می توان گفت که ماهيّت در مرتبهٔ وجود است، و بيش از آن نمی توان برای وی مقدار می توان گفت که ماهيّت در مرتبهٔ وجود است، و بيش از آن نمی توان برای وی مهم و لا متحصل و ديگری متحصّل و موجود است؛ مثل سراب و آب. پس در وجه مبهم و لا متحصل و ديگری متحصّل و موجود است؛ مثل سراب و آب. پس در وجه

١. نمط ٢، نصل ١٧.

درس مفتاد و دوم: تاریخ ۱/۲۵ ۶۷/۱۱/۲۵

دوم روی سخن با لزوم است، پس سخن در دو وجه تمییز داده شود. ایـن خــلاصهٔ فرمایش ایشان.

ما در اثنای فرمایش جناب شیخ گفتیم: مراد از اینکه وجود لازم ماهیت است؛ یعنی ماهیت و وجود با هم مصاحبت دارند، و الا چنین نیست که شیخ به این سخنان نرسیده و توجه نداشته باشد که نمی توان وجود را به معنای لازم متعارف دانست. پس چه سنخیتی بین ماهیت و وجود موجود است که بگوییم وجود لازم ماهیت است، در حالی که بین زوجیت و اربعه و انقسام به متساویین مسانختی بود؟ ولی بین وجود عینی منشأ آثار، و ماهیت اعتباری کذایی، که از حدود و پایان امر عینی انتزاع می شود، چه بستگی موجود است تا بگوییم این لازم آن است؟ پس این لازم عبارت دیگری از مصاحبت است. بنابراین این مطالب را آنها هم می دانند، گرچه به حسب ظاهر تعبیر به لزوم کردند، و لذا جای این تنبیه و نقد هست که مراد از لزوم باید چه باشد تا وفق دهد؟ پس اکنون که حرف فهمیده شد و معلوم شد که سخن از متحصل ولا متحصل است، بنابراین سخن از لزوم و آمثال آن ایرادی ندارد، و مراد از لازم مصاحب است.

پس اکنون «نقد» انجام شد، ولی در انتظار «إشارة» نباشید. مرحوم شیخ در ۱هدارت در هر فصلی که عنوان میکرد؛ مثلاً میگفت: «وهم و تنبیه» هر دو عنوان را بیان میکرد، ولی آخوند در عنوان، «نقد و إشارة» فرمود، و نقد را بیان کرد، ولی اشاره طلب ماست. می توان گفت اشاره در ضمن کلام آخوند آمده است. که مطلب مشهور درباره وجود صمدی، که انیّت محضه است و ماهیّت ندارد و مجرد از ماهیت است، مورد قبول می باشد، ولی دلیل شما کافی نیست، زیرا ما دلیل شما را نقد و ایراد داریم. پس طلب ما به صواحت بیان نشده است.

در جلد ششم فصل پنجم موقف اول الهیات، این اشاره را تصریح کرده است، و همانگونه که بیان شد عمده دلیل، دلیل دوم بود، و در مدعای دلیل دوم با آنها شریک هستیم، ولی دلیل مورد نقد و ایراد است، و در ضمن این دلیل، اشاره شده است که

حجت آنها باطل است. پس در انتظار بیان اشاره به تصریح نباشید. بیان اشاره در فصل پنجم موقف اول الهيّات به معناي اخص موجود است كه دليل أنها براي اثبات تجرد حق سبحانه از ماهيت كافي نيست، پس خلاصهٔ دليل آن بود كه اگر، وجود مطلق ماهیّت داشت؛ یعنی اگر ماهیّت در مقابل وجود، که ماهیّت به معنای اخـص است، برای وجود باشد، این ماهیّت باید فاعل و معطی الوجود، این وجود باشد، در حالی که این ماهیّت، هنوز وجود نگرفته است، علت باید بالوجود بر معلول مقدم باشد، فاعل قبل از آنکه وجود پیدا کند، نمی تواند اثری داشته باشد. پس ماهیت باید موجود باشد تا علَّت وجود شود، و ماهيّت پس از ايجاد وجود آن را قبول کند، در حالي که چنين مطلبي صحيح نيست. البته فاعل در ممكنات به ماهيّات وجود مي دهد، و ماهيّات وجود را میپذیرد، ولی تقدم ماهیت، یعنی تقدم قابل وجود در ممکنات بـه مـعنای تقدم وجودي نيست، بلكه صرف اعتبار ماهيّت براي قبول وجود كافي است؛ يمعني ذهن مجعول را به ماهیّت قابل و وجود مقبول تـحلیل مـیکند. پس لازم نـیست در خارج ماهیّت متحقّق باشد تا قبول وجود کند، بلکه جعل روی صرف وجـود رفـته است، و به تحلیل عقلی میگوییم: قابل متأخر از مقبول، یعنی وجود میباشد. آخوند میگوید: همین فرمایش را در باب فاعل و واجب، یعنی ماهیّت واجب بیاورید. شما میخواهید بگویید: وجود مطلق ماهیّت ندارد، و مجرد از مـاهیّت است؛ ولی دلیـل شما تجرد از ماهیّت را ثابت نمیکند، بلکه رواست که ماهیّت متقدم بر وجود نباشد، و ماهیّت و وجود با همدیگر باشند، و تحلیل عقلی آن دو را از همدیگر جدا میکند. پس نمیگوییم آن ماهیّت مجعول است، بملکه همان گونه که جعل روی وجود نمي أيد، و وجود واجب لامجعول است، ماهيّت لامجعول باشد، و أن دو با هم يكي باشند، و هیچ کدام مجعول نبوده باشند، و تفکیک آنها به اعتبار و لحاظ عقلی باشد، در حالي كه شما اين مطلب را رد نكرديد، و فرموديد: اگر ماهيّت بـراي واجب بـاشد ماهیّت تقدم پیدا میکند، و تقدّم باطل است، پس حق، ماهیّت ندارد، زیرا وجود، که لازمهٔ ماهیّت است، از چه ناحیه آمده است؟ اگر از ناحیهٔ غیر باشد، راه ندارد، اگر خود ماهیّت علّت این وجود و فاعل باشد، باید تقدم بالوجود داشته باشد، همان طور که در قابل میگویید، ماهیّت جعل علی حده ندارد، و به جعل وجود مجعول می شود. در آنجا هم که وجود محض است، وجود و ماهیّت به یک جعل مجعول باشند، و البته به تحلیل عقلی، ماهیّت و وجود از هم جدا می شود. پس این مطلب در کلام شیخ رد نشده است؛ چنانکه در ممکن تقریر کردیم، پس مدعای شما، یعنی انیّت محضه بودن واجب الوجود ثابت نشد.

مراد از ماهیّت، چنان که تذکر دادیم، ماهیّت به معنای اعم نیست، بلکه بحث و نزاع در ماهیّت به معنای متعارف است؛ یعنی همان که در جواب «ما هو» می آید. پس شما در فاعل قبول دارید، ولی در قابل آن را صرف اعتبار می دانید. بنابرایس هسمین تجزیه و تحلیل را در باب وجود و ماهیّت هم بیاورید، و هر دو لامجعول باشند، و ذهن آنها را از هم تجزیه و تحلیل کند، و لازم نیاید که وجود از ماهیّت مجرد باشد، و دلیل شما این احتمال را رد نمی کند، و اشارهٔ ضمنی هم به این بود که اصل حجّت شما ضعیف و نادرست است، و در فصل پنجم موقف اول الهیات اخص اسفاد به این فرمود: فاحتفظ بهذا الکلام فإنه لم یوجد نظیره فی هذا المقام خیلی خوب بود؛ زیرا در کتابها چنین کلامی نیست، و ایس اشارهٔ ضمنی را در کتابها نمی بابید.

ومنها: أن اللوازم الماهيّة أمور انتزاعية غير متأصّلة نظر به اين دارد كه لزوم را چگونه بين ماهيّت و وجود آوريد، در حالى كه وقد حقّقنا أن الوجود أمر حقيقي؛ يعنى گفته شده كه ماهيّت امر لامتحصل و مبهم و سرابى گنگ است فكيف يكون من لوازم الماهيّة والتقدم والتأخّر بين الماهيّة ولازمها. خوب بود سخن از اين تقدم و تأخر را قبل از اين همنها، مى آورديد، چون در «منها»، يعنى وجه اول اشكال درباره تقدّم و تأخر بود، و اين كأنّ جواب سؤالى است كه چطور آنجا بين ماهيّت و لوازمش تقدّم و تأخر بود، و اين كأنّ جواب سؤالى است كه چطور آنجا بين ماهيّت و لوازمش تقدّم و تأخر

موجود است؟ جواب آن است که، تقدّم و تأخّر در هر کجا باید بین دو امری مسانخ هم باشد، و چون لوازم ماهیّات از سنخ خودش میباشد، و ماهیّت امر اعتباری است، پس لازم وی نیز اعتباری است، ولی ما سخن از تقدم و تأخر بین ماهیّت و وجود، و بين متحصل و لامتحصل و بين منشأ آثار و امر سرابي را به ميان مي آوريم، پس اينها چه ارتباطی با هم می توانند داشته باشند؟ پس این سؤال را جواب می دهد والتقدم والتأخر بين الماهية ولازمها، وإن كانا متحققين من دون مدخليّة الوجود في شيء منهما در لازم و ملزوم در باب ماهيّت به وجود چه كار دارد؟ لكن مع انسحاب حكم الوجود عليها حتى با أنكه بين ماهيّت در متن ذاتْ خود وى با لازم وى ارتباط و سنخيت و تلازم است، ولي ماهيّت در حال عدم چيزي نيست تا لازمي داشته باشد، تا سخن از نوعي تقرر و بوی وجود در بین باشد، بلکه حتی این لزوم نیز در حال وجود بین ماهیّت و لوازم اعتباری او موجود است، گرچه این ارتباط در حال وجود و به صورت قـضیهٔ حینیه باشد. پس با انسحاب وجود در آنجا نیز لزوم فعلی میشود، تا از تصور ملزوم، لازم حاصل شود و تصوّر تلازم كنيم. پس در هر صورت بايد بين آنها در حال وجود تلازم باشد، پس باید بوی وجود به مشام ماهیّت برسد و اشمام وجود به ماهیّت کنیم تا بين أنها تلازم برقرار باشد، و اين حينالوجود است لكن مع انسحاب حكم الوجود عليها لا به ضمير «به» به وجود بخورد لعدم انفكاكهما عن الوجود اللاثق بهما خواه به وجود ذهني، و خواه به وجود خارجي متحلِّي باشد فالماهيَّة في مرتبة اقتضائها للازمها مخلوطة بالوجود اين همان مخلوطة مشروطة مطلقهاي است كـه در مـنطق مـنظومه١ معلوم شد که، یک وقتی ماهیّت مطلقه مقسم است، و گاهی ماهیّت مشروطهٔ بالوجود مىباشدكه مقيّد به وجود است، وگاهي ماهيّت مخلوطهٔ بالوجود است؛ يـعني ايـن حکم برای این موضوع و این ماهیت در حال وجود ثابت است «مخلوطة بالوجود» كأنَّ «باء» در بالوجود به معناي «مع» است؛ يعني «مخلوطة مع الوجود» به صورت قضية

۱. ص ۲۲-۲۳، (جاب سنگی).

حینیه، نه اینکه به شرط وجود باشد. پس باید در کنف وجود خودش را نشان بدهد نه اینکه وجود در این لزوم دخالت داشته باشد. وإن لم یکن اقتضائها بحسب الوجود.

پس تقدم و تأخر بین لازم و ملزوم معلوم شد. بنابراین در ایس وجه میگوییم: لوازم ماهیّت برای ماهیّت معالوجود است، تا رنگ و بو و نور وجود را پیدا بنماید، و از کتم عدم به درآید. پس حتی در ترتب این لوازم برای ماهیت باید ماهیت در کنف وجود قرار گیرد تا لوازم آن بر وی بار شود. وجود چنین شأنیتی دارد، و ماهیّت چنین امر پیزوری است، پس چگونه شما ماهیت را لازم او میدانید؟ فکیف یکون الوجود لازماً لها مع كونه في مرتبتها غير متأخر عنها. كه تقدم و تأخر در آنها راه ندارد، زيـرا ماهیّت در مرتبهٔ وجود است، در همان جاکه وجود پیاده شد در همان مرتبه ماهیّت هم پیاده شود، پس نه تقدّم و تأخّر، و نه لازم و ملزوم بین ماهیّت و وجود صورت ندارد. اكنون «نقد» تمام شده است. اشارهٔ ضمني، آن است كه حجت شما بر «الحق ماهيّته إنيته، درست نشده است. خيلي روشن به آن فصل نگاه كنيد؛ يعني شما بحث را از جنبهٔ فاعل می آورید، و ماهیت را اجازه نمی دهید، ولی در ممکن برای ماهیت، تأخر را اجازه میدهید. ما به شما میگوییم: همان گونه که ماهیّت در جنبهٔ فاعل باید مقدم باشد تا تأثیر کند، ماهیت در قابل هم باید مقدم باشد تا بپذیرد. پس در هر دو به یک بیان باید تحقّق صورت گیرد، و همان طور که در قابل تـفکیک عـقلی را کـافی مي دانيد، در فاعل هم تفكيك عقلي كافي است، پس اگر در آنجا جعل صورت نگيرد، و به یک جعل هر دو مجعول شوند، در اینجا نیز یک جعل به هر دو تعلق گیرد، پس تجرد واجب از ماهيّت ثابت نشد «فاحتفظ بهذا الكلام إنه لم يوجد نـظيره فـي هـذا المقام» راست است در کتابهای دیگر نمی یابی، عنوان بحث بعد از «توضیح و تنبیه»، «وهم و إزاحة» است و بعد از آن «الرابع» دارد. پیش از «الرابع»، «هذا ما قسرره بعض الحكماء وفيه تأمل، موجود است.

مطالب این فصل آخوند، ناظر به ۱شدات (نمط ۴، فصل ۱۷) است، و تذکر دادیم

که این سخنان ناظر به کلمات شیخ و جناب خواجه و فخررازی و ملاقطب صاحب محاكمات در أن فصل الشادات مي باشد. پس اين فصل بر محور أن فصل دور مي زند. جناب خواجه در أنجا خيلي فخررازي را دنبال كرده، و بعد عذرخواست كه چرا ما این قدر بحث را طولانی کردیم، و اشکالات را نقل کردیم و پیچاندیم، و معطّل شدیم، میفرماید: چون موضوع خیلی مهم است، و دربارهٔ تجرد حق سبحانه از ماهیّت است، فخر رازی وجود را حقیقت نوعیه دانست، و آن را مرکب تصور کرد، حتى وجود بارى تعالى را مركب دانست؛ و نتوانست حرف حكما را هضم كند، و اشکالاتی پیش آورده است. و در ابتدای اشارات بحث منطق ا خواجه دربارهٔ فخررازی گفت که، ایشان دست به قلم کرد و در تفسیر گفتار شیخ و مشاء وارد شد «ولكن بعض الظرفاء سمّى شرحه جرحاً»؛ يعنى گفتار وي جرح است و نـه شـرح. حرف خیلی آورد، لکن آن استقامت فکر و آن رسیدن به حقیقت مطلب، که سر بلند کند بگوید: مطلب چیست، نمی تواند و به همین خاطر ایشان در چنین مبحث سنگین و اصيل، وجود را حقيقت نوعيه گرفته، و على الاطلاق مركب دانست، حتى وجود در واجب را مرکب دانست. جناب خواجه میفرماید: لذا من فرمایشهای ایشان را نقل کردم و رد نمودم، و معنای تشکیک مشاء و امثال آن را بیان کردم. مرحوم آخوند نیز در اصول و امهات این فصل پراهمیت در اسفاد نظر به آن فصل هفدهم اشارات، نـمط چهارم دارند، و جناب خواجه اثبات ميكندكه، «الحق ماهيّته إنيّته»؛ يعني حق مجرد از ماهیّت است، به همان معنای مجردی که در ابتدا تذکر دادیم که مراد تجرد از ماهیّت است، نه مجرد از ماده، لذا اشتراك در لفظ تجرد باعث زحمت نشود، لذا آنهاكه اطلاق مجرد بر نفس و عقل را روا نمی دانند، و میگویند: تنها موجود مجرد خداست، متوجه این سخن نیستند، و با خودشان دعوا دارند؛ زیرا تجرد عقول و نفوس از ماده است، ولي تجرد از ماهيّت دربارهٔ عقول و نقوس معنا ندارد، زيرا آنها ماهيّت دارند و

١. ج ١، ص ٢، (قم، دفتر نشر كتاب).

تنها حق سبحانه است که مجرد است و جناب ملّا قطبرازی صاحب محاکمات در حاشیهٔ همین فصل هفدهم الشلامت این را تحریر دیگر کرده که الآن از این، «توضیح و تنبیه» تا بیاییم «الرابع: ما قرره بعض الحکماء» نقل عبارت همین در آن حاشیه است، جز اینکه ملاقطب این دو عنوان، یعنی «توضیح و تنبیه» و «وهم و إزاحة» را در عبارت خود ندارد و جناب آخوند افزود. پس عبارت از اینجا تا آخر از ملاقطب است. جناب آخوند فرمایش ملاقطب را دو قسم کرد: اولی را به عنوان «توضیح و تنبیه» قرار داد، و خوب است، زیرا قسمت اول توضیح است، و قسمت دوم آن فرمود: «هذا مما ینبه» که «تنبیه» است. پس این دو توضیح و تنبیه شد.

پس از آن عبارت بعدی ملاقطب است که اشکالی پیش می آورد «ولك أن تقول» «وهم» است. «لکنا نجیبك» این «وهم» را جواب میدهد، و جناب آخوند برای ایس عنواني به نام «وهم و إزاحة» قرار داده است. اكنون فرمايش ملا قطب را ميخوانيم با این دو تیتر و عنوانی که آخوند داده آست. توضیح و تنبیه: الشیء إما ماهیّة أو وجود همهٔ اشیا از این دو وجه به در نیستند، پس قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه است، وشق ثـالث ندارد، زیرا شیء یا عاری از عدم است یا نیست. اگر عاری از عدم است، وجود مي باشد. و اگر عاري از عدم نيست، ماهيّت مي باشد. إذ المراد بالماهية غير الوجود خیلی کار خوبی کرد، کاش جناب آخوند هم در ابتدای فصل همین سخن را می فرمود كه «إذ المراد بالماهية غير الوجود»، يعني همين ماهيّتي كه در بحث انيّت و وجود حق سبخانه غیر از ماهیّت اوست و یا خیر بحث مینماییم، پس ماهیّت بـه مـعنای اعـم نیست، برای اینکه ماهیت به معنای اعم هما به الشيء همو همو، میباشد، و در آنجا ماهیّت وی خود وجود است، پس اینکه ماهیّت غیر وجود است، یعنی چه؟ یعنی همان دما يقال في جواب ما هو ، كه ماهيت به معناي اخص است. پس اگر آخوند همين مطلب را در ابتدا می فرمود، آن آقای بزرگوار دست به قلم نمی نمود، و نمی فرمود که مراد ماهیت به معنای اعم است که اصلاً از حریم بحث خارج می شود.

ولا محالة یکون أمراً ضمیر یکون به غیر بر میگردد؛ یعنی آن غیر امری است که کلیّت عارض وی میگردد. و اینکه وجود است و خارج میباشد، کلی نیست. گرچه فیلسوف به معنای سعی وجود کلی میگوید، و معنا کلی تنها بـه مـفاهیم و مـاهیّات مربوط مىشود نه وجود تعرضه الكلية والإبهام اين كلى منطقى است، پس وجود كه ابهام ندارد، و متشخص است. پس این ابهام کلیّت در ذهن میباشد، پس فنقول: کل ما هو غير الوجود كه ماهيت است وإن أمكن در باب ماهيّات لازم و ملزوم از سنخ همدیگرند، و در آن سخنی نیست أن یکون سبباً لصفة و تکون صفته سبباً لصفة أخرى لكن عمده حرف بعد از «لكن» است. ممكن است ماهيّت داراي سببي باشد، و عليّت برای آن داشته باشد، و این سبب خود علت برای صفتی دیگر باشد. مرحوم خواجه مثال زد فرمود: گاهی صفتی علت صفتِ دیگر شود، ممکن است، این سبب فصل، و یا عرض خاص و یا عام باشد. فصل مثل نطق انسانی که سبب برای تعجب می شود. حیوانات دیگر فصل ناطق را ندارند و حیوانی را پیدا نمیکنید که ضاحک باشد. پس فصل علت برای تعجب می شود، و نیز تعجب، که عرض خاص انسان است، نیز مي تواند علت براي ضحک شود. پس صفت خاص و عرض خاص، علت صفت دیگری شده است. و نیز عرض عام مثل لون، علت مرئی شدن جسم میشود، و چیزهایی که رنگ ندارند، مرئی نیستند. مثل هوا و آب و کلاً عسناصر خیالص، مثل اصول شعل که در هشدهت مثال زده است، مرئی نیستند. در اصول شعل که در نمط دوم اشارات به آن مثال زده مراد آتش زلال به هوا آمیخته نشده، و قرمز نشده آتش است که مرئی نیستند. می توان گفت صفتی علت صفت دیگر شده است، و در ایس مطلب اشکالی نیست، ولی این لوازم اعتباری مثال برای ما نحن فیه نـمیشود، زیـرا سخن ما در پیدایش و منشای آثار شدن است، در حاشیه ملا عبدالله <sup>۲</sup> بـرای عـلیت

١. شي الشادات، ج ٢، نعط ٢، فصل ٢٥، ص ٢٨٣، (دفتر نشر كتاب).

٢. حاشيه ملا عبدالله يزدى، ص ٢٧، مؤسسه نشر اسلامي، ١٤١٥، چاپ هشتم.

صفت شیء مثالی زده است، و نیز در شمسیه اهمان مثال زوجیّت را مثال زده است که روی انقسام به متساویین می آید، پس تا انقسام به متساویین نباشد زوجیّت بر روی آن نمى آيد. پس ماهيت لازمى به نام انقسام به متساويين دارد، و اين انقسام به متساويين زوجیّت را در پی دارد، پس این چندان اهمیّت ندارد، بلکه سخن در پیدایش وجود است نقول: كل ما... فإنَّ السبب متقدَّم در باب وجود لزوم همانند لزوم بين ماهيّات و لوازم آنها نیست که به اعتباری درست شود، بلکه باید وجود آفرین موجود باشد ولاشيء من غير الوجود بمتقدم بالوجود على الوجود، تا اينجا «تـوضيح» بـود. اكـنون «تنبيه» شروع مي شود: «لا شيء من غير الوجود بمتقدم بالوجود على الوجود»، يعني وقتی رسیدیم به خود وجود، یعنی خود وجود امر بلا سبب است، زیرا اگر سبب داشته باشد این حرفها پیش می آید. پس وجود امری بلا سبب میباشد، و هر چه بدون سبب موجود باشد، واجب الوجود مي باشد. پس عنوان واجب الوجود بودن وجود از این بیان توضیحی قطب رازی استفاده می شود و هذا مما ینبه هشداری م دهد که خود وجود متحقّق امری بلا سبب است؛ یعنی واجبالوجود امری بـلا سبب است وهذا مما ينبِّه على أنَّ الواجب الوجود ليس غير الوجود.

وهم و إزاحة؛ ولك أن تقول ما ذكرت في غير الوجود فهو بعينه آت في الوجود \* در اين وهم چندان زحمتي نيست.

جناب ملا قطب افرمود: ماهیت در تحقّق خود نیازمند به علت است، و اگر ماهیت علت وجود خود باشد باید تقدم بالوجود بر وجود لازم داشته باشد، پس خود تقدم بر خودش پیدا میکند؛ یعنی هنوز وجود نگرفته باید موجود باشد. اشکال این

۱. قطب رازی، شوح شمسه ص ۵۶

درس هفتاد و سوم: تاریخ ۱/۲۹ ۱/۶۹

ملا قطب رازی صاحب محاکمات و شارح مطالع و شمسیه است. وی ملا مردی است، و کتابهای وی درسی است. از شاگردان جناب علامه حلّی است. علامه اجازهٔ بلندی به وی داده است که شهید قاضی نورالله در مجانس المؤمنین (ج ۲، ص ۲۱۲، چاپ اسلامیه، تهران) صورت آن را آورده است.

است: همان طور که وجود از ناحیهٔ خودش موجود می شود ماهیت هم از ناحیهٔ خود موجود باشد. این «وهم» است ولی «إزاحة» در «لکنا نجیبك» می باشد. فرمود: اگر موجودیت و بود وجود به خود وجود باشد، ماهیت وجود نیست که به خود تحقق داشته باشد، پس وجود به خود متحقق است، ولی بر خلاف غیر وجود که باید به وجود متحقق شود، لذا آن اشکال در آنجا پیش می آید، ولی در اینجا وارد نیست. سپس در دنبالهٔ فرمایش می فرماید: «ولزیادهٔ الإیضاح».

#### وهم و إيضاح

«ولك أن تقول ما ذكرت في غير الوجود» يعنى در ماهيّت «... لوجوده وكونه» همان طوركه در آنجا ماهيّت سبب براى وجود بود، همين گونه در وجود باشد، چون وجود علت براى خود مىباشد، و وجود بايد بالوجود متقدم باشد، پس وجود بر وجود مقدم گرديد.

پاسخ آن است که، این صرف اعتبار شماست، وجود بر خودش مقدم باشد و یا علت خودش باشد معنا ندارد، زیرا وجود نفس تحقق و متن اعیان است، پس جواب ایشان و ازاعهٔ وهم: لکنا نجیبك بانا لا نسلم آنه محال، فإن تقدّم الوجود علی موجودیته، ایشان و ازاعهٔ وهم: لکنا نجیبك بانا لا نسلم آنه محال، فإن تقدّم الوجود علی موجودیته اگر تعبیر دیگر می فرمود، بهتر بود. تقدم وجود بر موجودیتش خیلی تعبیر عالی ای نیست، مده و و مطلب روشن است که اینجا وجود «بنفس ذاته» متقرر است، حرف تقدم وجود بر «موجودیته» و بعد از آن این گونه تعبیرات از ساختههای وهم ما و از مداعبات خیال است إنما هو بنفسه وهو الوجود. نگویید: تقدم وجود به نفس خود و وجود است، زیرا تقدمی راه ندارد و خودش خودش است و خود او به نفس ذات متحقق است، و سرف تقدم اعتبار وهمی است، و حرف تقدم اعتبار وهمی است. پس وجود متقرر متن واقعیت و عین هستی است، و حرف تقدم اعتبار وهمی است. پس نظر شریف ایشان هم همین است، ولی در ایفای مراد و بیان الفاظ کمی دقت اید داشت که ما آن را با وجود مقایسه می کنیم یتقدم لا بنفسه، بل بوجوده ولا

شبهة في عدم استحالة ذلك در غير وجود محال است، اما وجود نفس تحقق خود بوده است، به خلاف غیر وجود که وی باید به سبب و علت ایجادی قبلاً تحقق داشته باشد و باید پیش از او سبب و علتی و ایجادی باشد تا آن را بیافریند. پس وجود آفرین و وجود بخش باید تقدم وجودی بر معلول داشته باشد. حالا اگر ماهیّت بـنفس ذاتــه خودش غیر وجود و در مقابل وجود باشد اگر وجود داشته باشد، و دست وجودی بالا سرش نباشد، مىبايستى وجود از ناحيهٔ خودش باشد، و اين معنا نــدارد امــا بــه خلاف عين وجود و شخص وجود. پس قياس شما درست نيست. «ولزيادة الإيضاح» فرمایش ملا قطب محاكمات است؛ يعني جواب خود را، كه در «لكنًا» بيان كرديم، بازتر و واضحتر میکنیم. در نسخه های گوناگون در عنوان فیصل «وهم وإیضاح» هست، و نسخه بدلي غير از آن هم ندارد، ولي در اين نسخهٔ چاپي تصحيح قياسي شده است، و عنوان را به «وهم و إزاحة» بدل كرده است، گرچه «وهم و إزاحة» در اشارات داریم و این تعبیر متعارف و دایر است، و ایرادی متوجه آن نیست، ولی صحیح در اينجا مطابق نسخ همين است كه ما نسخه خود را تصحيح كرديم و خدا توفيق طبع أن را بدهد ولزيادة الإيضاح نقول: كل ما هو غير الوجود فهو معلول غير الوجود. غير وجود مي تواند دو چيز باشد: عدم يا ماهيّت. عدم كه از حيّز بحث خارج است. اصلاً در كتب فلسفى اگر بحث عدم پيش بيايد، بحث استطرادي طفيلي است، زيرا فلسفه، علم به احوال موجودات است، و چون عدم هیچ است، از هیچ چه حرفی بزنیم؟ هیچ، هیچ است. پس غير وجود ماهيت است. كل ما هو غير الوجود معلول. چرا ماهيّت بايد معلول باشد؟ ماهیّت را در وعای ذهن تصور میکنیم، سپس میپرسیم: «هـل هـو موجود أم لا» در مطالب «ما» و «هل» گفتيم: «وذو اشتباك مع هل أنيق» ما و هل داراي درهم أميختكي هستند.

سؤال: از كجا هر ماهيتي معلول است؟ زيرا ايشان فرمود: كل ما هو الوجود فهو معلول جواب «في الجملة تأمل» همين مقصود را بر ملا مىكند، زيرا مراد ايشان آن است که اگر غیر وجود بخواهد موجود شود وجود نیاز دارد «فهو معلول أي في کونه موجوداً» و الا به طور اطلاق نمی توان گفت: ماهیّت معلول است نه اینکه في حد نفسه في کونه موجوداً معلول است. پس در این عبارت «في کونه موجوداً» این مطلب مطوی است. این بزرگان اینها را می دانند و جای آن نیست که آدم دست به قلم کند، و به صورت اعتراض و ایراد سخنی بگوید، و در هر صورت بیان مراد آن به این جمله که «أي في کونه موجوداً» برای بیان و سرّ حرف خوب است. «کل ما هو غیر الوجود فهو معلول أي في کونه موجوداً» نه في حدّ ذاته مخصوصاً بر مبنای شریف ایشان در این کتاب می خوانیم که قاطبهٔ متوغلین در حکمت متعالیه و این کتاب، و همچنین در این کتاب می خوانیم که قاطبهٔ متوغلین در حکمت متعالیه و حضرت اهل عرفان مطلقاً جعل را روی ماهیّت نمی برند، زیرا ماهیّت مجعول نیست نه بذاتها و نه از ناحیهٔ جاعل، بلکه جعل روی وجود می رود آن هم جعل روی وجود به آن اشارتکی که کردیم که مراد از مجعول بودن وجود یعنی چه؟ در عین حال «إقرأ وارق» باز هم در بحث جعل، بحث آن پیش می آید.

كل ما هو غير الوجود فهو معلول؛ لأن الانسان مثلاً حالا انسان غير وجود است و ماهيّت انسان غير وجود إما أن يكون موجوداً للإنسانية ولأنّه إنسان اينجا جاى تكرار نيست، مطلب سنگين است «ولأنه إنسان» عبارت اخراى «للإنسانيه» است، و اگر اين عبارت را مى آورد، بهتر است و يعنى از آن جهت كه انسان است، موجود است و يا از آن جهت كه جاعل و موجد و علت با او را ايجاد نموده است، موجود مىشود. اگر خود انسان من حيث هو انسان موجود بود، اشكال پيش مى آيد، مى فرمايد: «وإما موجود بسبب شيء آخر من خارج لا سبيل إلى الأول»، يعنى «لأنه إنسان موجود» باعث وجود انسان نشده است، زيرا انسانى كه منشأ آثار و موجود است، انسان تحقق يافته مى باشد لأن الإنسان إنما يكون إنساناً إذا كان موجوداً، فلو كان كونه موجوداً لأنه إنسان به دليل مى باشد لأن الإنسان إنما يكون إنساناً إذا كان موجوداً، فلو كان كونه موجوداً لأنه إنسان به دليل لكان كونه موجود است؛ به عبارت ديگر مثل اينكه بفرماييد: يعنى انسان به دليل انسانيّت موجود است؛ به عبارت ديگر مي توان گفت: «لأنه موجود فهو موجود» و

حال اینکه انسان در قبال وجود و مقابل وجود است و وجود نیست «فیکون الإنسان موجوداً قبل کونه موجوداً» بفرمایید: «غیر کونه موجوداً» که در مقابل «کونه موجود» می باشد، باز موجود باشد و هو محال فبقی آن لا یکون الإنسان موجوداً إلا عن علة. پس «الانسان» علّت دارد. پس از طرف خود انسان که موضوع است منفی است و از راه علت موجود می شود، سپس عکس را بشکافیم و باز آن را نیز برهانی کنیم. پس آنکه علت ندارد و منشأ اثر است نفس وجود است و نمی توان برای آن علت آورد؛ زیرا واجب الوجود است و ینعکس بعکس النقیض إلی أن کل ما لا یکون معلولاً لا یکون غیر الوجود و چون عین وجود است معلول نیست و گرنه مقابل وجود ماهیّت است؛ یعنی انسان اگر هم موجود شود به خاطر علت وی می باشد بل هو نفس الوجود.

فلو قیل: قبلاً در منطق این بحث گذشت که نقیض چنین تعریف شده است که «نقیض کل شیء رفعه» و در عین حال می گویند: نقیض فلان قضیه این قضیه می باشد، در حالی که این با آن جمله نمی سازد و نباید گفت: این قضیه نقیض اوست، جواب آن است که، این مطلب با آن منافات ندارد، زیرا این قضیه مفاد همان «لیس کذلك» است. به همین جهت به جای «لیس کذلك» مفاد (یعنی لازم) آن را آوردیم، و می گفتیم این قضیه نقیض اوست. در اینجا نیز عیناً عکس نقیض پیاده نمی شود، ولی مفاد و نتیجه همان است.

## آیا وجود در موجودیت به وجود نیازمند است؟

فلو قیل: اگر اشکال شود الوجود أیضاً کذلك لا یجوز أن یکون موجوداً، لأنه وجود گوییم: وجود مؤجود است «لأنه موجود»، یعنی غیر وجود نیست. پس اگر بخواهیم تجزیه و تحلیل و تقدم و تأخر بنماییم نوعی با خیال بازی کردیم. پس در واقع وجود، یعنی بود و هستی و متن اعیان، دیگر «لأنه موجود» بر نمی دارد. پس اگر بخواهیم وجود را با ماهیّت قیاس کنید روا نیست لأنه إنما یکون وجوداً لو کان موجوداً وی

مىخواهد وجود را با ماهيّت و انسان قياس كـند فيكون موجوداً، لأنه مـوجود فـيعود المحال مىبينيد كه دارد با لفظ بازى مىكند.

فالجواب: أن الوجود إنما يكون موجوداً لا بوجود آخر، بل بنفسه شما الفاظ تقدم و تأخر و موجوديت را لحاظ ميكنيد فلا معنى لقولنا الوجود مــوجود، لأنــه مــوجود راه ندارد در «لقولنا» كأن به قائل مي كويد: قولك: إلا أن الوجود موجود بنفسه متن حقيقت عين واقع و هستي است فلا يلزم أن يكون الوجود موجوداً قبل كونه موجوداً در مــتن وجود و عين وجود اين اعتبارات و مداعبات خيال راه نـدارد بــل اللازم أن الوجــود متقدَّم بنفسه على نفس كونه موجوداً ولا محذور فيه. حرف معلوم است، منتها اگر ما بگوییم وجود مقدم بر موجود است بنفس ذاته مقدم است «بـل اللازم أن الوجـود متقدم بنفسه على نفس كونه موجوداً» تعبير مقداري مناسب نيست، چون خود ايشان در مشتق، ذات را معتبر ندانست، و لفظ موجود عین همان وجود است، و ترکیبی از ذات و وجود در آن نیست، و سر تعبیر از وجود به موجود در کسوت صیغ اشتقاقی و لا بشرطي براي صرف ربط است، در «زيد له العلم» و «ذو علم» و يا «صاحب علم» ما تعبير ساده تر داريم و أن لحاظ لا بشرطي علم، كه در كسوت عالم مي باشد، تا حمل صورت گیرد. در اینجا نیز در صفت موجود ذات معتبر نیست، و تنها صحت حمل مىباشد. پس وجود بر موجود بنفس ذاته مقدم است. ولى آيا ملاً قطب مىخواھىد بگوید در خارج وجود بر موجود مقدم است، و یا در ساختن صیغه و الفاظ و در حمل چنین است، و اگر در الفاظ باشد اشکالی نیست، «بل اللازم أن الوجود متقدم بنفسه على نفس كونه موجوداً» اين حقيقت است ما در مقام صيغه سازي و انتساب و صيغهٔ لابشرطي پيدا كردن، شيء را بر نفس ذات خودش مقدم ميكنيم، و اين تعبيرات را پیش می آوریم، و الا متن و عین حقیقت را تعبیر به واجب بالذات می کنیم. نتیجهٔ حرف من ملاً قطب فقد ظهر أنّ ما هو غير الوجود كه ماهيّت است إنما يكون موجوداً بالوجود والوجود موجود بنفسه در خلاصه گیری خیلی پاکیزه تعبیر فرمود.

#### وجود و موجود همانند زمان و زمانیاند

اما تمثيل كما أنّ الزماني يتقدم ويتأخر بحسب الزمان، والزمان كذلك بنفسه زيد تقدم زمانی بر عمرو دارد و چند سال از او بزرگ تر است، حالا این امتداد زمانی، که برههای از زمان گذشته بوده و این برهه از زمان به دنبال اوست پس آن برههٔ زمان، مقدم بر این به نفس ذات زمان مي باشد، نه اينكه باز بالزمان مقدم باشد وكما أن الأجسام تختلف بالمادة والمادة كذلك بنفسها. اين را مي دانيم كه تا پاي ماده در كار نيامد كثرت پيش نمي آيد و اين اصلي است كه بايد آن را هضم كرد، و به آن رسيد. يكي از آن سؤالات سنگین که در اینجا پیش می آید، و اصلی شیرین است آنکه بیدایش کثرت بدون ماده چگونه است؟ حل كثرت نفوس پس از اين نشأه آسان است، زيرا آنها به هر نحو كه خود را ساختند، در آن صورت ابدی هستند، ولی در قوس نزول سر کثرت ملائکه و نفوس مطلقه و «مدبرات امراً» و «مرسلات» و «ملقیات ذکراً»، که در قرآن کریم آمده است چیست؟ و چگونه در دار مجردات، که ماده نیست، کثرت پیش آمده است، پس تمايز اشعة نوراني و عقول به چه نحو است؟كما أن الأشياء تظهر بين يدي الحس بالنور چه نور حسّی و چه نور واقعی که خود آن حسی دامنهای و ظلّی از آن نور حـقیقی است. همين نور شمس و قمر وكواكب، ظل آن نور حقيقي است كـ ﴿ اللُّهُ نُـورُ ٱلسَّمنُواتِ وَالأَرْضِ﴾. ' همه با نور، خودشان را نشان ميدهند. اكنون تاريكي همه جا را فرا گرفته باشد تا چراغ بیاید اشیاء را از یکدیگر تمییز میدهیم؛ منتها اکثری افراد و اشخاص خو کردهاند، تا چراغ بگویند ذهنشان به اجسام و به تمییز دادن موجودات جسمانی میرود، ولی همین را عنوان باطن قرار بدهند تا الآن که نور نبود انسان و حیوان و راه و چاه و حق و باطل از یکدیگر متمیز نبود، حالاکه چراغ آمده اینها از یکدیگر تمییز داده می شوند، و هر کدام در مقابل حس و در مقام عقل پدید آمدهاند.

۱. نور (۲۴)، آیه ۳۵.

انسان چراغ مىخواهدكه اينها تمييز داده شوند. ﴿إِنَّا أَرْسَلْناكَ شَاهِداً وَمُبَـشِّراً وَنَذِيراً \* وَدَاعِـياً إِلَى اللهِ بِـإِذْنِهِ وَسِراجاً مُـنِـيراً ﴾. اين چراغ هم بايد باشد تــا حــق و بــاطل از يكديگر تمييز داده شود. ٢

کما آن الأشیاء تظهر بین یدی الحس بالنور والنور بنفسه لا بنور آخر این فرمایش ملا قطب تمام شده است و در «توضیح و تنبیه» و «وهم و إیضاح» تنها عنوان از جناب آخوند است، و الا عبارت و مطلب از جناب قطب است. هذا ما قرّره بعض الحکماء که ملا قطب رازی در محاکمات و در فصل هفدهم نمط چهارم اشلاات است و فیه تأمل می توان آن تأملات در عبارت را مفاد این اشکال دانست؛ ولی عمده همان اشکال «نقد و إشارة» است که دلیل ملا قطب نیز همانند مشاء گویای مدعا و مثبت آن نمی شود، و فی باب احتمال نمی کند، زیرا گر چه ماهیّت ممکنات غیر از وجودات آنهاست، و علتی باید به آنها وجود بدهد، و دوگانگی و زوجیّت در همه ممکنات است، ولی چرا در واجب تعالی به وجود محض قائل شدید؟ زیرا ممکن است کسی بگوید: در آنجا ماهیّت واجب همانند وجودش لامجعولیّت ذاتی داشته و عین وجود باشد، دلیل شما این احتمال را طرد نکرده است و این برهان شما این را ثابت نمی کند پس «نقد و این احتمال را طرد نکرده است. پس «فیه تأمل» ممکن است وجه آن این باشد.

١. احزاب، آية ٢٥ ـ ۴۶.

۲. اکنون این چراغ در دست شماست و صاحب چراغ شمایید و خداوند این قابلیت و لیاقت را به شما داده که این چراغ را در دست بگیرید و در فرا روی انسان های دیگر بنهید تا آنها راه را از چاه تمییز دهند. العمد فه رب العالمین. و چراغ دیگری هم نیست، اگر در کتابخانه ها و فهرست های کره از آن همه که در حکم یک اجتماع نزدیک به هم شده است، و دور ترین راه نزدیک ترین مسافت شده است و همه از همه جاباخبرند، کتاب و چراغ دیگری نشان دارند بفرمایند. کتاب دیگری در روی زمین به جز منطق و حی نیست. تنها کتابی که به صورت متواتر منطق و حی آن محفوظ مانده است، و کتابی ربوبی و آن سویی است، این چراغ الهی است که در دست شماست. «اوستاه که معلوم است «تلمود» که به آن گونه است دعهد عتیق» و «عهد جدید» هر کدام به نوعی گرفتار تحریف هستند:

هزار نـقد بـه بـازار كـاينات آرنـد يكى به سكة كامل عيار ما نـرسـد چيز پوشيدهاى نيست و به تعصّب و به مقدس مآبى خشک هم حرف نمىزنيم.

اكنون به دليل چهارم برگشتيم كه اصل مدعا، يعني «الحق ماهيّته إنيّته» را ثابت ميكند.

#### دلیل شیخ اشراق در عدم امکان ماهیت برای واجب

الرابع: ما أفاده صاحب التلويحاتا، يعنى شيخ اشراق سهروردى و هو أن الذي، يعنى واجبالوجود كه اكنون درباره ماهيت نداشتن آن سخن مى گوييم فصل الذهن وجوده عن ماهيته ايشان راهى غير از راه مشاء پيش آمده، و راه وى مورد تحسين آخوند قرار گرفته است. وى مى گويد: ذهن موجود و حقيقت واجب را به ماهيت و وجود تفصيل مى دهد، پس واجب از دو چيز مركب مى شود فماهيته إن امتنع وجودها بعينه لا يصير شيء منها موجوداً گرچه مراد از «الذي» در صدر سخن حق سبحانه است، ولى الآن به طور كبراى كلى مى گوييم تا بعد درباره حق سبحانه آن را پياده كنيم. پس هر چه راكه ذهن به ماهيت و وجود تحليل كند، اگر وجودش در خارج ممتنع باشد، هر چه راكه ذهن به ماهيت و وجود تحليل كند، اگر وجودش در خارج ممتنع باشد، فردى از او تحقق پيدا كند، پس در عداد امورى است كه مى تواند افراد داشته باشد پس اين ماهيت فى حد نفسها در عداد ممتنعات نيست. اكنون كه ماهيت مى تواند موجود اين ماهيت مى تواند داراى چند فرد باشد؟ اگر بگويى: چون واجب وجود بيش از يك فرد ندارد بيش از يكى ممكن نيست.

شیخ اشراق می فرماید: اگر به جهات دیگر امکان فرد دیگر نیست، به ماهیّت واجب مربوط نیست، پس ممکن است ادلهٔ خارج، مثل دلیل تمانع و دیگر ادلهٔ توحید امکان فرد دیگر را نفی کند، ولی خود ماهیت می تواند فرد دیگر داشته باشد، زیرا اگر ابا از ناحیهٔ خود ماهیت باشد، باید یک فرد تحقق پیدا نکند. پس اگر چه ادلهٔ دیگر نفی

ابتدای تلویح اول از مورد اول، ص ۲۴ـ۳۵، (ط ایران)، عبارت منفول با عبارات تنویحت مطابقت ندارد، بلکه با عبارت التنتیحات فی شرح التلویحات تألیف فاضل سعد بن منصور بن سعد بن الحسن، مکنی به ایس کمونه مطابقت دارد.

فرد دیگر میکنند؛ خود ماهیت من حیث هی ابایی از فرد دیگر ندارد، زیرا کلی است إن امتنع وجودها بعينه لا يصير شيء منها موجوداً اگر اين ماهيّت ممتنعالوجود نيست، زيرا يک فرد از آنکه واجب است تحقق پيدا کرده است، پس وإذا صار شيء منها موجوداً كه همين «الذي» است فالكلي له جزئيات أخرى معقولة غير ممتنعة لماهيَّتها إلا لمانع بل ممكنة إلى غير النهاية اكر بفرماييد: غير ممكن است داريد از ناحية خارج ادلهای میآوردید و الأ خود ماهیّت کـلی و مـمکن است وقـد عـلمت، یـعنی در آن تلويحات وكتاب خودشان إنما وقع من جزئيات كلي بقي الإمكان بعد پس اگر ماهيّت وی همانند دیگر ماهیّات کلی شد که فردی از آن تحقق پیدا کـرده است، پس افـراد دیگر هم می تواند داشته باشد؛ مثل انسان که افرادی دارد و امکان تحقق افراد دیگر هم هست وإذا كان. اكنون كبري كلي را برروي واجب تعالى پياده ميكند و وإذا كان هذا الواقع اينكه اكنون تحقق دارد «الذي له وجود وماهيّة» اين واقع واجبالوجود است وله ماهيّة وراء الوجود فهي اين ماهيّت واجب إذا أخذت كلية، يبعني هـر مـاهيتي كـه «يمتنع فرض صدقه على كثيرين، فهي كلي» پس أكنون أيـن مـاهيّت وأجب هـم «لا يمتنع فرض صدقه على كثيرين، فهي إذا أخذت كلية... واجبالوجود ممتنع الوجود كه واجبالوجود نایب فاعل مفروض است، و «ممتنع» خبر «کان» است؛ یعنی در ایس صورت که امکان وجود جزئی دیگر میباشد، زیرا ماهیت واجب و ذات آن مقتضی است و الا نباید اقتضای فردی داشته باشد؛ چون اگر از ناحیهٔ ذات نتواند دارای فردی دیگر باشد، همان فرد اول را نیز نباید اقتضا کند؛ زیرا وی دارای وجود و ماهیّت است وهذا محال. غاية ما في الباب، شما ممكن است بفرماييد: ادلة توحيد و برهان تمانع به ما اجازهٔ دومی برای او نمیدهد. میفرمایید: این مطلب را انکار ندارم، ولی من ميگويم: نفس خود اين ماهيت «من حيث هي لو خلي وطباعه» ابا ندارد، و شما بايد اثبات محالیت این مطلب را بنمایید غایة ما فی الباب أن یمتنع فرد دیگر بـ سبب ديگري از ناحيهٔ غير ماهيّت ممتنع باشد، اين مورد قبول است بسبب غير نفس الماهيّة

پس به لحاظ نفس ذات چنین میگوییم فیکون ممکناً فی نفسه پس دارای امکان بوده و كثرت براي أن حاصل مي شود فلا يكون وأجباً، لأن جزئيات الماهية وراء ما وقع غير از اینهایی که واقع شده؛ یعنی غیر از این فرد واجبی که دارد، ماهیت دارای افراد بیشماری است که برخی از آنها واقع شده است، و برخی دیگر ممکن است بعداً تحقق بيدا كند ممكنات كما سبق فليست واجبة پس واجب تعالى ممكن مىشود. شيخ اشراق از این راه مشهور نیامده که اگر از ناحیهٔ ماهیت موجود باشد؛ یعنی اگر از ناحیهٔ خود موجود شود تقدم شيء بر خودش و تقدم وجود بر وجود لازم ميآيد، بلكه راه دیگری را پیش کشیده است، پس ادلهٔ قوم مبتلا به اشکال است «ما فرضته واجباً صار ممكناً، پس راه قوم كه در فصل پنجم الهيّات بدان اشكال شد، مورد رضايت ايشان نیست، زیرا این احتمال وجود دارد کی کسی بگوید: ماهیّت نیز همانند وجود لامجعول باشد، همان طور كه دربارهٔ وجود ميگوييد. پس مبدأ مركب از وجود و ماهیّت است، و عین وجود نیست و دلیل شما این احتمال را نفی نمیکند، پس ایشان از ناحیهٔ اینکه واجب ممکن می شود آن مطلب را باطل کرده است فإذا کان شمیه... وهذا محال نتيجة حرف شيخ سهروردي فإذن إن كان في الوجود واجب فليس له ماهيّة وراء الوجود بحيث يفصّله الذهن إلى أمرين پس نتيجه و خلاصة حرف اين استكه فهو الوجود الصرف البحث الذي لا يشوبه شيء من خصوص أو عموم كه خصوص و عموم از احكام ماهيت بوده باشد هذا كلامه \_ نوّر الله سرّه \_دعا هم كه ميكند معلّوم است كه مزهاش کرده و أرى أنه برهان متين و تحقيق حسن.

# ایراد اول بر شیخ اشراق\*

وأنه برهان متين... جزئياً شخصياً.

بحث در این بود که شیخ اشراق در شلویحات برهان خوش و خوبی در اینکه

درس هفتاد و چهارم: تاریخ ۱/۳۰ ۶۷/۱۱/۳۰

واجب سبحانه إنیّت محض است و ماهیت در او راه ندارد اقامه فـرمود کـه بـهتر از فرمایشهای مشهور مشاء بود.

# تفاوت شیخ اشراق و اقوال مشاء چیست؟

ایشان گفتند: اگر واجب ماهیت داشته باشد، علت وجود وی چیست؟ اگر غیر باشد که ممکن میشود و اگر خود ماهیت علت وجود باشد، پس ماهیت اگر دارای لازمي به نام وجود باشد، چون اين لازم غير از لوازم ماهوي اعتباري است پس بايد تقدم بالوجود بر لازم وجودي خود داشته بـاشد، زيـرا سـخن از خـارج و اعـيان و منشأيت أثار خارجي است، و بدون تقدم وجودي ماهيت نمي تواند مـوجود بـاشد، پس تقدم شیء بر نفس میشود و این ماهیت وجود نیافته باید موجود باشد. پس اصل مدّعا را با این دلیل ثابت کردند. ولی مرحوم آخوند بیان داشت که سخنان ایشان اشکال دارد، ولى شيخ اشراق از راه اينكه اگر واجب داراي ماهيت باشد، بايد همانند دیگر ماهیات کلی باشد، و این ماهیت واجبی من حیث هی یا ابای از تحقق دارد و یا ندارد، اگر ابایی از تحقق افراد دارد، پس ممتنع است، و حال آنکه یک فرد از آن محقق شده که واجب میباشد، و اگر ابایی از تحقق افراد ندارد، پس «لا یمتنع فرض صدقه على كثيرين». پس ماهيت واجب من حيث هي، كه كليت دارد، محقق شده است، و همانند دیگر کلیات دارای کلی طبیعی و عقلی و منطقی است، و نمی توان گفت: ماهیتی چنین عوارضی را نداشته باشد، و اگر در جایی ماهیت ابای از حمل بر کثیرین دارد برای خود ماهیت نیست، بلکه برای آن است که ماهیت در کنف یک شخص جزئي درآمده است، و لذا نمي توانيد احكام شخص را بر كلي بار كنيد، زيرا ماهيت جزئی با قیود و حدود را نمی توان بر دیگری حمل کرد، ولی عدم حمل به خاطر آن است که تشخص زیر سر وجود است، و نه زیر سر ماهیت، و ماهیت که تشخص و تعین وجودی ندارد و در مرحلهٔ ابهام است، و «من حیث هی لا یتمنع فرض صدقه علی کثیرین، شیخ اشراق می فرماید: ما باشیم و این ماهیت واجب از شما می پرسیم این ماهیت واجب مثل ماهیت ارض و سماء و کذاکذا آیا ممتنع است افراد پیدا کند؟ آیا مثل ماهیات ممتنعه، نظیر شریک الباری و یا دودوتا پنج تا می باشد؟ در این صورت حتی یک فرد از آن نباید تحقق پیدا کند، در حالی که فردی از آن متحقق است، پس از ماهیات ممتنع نیست، و اکنون که فردی از آن پدید آمده است. آیا این فرد متحقق از آن ماهیت ممکنه تحقق پیدا کرده است، و یا از ماهیت واجبه است؟ جواب: از ماهیت ممکنه می باشد، و اگر در خارج بیش از یک فرد تحقق پیدا نموده است، برای آن است که ادلهٔ توحید، نظیر تمانع باعث محالیت افراد و شریک برای این فرد شده است، پس ماهیت واجب من حیث هی ابایی از کثیرین ندارد. بنابراین ماهیتی را که واجب فرض کرده بودید، ممکن ذاتی شده است پس تفوّه به ماهیت در واجبالوجود باعث این محذور شده است. بنابراین ماهیت در آنجا مرفوع و واجب برهان شده است که آخوند آن ایرادات را رد می کند.

ایراد دوم که به هما أشنع ما أورده علیه بعض الأعلام، از آن تعبیر کرده، از غیاث الدین منصور، فرزند سید صدرالدین دشتکی شیرازی است، ایراد اول را نمی دانم از کیست.

در هر صورت، ایراد اول آن است که، اگر ذهن موجود، یعنی واجب را به ماهیت و وجود، یعنی عارض و معروض، که معروض ماهیت است و عارض وجود میباشد، تفصیل می دهد، و ماهیت مزبور می تواند جزئی باشد و می تواند کلی باشد، ولی شمای شیخ اشراق این معروض را کلی گرفتید، و گفتید: «لا یمتنع فرض صدقه علی کثیرین» در حالی که می تواند این ماهیت متشخص و جزئی باشد. پس به چه علت جانب کلیت را گرفتید، و معروض، یعنی ماهیت را جزئی نمی گیرید؟ و اگر جزئی باشد در این صورت «یمتنع فرض صدقه علی کثیرین». پس نه امکان و نه امتناع در حریم این موجود متشخص جزئی راه پیدا نمی کند، ولی چون شما جانب کلی را گرفتید، در این صورت امکان افراد دیگر راه پیدا کرده است و این سخنان پیش آمده است. پس امکان صدق بر کثیرین با این جزئیت نمی سازد، و در این صورت امکان راه ندارد. پس علاوه بر آنکه این ماهیت ممتنع نیست، زیرا فرد موجود دارد، ممکن هم نیست، چون فرد جزئی، که امکان افراد کثیرین ندارد، همان واجب الوجود و ماهیت مجهولة الکنه است.

#### جواب ايراد اول

آخوند می فرماید: این ایراد مندفع است، زیرا تشخص را بر روی چه چیز بردید؟ چگونه می توان گفت ماهیت دارای تشخص است؟ مراد از تشخص خود ماهیت بدون وجود چیست؟ البته زید را نمی توان بر کثیرین حمل کرد، زیرا زید تشخص یافته به یافته، و به وجود متشخص شده است، ولی شما ماهیت را با زید تشخص یافته به وسیلهٔ وجود مقایسه می کنید، و ماهیت را با زید جزئی، که «یمتنع فرض صدقه علی کثیرین» مقایسه می کنید، و ماهیت را با زید جزئی، که «یمتنع فرض صدقه علی کثیرین» مقایسه می کنید، ولی قیاس شما صحیح نیست، زیرا زید جزئی است، ولی انسان به نفس ذات خود، که در ضمن زید تشخص نیافته باشد، همانند دیگر ماهیات کلی است. پس ماهیت محدود به وجود و تشخص یافته به وجود و جزئی شده را با ماهیت کلی نسنجید، و سخن در جزئی تشخص یافته نیست، بلکه سخن شیخ اشراق ماهیت با صرف نظر از عارض، یعنی وجود است که آیا ممتنع است صدق آن بر کثیرین یا خیر؟

پس امتناع صدق بر کثیرین در ماهیت من حیث هی از چه لحاظ و چگونه پیش آمده است؟ آیا از ادلهٔ خارج پیش آمده است، و یا در متن ذات او چیزی است که نمیگذارد وی در خارج تحقق پیداکند؟ اگر چنین باشد پس از ماهیات ممتنعه، مثل شریکالباری میشود که حتی یک فرد از آن هم قابل تحقق نیست، چون حکم عقلی بر روی چنین ماهیتی به امتناع رفته است. پس تخصیص به یک فرد هم ممکن نیست. بنابراین نمی توان گفت که واجب الوجود ماهیت ممتنعه دارد؟ ولی یک فرد آن اجازه تحقق یافت، زیرا تخصیص در حکم عقلی محال است. پس این ماهیت که ورای وجود است، ماهیت ممتنعه ندارد، و نمی تواند این ماهیت واجب باشد، زیرا وجوب زیر سر وجود است و فرض صدق بر کثیرین در افراد تشخص یافته ممکن نیست. پس این ماهیت ممکنه است، با آنکه یک فرد از آن تحقق یافته است و ادلهٔ خارج، فرد دیگر را محال کرده است؛ ولی در ذات آن امکان راه یافته است.

والإيراد عليه بأنه لم لا يجوز أن يفصل العقل أمراً موجوداً اين كبراى كلى است كه مطابق مقام مراد از آن حق سبحانه است أمراً موجوداً إلى وجود ومعروض له معروض ماهيت و وجود عارض است يكون ذلك اين معروض كه ماهيت است جزئياً شخصياً لاكلياً اين وهم، ماهيت واجب را جزئي شخصى مى داند، در حالى كه بايد از وى پرسيد: تشخص وى از كجا پيش آمده است؟ آيا اين ماهيت خود جزئى است، و يا با لحاظ عارض، يعنى وجود تشخص دارد؟ پس جرا اين معروض را از جزئيت به درآورديد و آن را كلى نمى دانيد. و حكم وجود را بر روى ماهيت انسحاب مى دهيد، و دعواى شما با شيخ اشراق در اينكه چرا جزئى شخصى را نمى گيريد با اين بيان مرتفع است. در هر صورت وى مى گويد: چرا ماهيت واجب را كلى گرفتيد؟ و تخصيص إطلاق الماهية على الكلية لا ينفع به شيخ مى گويد: چرا ماهيت را كلى گرفتيد؟ گرفتيد، و به حال شما نفع ندارد؟

إذ المقصود أنّ الوجود غير زائد، بل هو نفس حقيقة الواجب شما كليت را براى ماهيت واجب مي آوريد، و به آن اختصاص مي دهيد؛ زيرا ماهيت زايد بر وجود نيست، و اين وجود و ماهيت به طورى جزئي هستند كه متفرد و متشخص بوده، پس اين ماهيت از اين وجود دست بر نمي دارد تا شما اعتبار كليت در آن نماييد، لذا متشخص است، زيرا همين يك جزئي در وى راه دارد.

اکنون ما از وی سؤال میکنیم: در حاشه خواندیم که ماهیت شمس یک فرد بيشتر ندارد گفتند: «المفهوم إن امتنع فرض صدقه على كثيرين» اقسامش را فرموديد سپس گفتند: «لم يوجد أو وجد واحد فقط» در اين مورد به ماهيت شمس در منظومة شمسی ما، مثال زدند که همین یک فرد را دارد. حالا ماهیت شمس «بمتنع فرض صدقه على كثيرين أم لا يمتنع» به صرف اينكه «وُجِدَ له فرد» و اين طبيعت پايبند به همین فرد گردید، نمی توان گفت: ماهیت «لو خلی وطباعها» امتناع از افراد دیگر دارد، و صدق بر کثیرین ندارد. پس فردیت و جزئیت رهزن شما شده است، و این معنا در خود طبیعت صادق نیست، چون یک فرد دارد. در حالی که جزئی وجود یافته با کلی اشتباه شده است و مغالطه بيش مي آيد. پس اين فرمايش مندفع بأنّ كلامه، يعني سخن شيخ اشراق مبني على أن تشخّص الشيءِ في الحقيقة نحو وجوده تا پاى وجود نـيامده شيء متشخص نمي شود و ماهيت واجب، مثل ماهيت شمس به وجود تشخص پيدا كرده است. پس خود ماهيت من حيث هي تشخص ندارد كما هـ رأي أهـل الحـق المصرّح به في كلام أبي نصر الفارابي. فارابي به قول ابن خلكان در تاريخ خود «كان أكبر فلاسفة الإسلام» و درست هم فرمود. چون در هر فنّي قول صاحبان فن حجت است، لذا به کلام وی استناد کرده است. فارابی در خصوص و کتابهای دیگرش تشخص اشیاء را به نحو وجود آنها نسبت داده است. فارابی در اولین فصّ فصوص همین را عنوان کرده است که در وجود محض و مبدأ و حقیقت محض، حرف ماهیت پیش نمی آید، زیرا در متن ماهیت کثرت پیش می آید، و دور نیست حرفهایی که شیخ اشراق فرمود از همان فصل اول خصوص فارابی استنباط، و بــه نــحو دیگــر تــقریر و تحریر کرده باشد. به خصوص که شیخ اشراق شارح هصوص فرارابی است، و ایس حرف نیز از فص اول هصوص فارابی است. پس تشخص به وجود است، و اگر مــا باشیم و در این موجود، که به تحلیل عقلی به ماهیت و وجود یعنی عارض و معروض

ا. حاشية ملاعبدالله يزدى ﴿ مِنْ اللَّهُ (چاپ جامعة مدرسين).

تفصیل یافته است، نظر بیفکنیم میگوییم: معروض آن به عارض تشخص یافته است، زیرا ماهیت من حیث هی قابل حمل بر کثیرین است، پس ممکن می شود، در حالی که شما آن را واجب می دانستید: فکل ما یفصله الذهن، یعنی ذهن این شیء را که واجب است إلی معروض، یعنی ماهیت وعارض، یعنی وجود «کان» و ضمیر «کان» به «کل» بر می گردد. هنوز حرف وجود خارج پیش نیامده و ماهیت تشخص پیدا نکرده است فی مرتبة ذاته... جزئیات غیر ما وقع آنچه در مورد ماهیت واجب تحقق یافت یکی است. ولی افراد دیگر امکان وجود دارند؛ ولی چون مانع پیش آمده است، آنها موجود نیستند. إلا لمانع خارج عن نفس ماهیته. پس اگر فرد دیگر نیامده به خاطر خود ماهیت که می تواند دارای افراد کثیره باشد نیست، بلکه ماهیت «لو خلیت وطباعها» ابایی از آن ندارد جز آنکه ادلهٔ توحید مانعیت برای افراد دیگر ایجاد کرده است.

# بیانی دیگر از برهان شیخ اشراق میکر از

اکنون مرحوم آخوند حرف شیخ اشراق را به بیانی دیگر تقریر میکند فحاصل برهانه، یعنی برهان شیخ اشراق أنه لما کان الوجوب والإمکان والامتناع من لوازم الماهیات والذوات قبلاً گفته شد که ماهیت من حیث هی، به همان گونه که مشهور فرمودند، یا ممکن است و یا واجب است و یا ممتنع إذ المنظور إلیه فی تقسیم الشیء، یعنی ماهیت إلی الأمور الثلاثة حاله فی نفسه مقیساً إلی الوجود ضمیر «حاله» به «شیء» بر میگردد. امور ثلاثه وجوب و امکان و امتناع، یعنی ماهیت به این امور سهگانه تقسیم می شود. پس ماهیت در قیاس به وجود سه صورت پیدا میکند، و در این نظر به حال خود ماهیت به نسبت به وجود داریم. اگر ماهیت نمی تواند وجود پیدا کند، می فرمایید: ماهیت ممتنع است، و اگر می تواند وجود پیدا کند، ولی جز یکی که واجب است افراد بیشتر ممکن نیست در ایس صورت واجب است، ولی در این

صورت حرف را باید از ماهیت بیرون برد و گفت: فلو کان المفروض واجباً معنی غیر نفس الوجود برأي او ماهيت هم بـياوريم يكون معنى كلياً له جزئيات بحسب العـقل در وعاى ذهن ابايي از كثرت ندارد فتلك الجزئيات إمّا أن يكون جميعها ممتنعة يس اكر همه ممتنع باشند، چرا یک فرد تحقق پیداکرد؟ أو واجبة لذاتها اگر همه افراد واجب هستند پس جرا افراد دیگر تحقق پیدا نکردند أو ممکنة لذاتها در این صورت که ماهیت ممكن باشد، لازمهٔ أن خلاف فرض است؛ يمعني ما فرضته واجباً صار ممكناً». والشقوق الثلاثة بأسرها باطلة، إذ الأول يعنى اكر همة آنها مـمتنع بـوده بـاشند يـنافي الوجوب والوجود چــطور مـمتنع است كـه ايـن يك فـرد واجبالوجـود شـده است والثاني كه همه واجب بالذات باشند ينافي العدم فيما ما لم يقع در غير از ايس فرد محقق جرا بقيه محقق نشدند، بس ماهيت واجبه نيست، لذا أنها تحقق پيدا نكردند، والا اگـر واجب بـالذات بـود هـمهٔ افـرادش مـيبايست مـحقق شـوند پس مماهیت واجمبه بما عمدم افسراد دیگر منافی است والثالث یمنافی الوجموب فيما يفرض واقعاً، چــون افـراد ديگـر مـمكنند، و تـحقق پــيدا نكـردند لذا ايــن فــرد واقع شده، واجب ممكن نيست فرد اين ماهيت ممكنه بـاشد، پس وبـطلان شـقوق التالي بأسرها مستلزم لبطلان المقدم پس هسر سه شق باطل شد. بنابرایس داشتن ماهیت محال است، و عقل میگوید: واجب وجود محض است، و وی تنها وجـودي است که مجرد از ماهيت است. گيرچـه مـجردات ديگـر، کـه مـجرد از ماده هستند، نیز داریم، ولی وجود مجرد از ماده یک چیز بیش نیست وهو کون الواجب معنى غير الوجود مقدم أن بـود كـه واجب داراي غـير وجـود بـاشد فـإذن إن كنان فسي الوجنود واجب بسالذات نستيجة بسرهان فسليس إلا الوجنود الصبرف المستأكد المتشخص بنفسه لا يلحقه عموم ولا خـصوص، چـون عـموم و خـصوص مـربوط بــه ماهیت است و در جایی که ماهیت منتفی است پس موضوع برای عموم و خصوص منتفی است.

## ایراد دوم بر شیخ اشراق

وما أشنع در این کتاب از غیاثالدین منصور و پدر وی سید صدر سخنانی نقل مي شود. اين اشكال از ايشان است وما أورده عليه... الزيادة عليها. تا اينجا اشكالي است که مرحوم آخوند بعد در جواب از آن به «اولاً» جواب میدهد، بخش دوم و سوم کلام ایشان در راه است، و چون آخوند در جواب آنها به «ثانیاً» و «ثالثاً» جواب میدهد ما أنها را مشخص ميكنيم. ولو سلّم عدم التناهي... غير متناه بالمعنى الآخر. تا اينجا قسمت دوم از کلام است که فرمایش آخوند در ثانیاً به آن میخورد، فغایة تا آخر قسمت سوم از كلام ايشان است. ايشان قائل به اصالت ماهيت هستند، و ميگويند: واجب ماهيت مجهول الكنه دارد كه داراي وجودي است كه دست از ماهيت برنمي دارد. حالا كه دست از ماهیت برنمی دارد ایشان می فرماید: این طبیعت واجب بالذات است، و امتناع معنا ندارد، و امكان نيز ندارد، بلكه نفس اين ماهيت واجب بالذات است. علت اینکه همین یک فرد برای این ماهیت تحقق پیدا کرد و کثرت پیدا نکرده است آن است که، این ماهیت واجبه است. پس با آنکه ماهیت کلی است و همین فرد را دارد، ولى به چه علت بايد ماهيت واجبه افراد متكثره داشته باشد؟ بلكه ماهيت واجب بيش از همین یک فرد را ندارد. خلاصه و عصارهٔ فرمایششان این حرف است که خود ماهیت واجب است و امکان و امتناع در معنا و طبیعت او راه ندارد، حالا که گفته: این طبیعت واجب است، پس آیا حتماً باید دارای افراد کثیری باشد که بر آحاد بسیاری صادق باشد؟ چنین مطلبی ضرورت ندارد، بلکه مانعی در پیش است که نسمیگذارد بیش از یک واجب تحقق پیداکند. تا سه وجه پیش می آید. هیچ کدام از وجوه ایشان چنگی به دل نمیزند وما أشنع ما... المتناهیة ممنوع. آیا حـتماً بـاید جـزئیات دیگـر ماهیت واجبی تحقق پیدا نکند؟ یعنی جزئیات دیگـر شــما مـیگویید: آن جـزئیات ممتنع نیستند و می توانند تحقق پیدا کنند، ولی ما میگوییم: عدم امتناع ممنوع است؛

یعنی جزئیات دیگر ممتنعالوجود هستند، زیرا با آنکه ماهیت من حیث هی قابل صدق بر کثیرین است. تا اینجا با فارابی و شیخ سهروردی همراهیم؛ ولی مانعی وجود دارد که نمیگذارد این ماهیت افراد متکثره داشته باشد و لم لا یجوز أن تکون لماهية كلية كه ماهيت واجب است أفراد متعددة متناهية ولو اينكه اينجاكه فرد است، در جای دیگر صورت دیگر باشد، ولی شما میگویید: چون ماهیت کلی است حتماً باید افراد دیگر کثیر داشته باشد. این از کجا پس میتواند ماهیت افراد محدودی داشته باشد كه بيش أز أن تحقق نداشته باشد فرمود: متعدّدة متناهية لا يمكن أن تتعدّى عنها في الواقع ماهيت از أن افراد معدود تعدي نميكند، خواه چند فرد باشند. و خواه يكي وإن جاز في التوهم الزيادة عليها گرچه توهّم امكان زياده هست، ولي مانع خــارجــي نميگذارد. در اينجا هم همان طور است؛ ماهيت واجب، واجب است و يک فرد بیشتر ندارد و نمی شود افراد دیگر پیداکند. این اولاً لو سلّم... بطلان اللازم... ممنوع در این وجه میگوید: علاوه بر این فرد افراد دیگر هم داشته باشیم. در امتلالات «عـدم متناهی لایقفی» را خواندیم. در عدد هر چه بشماری بیشتر از آن نیز راه دارد، پس توقف در شمارش معنا ندارد مگر انسان خسته شود به این نوع از غیرمتناهیها، غیرمتناهی لایقفی میگویند؛ مثل عدد که حدّ یقف ندارد. به هر شماره رسیدی ممکن است بالاتر برود. پس اگر بپذیریم که غیرمتناهی است، ولی غیرمتناهی لایقفی باشد، که افراد غیرمتناهی برخی تحقق پیدا کردند، ولی چنین نیست که همه باید تحقق پیدا كنند، مثل عدد كه همه لازم نيست تحقق بيدا كنند. ولو سلم أنه غير متناه بالمعنى الآخر، یعنی به معنای مقابل لایقفی که «آحادی غیرمتناهی» باشند؛ ولی در خارج تا هـمین مقدار تحقق بيدا كرده است؛ يعني در خارج لايقفي است، مثل عدد فغايه ما يلزم أن تكون الواجبات غير متناهية، اكر أحادي بوده باشد، أحادي با غيرمتناهي صدق مي آيد فلقائل دنبال «غاية ما يلزم»، يعنى جواب بدهد كه فلقائل أن يمنع بطلان هذا درست است «غیرمتناهی آحادی» میشود، و باید غیرمتناهی افرادش تحقق پیدا کنند، لکن

قائلي بگويدكه إنّ دلائل بطلان... غير بيّن ولا مبيّن دلايل بطلان تسلسل اگر تمام باشد، دلالت میکند که امور غیرمتناهی مترتب که موجود بوده، و معیت داشته باشند محال است. در نمط چهارم انتلاات دربارهٔ بطلان تسلسل و شرایـط آن سـخن گـفتیم. در تسلسل اولاً، باید موجودات متعاقب زمانی نباشند؛ یعنی یکی بعد از دیگری. تخممرغ و مرغ، که تعاقب زمانی دارند، نباید باشد، بلکه باید معیت داشته بـاشند و مترتب بر هم باشند. و هم اكنون همه موجود و خواهان طرف باشند، ولي در غیرمتناهی تعاقبی، مثل استناد حوادث یومیه به علل معدّه باطل نیست، در آنجا گفته شدكه تحقق خارج، يا واجب است و يا ممكن. اگر واجب باشد مطلوب است، و اگر ممكن بالفعل هستند آيا آنها به واجب تكيه دارند، و طرف دارند، و يا ندارند؟ ساحل ممكنات و طرف آنها واجبالوجود است. اگر طرف ندارند، آب كه از سرگذشت چه یک نی چه صد نی. الآن تحقق این فرد ممکن بدون واجب ممکن نیست، و تحقق افراد ممکنه بدون طرف نمی شود، خواه یک ممکن باشد و خواه بیشتر. پس اینها، خواه افراد فراوان و خواه یکی، متحقق و قائم به یک طرف هستند. پس بطلان تسلسل اگر تمام باشد دلالت بر امتناع ترتب امور غيرمتناهي دارد كه همه با هم موجود باشند لدلت على امتناع ترتب أمور غير متناهيه موجودة معاً. بس تسلسل دفعي محال است، ولى تسلسل تعاقبي چه ايراد دارد؟ همان طور كه دربارهٔ تسلسل غيرمتناهي تعاقبي متكلمان كارى براي اثبات واجب نميرسد، و مغيد نيست، زيرا اگر هم اين متفرع بر آن باشد و تا غیر نهایت هم برسد، باز ایرادی ندارد ولزوم ترتب الواجبات غیر بین ولا مبیّن میشود. پس ممکن است، چیزی دارای ماهیت واجبی باشد، و افراد کثیره غیر مترتبه داشته باشند، و یا افرادی تعاقبی داشته باشد، و محال پیش نمی آید. پس حرف شیخ اشراق و دلیل او مردود است، عمده، وجه اول است که ماهیت باشد و واجب باشد. تعدی از این یک فرد بیشتر نشده، و چنین حرفی کسی ندارد که اگر یک ماهیت معنای کلی داشت باشد همهٔ افرادش تحقق پیدا کند.

# پاسخ أن

لأنا نقول: أما بطلان ما ذكره أولاً، فبأن كل ماهية بالنظر إلى ذاتها همان حرفهايى است كه در اصل برهان آورديم «لا تقتضي شيئاً من التناهي واللاتناهي» تناهى و لاتناهى در خود ماهيت راه ندارد؛ زيرا خوانديم كه «الماهية من حيث هي ليست إلا هي». تناهى و لاتناهى امورى هستند كه ثانياً براى ماهيت لحاظ مى شود ولا مرتبة معينة من المراتب أصلاً كه اين يك فرد داشته كه واجب باشد، و اقتضاى ماهيت هم همين يك فرد را داشته است و اين فرد هم در اين مرتبه واجب باشد، و پاى بند آن شود فإذا قطع النظر... غير متناهيه پس ماهيت واجب، كه فرض وجود در آن كرده بوديد، ممكن گرديده است.

وأما فساد ما... مترتباً أو متكافئاً سخن ما در ترتب این واجبها به صورت «لا یقفی» و یا «ترتبی» نیست، که هر لاحق به سابق، و قبلی به بعدی متکی باشد تا تكافؤ در وجود لازم آید، و واجب مفروض ممکن شود، حتی قیل: چون «حتی» بهتر است بر سر مضارع درآید در هر صورت حتی قیل: إنّ بطلانه، یعنی بطلان تسلسل «غیر بیّن ولا مبیّن» است. پس این طور نیست که گفته شود: بطلان وی هنوز مورد اشکال است «بعد».

## بیان دوباره ایراد دوم\*

فنقول: تلك الأفراد المفروضة الغير الواقعة لم تكن واجبة لذاتها وإلا لما عدمت. گفته شد كه ريشهٔ استدلال صاحب تلويحات مستفاد از خصوص فارابي است، و خود صاحب تلويحات شرح بر خصوص فارابي دارد، و در بسياري از مباحث، كلام وي برداشتي از خصوص فارابي است. از آن جمله همين مورد است كه ماهيت در حريم

درس هفتاد و پنجم: تاریخ ۶۷/۱۲/۶

وجود صمدی راه ندارد، و وی وجود محض و بحت است، و ماهیت مشعر به حــدّ است، و با وجود صمدي وفق نمي دهد، علاوه بر آن، دليلشان اين بود كه ماهيت «من حيث هي لو خليت وطباعها، لايق آن است كه معروض كثرت شود، و مفهوم «لا یمتنع فرض صدقه علی کثیرین، بر او صادق باشد. حالا در خارج اگر موانعی پیش آمده كه «لم يوجد كالعنقاء أو وجد له فرد واحد كالشمس» و يا محصور است مثلاً و يا غير محصور است، همهٔ اينها موانع خارجي است، همين طور مثال زدند در آن مفهومي كه يك فرد دارد به خداي تعالى و گفتند: اگر «وجد له فرد واحد» مثل واجب تعالى و اين سخن را در مفهوم واجب آوردند، زيرا مفهوم اعم از ماهيت بوده است، و در واجب تعالى و اسماي الهي به كار ميرود. در هر صورت در اين بحث مدعا اين است که حق سبحانه وجود بحت و مجض است، و ماهیت در وی راه ندارد، زیـرا ماهیت دال بر حدود است. در هر صورت ایشان میگویند: اگر واجب ماهیت داشته باشد، این ماهیت یا ممتنع است، در این صورت فردی از آن قابل تحقق نیست، در حالي كه طبق فرض فردي از آن موجود است، و اگر ماهيت ممكن است، احتمال افراد كثيره، ولو به دليل خارجي، مرتفع است، ولي خود ماهيت ابايي از أن ندارد، و سپس ماهیت واجبه ممکنه شده است. این سخن فارابی و شیخ اشراق بود. جناب غیاثالدین منصور دشتکی و پدر وی، سید صدر، که اصالة الماهوی هستند، و واجب را دارای ماهیت مجهولة الكنه میدانند میگویند: شما گفتید كه واجب تعالی ماهیت ممتنعه ندارد، زیرا فردی محقق شد، و نیز دارای ماهیت ممکنه نیست، زیسرا ماهیت وی باید واجب باشد، ولی این احتمال، که ماهیت حق سبحانه دارای ماهیت واجبه باشد دافع ندارد، گرچه ما هم میگوییم: موانع خارجی، یک فرد برای او بیشتر باقی نگذاشته است.

ثانیاً، از کجا اگر ماهیت واجبه باشد باید غیرمتناهی افراد داشته باشد؟ بلکه می توان گفت افراد واجبالوجود محققالوقوع بوده، و لازم نیست بی نهایت باشند، زیرا ممکن است افراد واجبه همانند اعداد غیرمتناهی لایقفی باشند. پس بی نهایت افراد لایقفی از واجب را می توان در نظر گرفت، ولی لازم نیست در خارج بی نهایت افراد موجود باشد؛ مثل اعداد که با آنکه دارای بی نهایت افراد است، همیشه تعدادی متناهی از افراد محقق هستند. پس تعداد واجب با آنکه همانند اعداد بی نهایت مفروض است، ولی تحقق آنها در خارج محدود است. پس اینکه شما گفتید اگر ماهیت واجب باشد، باید بی نهایت افراد محقق داشته باشد، لازم نمی آید. پس به طور آحادی به تصور و فرض همه افراد واجب باشند، ولی در خارج بیش از یکی محقق نباشد، بلکه وجودش همانند آحاد لایقفی باشد که همیشه تعداد معدودی محقق نباشد، بلکه وجودش همانند آحاد لایقفی باشد که همیشه تعداد معدودی محقق مستند.

و ثالثاً، از کجا اگر افراد بی نهایت محقق باشند، و این بی نهایت به صورت لایقفی باشد چنین مطلبی محال باشد. اگر به دلیل تسلسلی محال است که بی نهایت علل و معالیل گفت که هر نوع تسلسلی محال است. تسلسلی محال است که بی نهایت علل و معالیل به طور متر تب و موجود و با همدیگر دفعة موجود شوند، چنان که در اشادات بیان شد. در باب تسلسل تعاقبی در آنجا بیان شد که متکلمان از راه بطلان تسلسل تعاقبی حکم به اثبات واجب میکنند، ولی شیخ و خواجه آن راه را قبول ندارند، بلکه میگویند سلسله موجودات بالفعل طرف می خواهند که آن طرف ممکن نیست، و از سلسله و رشته ممکنات بیرون است. پس مراد از طرف آن است که حکم وی غیر دیگران، یعنی ممکنات است. حق تعالی ساحل و عالم همه دریاستی. پس او طرف ممکنات است. پس اگر به فرض، این مباحث و اصطلاحات را نمی دانستیم، و این دیگران شعور و بینش این مقدار که هستیم انگار ابداعاً و دفعة انشاء و خلق شدیم، و جود یافتیم. اکنون ما باشیم، و وجود ابداعیمان و با همین فهم و بینش که هستیم، و جود یافتیم. اکنون ما باشیم، و این همه کیستند و چیستند و به کی متکیاند؟ چگونه نظم می بینیم خودمان کیستیم، و این همه کیستند و چیستند و به کی متکیاند؟ چگونه نظم می بینیم خودمان کیستیم، و این همه کیستند و چیستند و به کی متکیاند؟ چگونه نظم می بینیم خودمان کیستیم، و این همه کیستند و چیستند و به کی متکیاند؟ چگونه نظم

۱. شرح الثلالات ج ۱۲ بحث تسلسل، فصل ۱۱ ـ ۱۶.

و وحدت صنع می بینیم و لوح وجود هم عاری از اصطلاحات و الفاظ و خوی ها و عادت ها است؟ و چنانچه خود مان را از این حرف ها تعریه کنیم، چنانکه حاجی در حاشیهٔ منظومه فرمود که، با بیرون آمدن از این اصطلاحات و وجود ابداعی می بابیم که خدا دارد خدایی می کند، و این حال خیلی لذت بخش است؛ منتها چون عادت کردیم و در دامن طبیعت بزرگ شدیم، و خو گرفتیم تا از الیف بودن و محشور بودن و خو گرفتن درآییم، و خود را از اینها تجرید کنیم، یک مقداری در زحمتیم. باری فرمایش برهان بطلان تسلسل، در تسلسل تعاقبی نمی آید. پس اگر موجودات «وجود معی» داشته باشند، و همه بالفعل و متر تب برهم باشند، ناچار باید به واجب برسند، خواه یک ممکن باشد و خواه میلیاردها به توان میلیاردها. همه چون ممکنند، باید طرف داشته باشند.

پس برهان ابطال تسلسل این مقدار سخن میگوید. پس واجبهایی که متر تبند ولی لایقفی اند، برهان شما آن را ابطال نکرده است. پس ایس ماهیات مقتضی وجودهای واجب غیرمتناهی تعاقبی داشته باشد، و چون تعاقبی بودند، مانعی پیش آمد که نگذاشت همه پیاده شوند. پس برخی پیاده شدند، و برخی پیاده نشدند. این بود سخنان ایشان در رد برهان فارابی و شیخ اشراق.

مرحوم آخوند، با لفظ شنیع از ایراد آنها یاد کرده است که چگونه با الفاظ بازی کردند و خیال کردند درست شده است.

سؤال: این ماهیت واجبه، که تنها یک فرد از آن تحقق پیدا نکرده است، آیا ماهیت آن اقتضای کثرت دارد و یا نه؟ گرچه در خارج مانع پدید آمده است، و تعین وی هم از ناحیهٔ ماهیت نیست، بلکه باید از ناحیهٔ وجود واجب باشد. پس ماهیت من حیث هی هر چه می خواهد باشد؛ ولی آن آحادی که افراد وی بودند، ولی واقع نشدند، آیا از افراد ماهیت هستند و یا خیر؟ فنقول: تلك الأفراد المفروضة غیر الواقعة افراد واجب که واقع نشدند، و طبق فرض از افراد ماهیت واجب هستند، اگر واجب هستند چرا واقع

نيستند؟ و اين با وجوب نميسازد لم تكن واجبة لذاتها وإلاً لما عــدمت. يس واجب نیستند. پس این فرد واجب است، و آنها نیستند و شما گفتید: شاید مانعی برای تحقق وى پيدا شده است، سؤال مىكنيم: اين مانع چيست؟ در عالم امكان اگر ماهيتي همهٔ افرادش تحقق پیدا نمیکند، موانع خارجی باعث عدم تحقق میشود، و این وجهش روشن است، ولي در أنجا مانع متصور نيست. ولا ممتنعة اگر همهٔ أن افراد مفروضه ممتنع باشند؛ چرا یک فرد آنها واجب شده است؟ چگونه یک ماهیت یک فرد به این عظمت و وجوب و بقيه چنان ممتنع باشند وإلاً لكان هذا الواقع أيضاً ممتنعاً. هذا خلف. لأنا نتكلُّم بعد أن نجزم بوجود الواجب لذاته پس ما در اصل وجود واجب مـتفقيم بــه اینکه ممکنات طرف دارند، و قائم به او هستند، ولی چگونه آنها شریکالباری باشند، و اين خود واجب؟ لأنَّا نتكلُّم بعد أن نجزِم بوجود الواجب لذاته ولا ممكنة؛ يـعني أن افراد مفروض برای ماهیت واجبی که الآن واقع نیستند، مـمکن هـم نـیستند پس نـه واجبند، زیرا معدومند و نه ممتنعند، چون از مصادیق واجبند و نه مسکنند؛ زیـرا در صورت امکان باید این فرد محقق از واجب نیز ممکن باشد؛ چون فرض آن بود که همه در تحت یک طبیعت و ماهیت هستند وإلا لکان الواجب لذاته ممکناً لذاته، وهذا خلف أيضاً فثبت حالا ما از شما سؤال ميكنيم به هر حال اين ماهيت واجب كه بايد در تحت یکی از مواد ثلاث باشد؟ زیرا در منهج دوم بحث در آن بود که همهٔ مفاهیم در تحت اصول و مواد سه گانه هستند، پس آن افراد باید در تحت کدام یک از این سه ماده باشند؟ و اكنون ديديم كه افراد ديگر نه واجبند؛ زيرا تحقق نيافتند و نه ممتنعند، زيرا چرا این فرد تحقق پیدا کرد، و نه ممکن که همه افراد ممکن میشوند، و این خلاف اتفاق ما و شما بود، پس آیا عاری از این سه ماده باشد؟

مرحوم آخوند در این جملهٔ لزم کونه عِرواً تعبیر «عرواً» را آورده است، بعضی از نسخ آن را «عاریاً» و بعضی «خلواً» کردهاند، ولی نسخهٔ فصیح «عرواً» است بر وزن «خلواً» لفظاً و معنی. فثبت أنه لو كان الواجب تعالى ذا ماهية غير الإنيّة لزم كونه عِرواً من المواد الثلاث، وهو محال.

### قیاس انحصار نوع ماهیت مفارقات در فرد با واجب

شک و ازالة. این بحث باعث ابهامی شد که این ابهام ایراد و شبههای را به وجود آورد. شک و جواب در باب عقول است، گرچه چندان ضرورت ندارد، ولی چون موضوع بسیار سنگین و شریف است لذا قال و قبل باعث روشن شدن آن است. اگر بای ماده در کار نیاید چگونه کثرت تحقق پیدا میکند؟ و چون عقول مجرد از مادهاند و نه البته مجرد از ماهیت که تنها حق سبحانه چنین است. پس چگونه به خود اجازه می دهید که بگویید: عقول متکثر هستند؟ تعدد عقول از کجا آمده است؟ البته این کلام استطرادی است، و مربوط به کتاب نیست. این مطلب و نیز دو سه مورد دیگر از آخوند و کلمات شیخ و دیگران و نیز مآخذ و مصادر در نکتهٔ ۲۵ از هزاد و یمک نکته آمده است، زیرا سؤال راجع به کثرت عقول، و جواب آن خیلی سنگین است. مرحوم شیخ بهائی در کشکود، ضرب المثلی از عرب را عنوان می کند که «السؤال آنشی والجواب ذکره؛ یعنی آن زن و این مرد است، چنان که در باب علم و عمل نیز گفتند: علم نر آمد و عمل ماده دین و دنیا به این دو آماده

سؤال وقتی آن طور سنگین است، جواب سنگین تر، که کثرت از کجا پیش آمد؟

لذا در آن نکته، آنها را ذکر کردیم. اکنون سؤال این است: هر کدام از عقول ماهیتی دارند و لازم و لازب و چسبیده به شخص وی است و دست بردار نیست، پس عقول همه وجوداتی دارای ماهیت میباشند، پس همین سخن را که در عقول گفتید، دربارهٔ واجب تعالی هم بگویید که ماهیت وی با وجود وی همراه و دست بردار نیست، و همان طور که ماهیت هر عقل دارای یک فرد بیشتر نیست، حق تعالی هم بیش از یک فرد ندارد. ولعلك تقول: دروازهٔ شهر را میشود بست دهن مردم را نمیشود بست

و لعلك تقول: إنهم صرّحوا بأن تشخّص العقول من لوازم ماهياتها بمعنى أن ماهية كل واحد من الجواهر المفارقة «ماهيت مفارقه» در مقابل «مقارنه» است. وقتى گفتند: جوهر مقارن، يعنى مادى، و جوهر مفارق، يعنى عارى از ماده تقتضى انحصار نوعه في شخصه فليكن الواجب ذا ماهية تقتضي لذاتها الانحصار في واحد آنجا هم همين طور بوده باشد فكيف حكمت بأن الماهية لا تقتضي شيئاً من مراتب التعيّن. در عقول ماهياتشان چطور اقتضا تعين كرده است؟ چرا در بارى تعالى بگوييم: ماهياتش اقتضاى تعين نكند؟ اين فرمايش شاك بود؛ مثل اينكه رد آن واضح است، و به خواندن عبارت ازاله، شك هم احتياج نداشته باشيم كه ذهن شريف شما مى فرمايد اينجا كه شما مى فرماييد ماهيت تشخص بيدا كرد، زيرا عقول علت دارند، و تشخص آنها از ناحيه نفس ماهيت نسخص بيدا كرد، زيرا عقول علت دارند، و تشخص آنها از ناحيه نفس ماهيت نسخص بيدا كرد، زيرا عقول علت دارند، و وجود ابداعى اقتضا كرده كه نوعشان نيست، بلكه علت به اينها وجود داده است، و وجود ابداعى اقتضا كرده كه نوعشان منحصر در فرد باشد، و اين تشخص نيز لازمهٔ آنها گرديده است.

# مع الفارق بودن قياس مفارقات با واجب

ازالهٔ شک این است: فاعلم أن کون تشخّص، ازاله از تعبیرات و فحشهای علمایی است گاهی می فرمایند: این شک مدفوع است، و ازالهاش کردیم و تطهیر نمودیم. کل جوهر عقلی من لوازم ذاته لیس معناه یعنی اگر تشخص جوهر عقلی از لوازم ذات اوست معنای آن چنین نیست که تشخص از ناحیهٔ ماهیت آن آمده باشد لیس معناه أن الماهیة المطلقة من حیث هی ماهیه؛ یعنی ماهیت مطلقهٔ کلی، که البته آن نیز از مورد ذهنی است، و در وعای ذهن تصور می شود تقتضی التعین ماهیت دارای علت است فقد أشرنا إلی أن التعین بمعنی ما به التعین فی الأشیاء نفس وجودها الخاص این سخن اینجا که فرمود: «قد أشرنا إلی أن التعین بمعنی ما به التعین و در دو سطر بعد می فرماید: «و أما التعین بمعنی المتعینیة» که می فرماید: دو گونه تعین داریم: یک وقت تعینی است که منشأ آثار است؛ یعنی موجودی طارد عدم است که «مالم یجب لم یوجد» و پس از وجود فعل هم از او

ساخته و صادر می شود، نه اینکه بحث دربارهٔ تعین تجوهری در وعای ذهن باشد. شما می فرمایید: جنس و فصل بر نوع تقدم دارند و به آن «تقدم بالتجوهر» گفتید و در بحث ابهام جنس گفتید:

إبهام جنس حسب الكون خـذا و ذا الله الله الكون خـذا و ذا ا

با آنکه وجود جنس مبهم است، ولی معنای جنس گنگ و مبهم نیست، پس وجود آن داير بين ذاو ذا و مبهم است كه عرض كرديم اگر طرف سؤال كند: حيوان چيست؟ قابل جواب نیست، اگر بگوید: خاصیت نبات چیست؟ مستحق جواب نسمیباشد، ولى اگر بفرماييد: خاصيت گل گاوزبان چيست؟ وقتى نوع تحصل پيدا كرد پرسش مزبور استحقاق جواب دارد؛ ولي خاصيت نبت چيست؟ در پاسخ آنچه بايد گفت؟ يا در حیوان بپرسیم: حیوان چه میخورد؟ باز سائل مستحق جواب نیست، ولی اگر بعد از تحصل بپرسد: نوع چگونه است؟ جواب داریم. مثلاً بپرسند: گاو چه میخورد؟ از آن پاسخ میدهیم. پس این یک نوع از تعین است، **ولی گاهی مراد** از تعیّن منشأ آثار بودن و طارد عدم بودن است. این تعین با تعین جنس، که از ابهام به در می آید، تفاوت دارد. گرچه تعینی دیگر به معنای «متعینیة» نیز در کلام مرحوم آخوند آمده است، ولی آن امر اعتباری عقلی است. پس باید بین تعین جنس در وعای ذهن و تعین خارجی كه منشأ آثارند تفاوت گذاشت فقد أشرنا إلى... لا تقتضيه الماهية كما عرفت بس تعيني كه منشأ آثار باشد، نمي تواند از ماهيت باشد. پس اين تعبير قوم، كــه وجــود را لازم ماهیت میدانند؛ یعنی ماهیت و وجود مصاحب هستند. پس لفظ لازم مشترک بین این دو مورد است؛ ولی در آنجا لازم و ملزوم اموری اعتباری هستند و در باب وجود و ماهیت معنای لزوم، معیت حینیه میباشد بل اللزوم قد یراد منه؛ یعنی گاهی لزوم به معنای مصاحبت دو چیز است، و گاهی به معنای اقتضا و علیت بین لازم و ملزوم در مثل زوجیت و اربعه. پس اینها اصول و امّهاتی است که باید آنها را یادداشت کرد و در

١. شرح منظومه، تصحيح و تعليق آيةالله حسنزاده، ج١، ص ١٥٣.

موارد گوناگون برای تمییز بین مفاهیم مفید است بل اللزوم قد یراد منه عدم الانفکاك بین شیئین. این مقدار که مصاحب هم هستند، و این اصلی است که در تحقیق و تفتیش مباحث فلسفی باید آن را در خاطر داشت. «عدم الانفکاك بین الشیئین» در لزوم معنای معیت خوابیده است، حالا خواه این مصاحبت یکی مقتضی و منشی و علت دیگری باشد و خواه صرف مصاحبت بین آنها باشد سواء کان مع الاقتضاء یک وقتی اقتضا است، مثل اربعه و زوجیت، که علیت به معنای ایجادی نیست، بلکه علیت اربعه همانند خود او و از سنخ خود اوست. «مع الاقتضاء» مثل مورد زوجیت و اربعه آم اولا، مثل وجود و ماهیت، زیرا این لزوم صرف تصاحب و معیت حینیه است، و بینشان مثل وجود و ماهیت، زیرا این لزوم صرف تصاحب و معیت حینیه است، و بینشان چنین نیست که یکی علت دیگری باشد، و همانند اربعه و زوجیت نتوان آن دو را از هم انفکاک کرد وهو ضمیر «هو» به عدم انفکاک بر میگردد العراد من قولهم: تعین کل عقل لازم لماهیته.

کم گوی و گزیده گوی چون در تا زاندک تو جهان شود پر ماهیت عقول با وجودشان تلازم دارد، و اینکه وجود از او دستبردار نیست به معنای دوم تلازم است، نه ماهیت وجود را اقتضا کند، همان طور که اربعه زوجیت را اقتضا میکند. سؤال: اینکه ماهیت مفارقات با وجود همراهند، و بین آنها تلازم است، مراد کدام قسم است؟ و از این سخن حکما که حکم به تلازم کردند، چه فهمیدی؟ آیا از قسم ماهیت زوجیت و اربعه است، و یا از قسم وجود و ماهیت است که علتی بالا سر آنها میباشد. پس در باب عقول باید به قسم دوم قائل شد.

وأمنا التعین جواب از سؤال مقدر است و آن این است، چگونه شما به جنس میگویید که به فصل متعین می شود و ماهیات دارای تعین هستند، و جنس و فصل از نوع تقدم بالتجوهر و تقرر دارند؟ پاسخ: تعین هم مثل لزوم است گاهی به معنای اعتباری است؛ چنان که محط بحث را باید متوجه بود. اگر بحث از ماهیات و تقرر آنها هم به سنخ ماهیات امری اعتباری است، و اگر بحث در احوال

موجودات است؛ یعنی از متعینهای خارجی سخن میگوییم و از خارجیت و منشأ آثار گفتگو میکنیم، و در اینجا سخن دیگر غیر از آن اول باید گفت وأما النعیّن بمعنی المتعينية كه مفهوم و معنايش روشن است فهو أمر اعتباري عقلي لابأس بكونه من لوازم الماهية معناي جنس در ذهن مشخص است، پس وقتي كسي بگويد: «نبت» ديگري أن را میفهمد. به این میگوییم: در ذهن تعین دارد؛ چنانکه در جماد میگوییم: معنای وي مشخص است، زيرا از «نبت» جماد نمي فهميم، و از جماد، «نبت» نمي فهميم، اما اين معنا غير از منشأيت آثار در خارج است فهو أمر اعتباري عقلي لابأس بكونه من لوازم الماهية باي معنى كان، لأنه ليس أمراً مخصوصاً يتعيّن به الشيء. در اين قال و قيل، اصول خوبي به دست داده است. اصول كار ميرسدكه ما تا اينجا قسمت معظم اسفاد را خدمت دو بررگوار هم جناب آقای قزوینی، و هم خدمت جناب آقای شعرانی(رضوان الله علیهما) خواندیم. آقای قزوینی نوعاً سفارش میفرمود که همین قسمت اول، یعنی امور عامه نسفار را دریابید تا خوب و درست هضم شود، و چون اسفاد، امالکتاب کتابهای مرحوم آخوند است. اصول عقاید فلسفی برهانی و قرآنی اسلامي با آن حل مي شود. پس اگر اين جلد اول حل شود انسان مستنبط به راه مي افتد، پس اگر کسی در امور عامه به اعماق برسد و در آن توغّل کند، حتی مسائل اواخر کتاب، یعنی معاد در جلد نهم نسفار را در همین امور عامه مییابد. ـ ان شاءالله تعالی ـ چنین می شود به حول و مشیت الهی. خداوند بر توفیقات شما بیفزاید - إن شاءالله الرحمن. ١

۱. فردا هم راهپیمایی است برای پاسخ به ندای ملکوتی حضرت امام و لبیک گفتن به آن. این راهپیمایی برقرار است جا دارد سلسلهٔ ما، پیشاپیش آقایان دیگر باشند تا احیای معارف حقهٔ الهیه شود. برای احیای حقایق قرآن و تفسیر انفسی قرآن مجید باید از جان و دل این ندا را لبیک گفت. خداوند بر توفیق همه بیغزاید. اینها همه برکات همین نداهاست که این حقایق بیاده شوند، این حقایق و بالاتر از این حقایق، چرا در پس پرده مانده بودند؟ و اگر آدم این حرفها را بزند آن حرفها باید دنبالش بوده باشد. مقدار ۲۲ و ۲۳ صفحهٔ کتاب خواندیم آیانباید اشکال

الوجه الخامس وهو قریب المأخذ....\* این وجه پنجم بر اینکه وجود صمدی حق سبحانه عاری و مجرد از ماهیت است می فرماید: در این وجه هم قریب به همان روشی است که شیخ اشراق و فارابی پیش گرفته بودند. پس از جهت دلیل و روش اقامهٔ برهان قریب با وجه چهارم است. ایشان گفته بودند: وجود حق اگر ماهیتی زاید بر وجود داشته باشد پس این ماهیت من حیث هی ماهیت، خودش، لو خلیت وطباعها باید محکوم به یکی از مواد ثلاث باشد؛ یعنی این ماهیت، یا واجب است و یا ممتنع و یا ممکن. و به تعبیر شریف ایشان، ماهیت عرو از این مواد ثلاث نیست. در اینجا می فرماید: ماهیت واجب، یا ماهیت جوهری است یا عرض؛ یعنی آیا این ماهیت در خارج قائم به ذات خود است، و محل ندارد و عرض نیست، و جوهر است؟ اکنون همان مطلبی را که در فصل بیست و پنجم نمط اشادات خواندید دربارهٔ ماهیت و شیخ در آنجا فرمایش خوشی دارد. خلاصهاش این است که به جوهر پیاده می کند، و شیخ در آنجا فرمایش خوشی دارد. خلاصهاش این است که به عرض می رسانیم: آقایان جوهر را تعریف کردند به «الموجود لافی موضوع» و عرض می رسانیم: آقایان جوهر را تعریف کردند به «الموجود لافی موضوع» و افرادی دیگر که از کنه این تعریف غافل ماندند، گفتند: تعریف و این تعبیر «الموجود

<sup>-</sup> و ایرادها در مبدأ و معاد، در وحی، در نزول ملک و اصول عقاید و امامت و علم امام و جهات دیگر از اصول عقاید پاسخ داده شود و مباحث فهمیده شود. مرحوم تنکابنی خدمت جناب آقای حاجی رسید در زیارت ارض اقدس رضوی، سؤالاتی از حاجی عنوان کرد، و جواب خواست. حاجی سؤالات را نگاه فرمود، و به ایشان فرمود: آقا کسی که این سؤالها را طرح می کند خودش مرد جواب این سؤالهاست. این اولا، و ثانیا، شما در جناح سفرید و من هم درس و بحث و کارم زیاد است. در هر حال به این جهات گذشت. مرحوم تنکابنی در قصص الامده فرمود: وقتی در مراجعت از زیارت خود به یکی از شهرها رسیدیم آقایانی به دیدار ما آمدند و فرمایش جناب حاجی و گفت و شنود وی با ما سر زیانها افتاده بود و یکی از حضار آقایان طعن و اعتراضی به ساحت مقدس حاجی و گفت و شنود وی با ما سر زیانها افتاده بود و یکی از حضار آقایان طعن و اعتراضی به ساحت مقدس جناب حاجی داشت، به ایشان گفتم: آقا به این مادیها و لامذهبها و بی خداها، که خدا دارند و خبر ندارند، اگر حاجی و امثال حاجی نباشند چه کسی می خواهد جواب بدهد؛ تا آن محور و بایهٔ کار و اصل اسلام منطق و حی و برای نبوت و امامت بیاده نشود، نوبت به من و شما نمی رسد که استصحاب جاری کنیم، اصل براثت فرع بر آن است. نبوت و امامت بیاده نشود، نوبت به من و شما نمی رسد که استصحاب جاری کنیم، اصل براثت فرع بر آن است. آن را باید ملاهادی درست کند. و این حرفی درمت است خداوند ان شاءالله حما را در حفظ و حمایت دین و در دین دین در در دین داری مان اصولاً و فروعاً مؤید و موفق بدارد - إن شاءالله الرحمن.

درس هفتاد و ششم: تاریخ ۴۷/۱۲/۸

لافي موضوع، شامل حق تعالى هم هست كه او هم «موجود لافي موضوع» است. ولي ایشان به اصطلاح و قرارداد طایفه آشنایی نداشتند، چون در همر عملمی وقستی وارد فصل ميشوند، به اصطلاحات و قيود و اصول و امهات، همهٔ ابواب را در أنجا تعریف نمی کنند، بلکه در مقام تأدیهٔ مراد و مقصود به همان اصول و امهات و خصوصیات و جزئیات بیان شده در جای خود اکتفا میکنند، و چون معنای «الموجود لافي موضوع» در نزد حكما معنايي خاصي داشت پس وقتي در تـعبير از «الموجود» «ماهية» أوردند. معلوم مي شود كه شامل حق سبحانه نمي شود، زيرا حق سبحانه انیت محضه است، و غیر از حق سبحانه را مطلقاً شامل می شود که موجودات همه ممکن و ممکن زوج ترکیبی است. فرد مطلق نیستند لذا «له ماهیة ووجود» پس ایشان چون به این اصطلاح توجه و آشیایی نداشتند سخنانی گفتند که اکنون خلاصهٔ آن كلمات از فصل بيست و پنجم نعط چهارم را بيان كردم. قبلاً بيان شدكه فخررازي در این بحث سنگین دربارهٔ وجود و بساطت آن در حق تعالی، و نیز ترکیب موجودات از ماهیت و وجود و تشکیک و اشتراک معنوی وجود، خوب پیش نیامد، و حتى در بارى تعالى، و توحيد وى دچار اشكال شد، و تفوّه به تركيب نمود؛ چنان كه در نمط چهارم خواجه فرمود: علت اشتباه فخررازی آن است که به معنای تشکیک پی نبرده، و مرحوم آخوند نیز دربارهٔ این تفاوت و تشکیک وجود میفرماید: «همذا تفاوت عظیم جداً، که علت گرفتاری و به دستانداز افتادن فخررازی حـل نکـردن مطالب و خوب هضم نكردن اين حرف است. به همين خاطر اگر اين تفاوت را توجه داشته باشد و به تشکیک به این معنا برسد، میبیند آن شبهات فخر رازی همه شبهات واهيه است.

در وجه خامس میگوییم: اگر چنانچه وجود حق سبحانه دارای ماهیت بوده باشد، این ماهیت تحت مقولهٔ جوهر است، و جوهر جنس عالی است، پس جوهر، یعنی جنس هر کجا بخواهد، پیاده شود باید با فصل مقوّم و محصل خود پیاده شود، و تا نوع نگردد، تحقق پیدا نمیکند، در این صورت حق تعالی دارای جنس و فصل شده، و ترکیب در حریم قدسیاش راه پیدا میکند، و او برتر از آن است.

اكنون به عبارت توجه كنيد: الوجه الخامس: وهو قريب المأخذ مما ذكـره صـاحب الإشراق. قريببودن به اين است كه هر دو وجه از راه ماهيت پيش آمدند، و گرنه دو گونه دلیل پیاده شده است، زیرا آنجا از راه امکان و امتناع و وجوب، و ایـنجا از راه جوهر و فصل مقوم و تركيب پيش آمده است. ويناسب مـذهب المشائين... مـقولة الجوهر. دیگر نمی شود او را از اعراض نه گانه و مقولات نه گانهٔ عرضی گرفت. عرض نبودن را عنوان نفرمود؛ چون فساد آن خیلی بیّن است. فیحتاج إلی فصل مقوّم، یعنی نیاز به فصل محصل، که او را تحقق بدهد، بیدا میکند. فصل به نسبت به نوع مقوم است؛ چنان که به نسبت به جنس نیز مقوم است. پس این تعبیر در هر دو جا آورده می شود. بنابراین لفظ مقوم لفظی است که مشترک بین دو معناست و موارد را بـاید متوجه بود، زیرا وقتی گفته شود فصل مقوّم نوع ا ست؛ یعنی فصل جزء ذاتی آن است، و جنس و فصل باید جمع شوند تا نوع تشکیل شود. و اگر گویی: فصل مقوم جنس است، این مقوم، یعنی محصّل جنس است. پس برای تشخیص معنای لفظ، موارد را باید توجه داشت. لذا مراد از فصل مقوم در اینجا، که فصل را به جنس میزنیم؛ یعنی فصل، فصل محصل است فتتركب ذاته يعني ذات باري تعالى از جنس و فصل تركيب میشود و عو محال این یک وجه.

در این وجه دوم، دلیل را به دو طریق پیاده کرد: یکی اینکه الآن فرمودند. وجه دیگر این است: وأیضاً به طریق دیگر. در این طریق می فرماید: فرد به لحاظ طبیعت فردیت احکام و عوارضی دارد که برای نبوع آن، عوارض آورده نمی شود؛ مثل سفیدی و سیاهی برای انسان، و این عوارض با آنکه عوارض ذاتی فردند، ولی جزء داتی طبیعت نیستند. مرحوم علامه در ابتدای النجوه النضید منطق فرمود: عوارض اشخاص، بعنی انسان با این خصوصیات و جزئیات، این فرد خاص و این شخص

زید است. ا پس طبیعت انسان و عوارض مشخصه، زید می شود، ولی این عوارض مشخصه داخل در طبیعت نوع نیست، زیرا طبیعت نـوع در جـاهای دیگـر مـوجود می شود، و این عوارض شخصیه داخل آنها نیست. پس اگر این عوارض شخصیه داخل طبیعت باشد، آن افراد نباید فرد این طبیعت باشند، پس می فرماید: کل ما صح على الفرد صح على الطبيعة و همم چنين بالعكس؛ يمعنى در حكم عكس نقيض مي فرمايد: كل ما صحّ على الطبيعة صحّ على الفرد. چنان كه در خارج مي بينيم افراد تغيّر و تبدل دارند و دستخوش تحولات گوناگون میشوند، گاهی بــه وجــود مــیآیند، و گاهی از بین میروند. پس این افراد واجب بالذات نیستند، زیرا آرام و قرار ندارند و درآمد وشد و تغیر و تبدلند. پس طبیعتشان هم، که طبیعت انسان است، همین طور است. پس طبیعت انسان طبیعت واجبه نیست. بنابراین هر چه که برای افراد هست بر طبیعت همان حکم را آوردید، و هر چه برای طبیعت می آورید، برای افراد هم بياوريد؛ مثلاً در ميان حيوانات اين حيوان خاص مدرك كليات طبيعت انسان است، و فرمایشهایی که راجع به این طبیعت می آوریم همان را «هوهو» راجع به زید و عمرو می آورید، زیرا اینها افراد طبیعتند؛ چون گفتید که سخن تفتازانی در متن حاشیه که كفت: «والحق أن كلي الطبيعي بمعنى وجود أشخاصه» بيمعنى است بلكه «والحق أن كلى الطبيعي بعين وجود أشخاصه؛ است. پس «بمعنى وجود أفراد؛ تعارف است؛ مثل اینکه بگوییم: «زید کریم غلامه، خود زید چیست؟ «لیس بکریم»، بکله «کریم غلامه» و «كريم» وصف به حال متعلق موصوف است. پس ايـن طبيعت را، كـه در افـراد مي آوريد، حكمي راجع به طبيعت مي آوريد راجع به آحادش هم مي آوريد، مگر عارضی و مانعی پیش آید و زمین بخورد. پس دیگر نمی تواند مورد کلیات بوده باشد، زیرا عوارض پیش آمده است، ولی با قطع نظر از طریان این عوارض معنای طبیعت بر

۱. ص ۱۰ در محمول مواطاتی و عرضی، (چاپ سنگی).

٢. حدثية ملا عبدالله يني، ص ٢٩، (چاپ مؤسسة نشر اسلامي).

افرادش پیاده میشود. پس هم حکم طبیعت را در افراد پیاده میفرمایید، هم حکم افراد را میبرید روی طبیعت، و چون میبینید افراد در تبدل و تـحول و آمـد و شــد هستند میگویید: اینها ممکنند. بنابراین طبیعت انسان ممکن است. همین فرمایش را در واجب تعالى بگوييد: اگر افراد قابل تغيير و تبدّل هستند طبيعتشان بايد چنين بوده باشد و اگر بنا شود واجب تعالى در تحت طبيعت و مقولة جوهر بوده باشد، و وقتي بنا باشد، هر چه بر فرد صادق باشد بر طبیعتش صادق باشد، و هر چه بر طبیعت صادق باشد بر فردش صادق باشد. این همه جواهر هستند که تغییر و تبدل دارند؛ مثل اینکه آبٌ هوا میشود و هوا آب میشود و کون و فساد و آمد و شد دارند، افول و طـلوع دارند \_ إلى ماشاءالله \_ احكامي كه، جواهر دارند. كساني كه اين احكام متبدل را دارند آیا واجبند و یا ممکنند؟ اگر افراد طبیعتِ ممکنند، پس طبیعت جوهر هم قابل تغییر و تبدل و بود و نبود و كون و فساد است، و از جملهٔ آن افراد طبيعت واجب تعالى است. پس وی هم ممکن میشود پس خلاف فرض میشود. این تقریر وجه دوم: وأیمضاً وجه دوم كل ما صحّ على الفرد صحّ على الطبيعة من حيث هي از آن طرف كل ما امتنع على الطبيعة امتنع على أفرادها اين در حكم عكس نقيض قبضية اولى است. پس مى خواهيم اين حرف را بزنيم ولما لزم قول الإمكان أي حمل الإمكان عملي بعض الجواهر ضرورة میبینید افرادی تغیّر و تبدّل دارند و حالات گوناگون پیدا میکنند و ممكن مىباشند. لما يشاهد من حدوث العنصريات وزوالها عقل جوهر است، نـبود و پدید آمده است، چنانچه حوادثی مثل عناصر و باران نبودند و پدید آمدند. جـواب «لما» جملة بعدى است كه الآن مي آيد: صحّ وقوع الإمكان على مقولتها لذاتها. پس بايد بر خود مقوله و طبیعت آن، که اینجا جوهر است همین امکان حمل شـود؛ یـعنی از افراد بر خود مقوله آيد «صحّ وقوع الإمكان على مقولتها» كـه جـوهر است «لذاتـها» وقتي اين افراد جواهر همه مشوب به امكانند، پس اصل مقوله ممكن ميشود فلو دخل وأجب الوجود تحت مقولة جوهر للزم فيه جهة إمكانية باعتبار الجنس جــوهر مــيشود «للزم فیه» یعنی در وی این آیهٔ شریفه: ﴿ لَوْ كَانَ فِیهِما آلِهَ اللّٰهُ الْفَسَدَ تُلْهِ صادق می آید و جهت امكانی پیدا میكند فلا یكون واجب الوجود بالذات، هذا خلف. اكنون هر دو وجه را دوباره در یك بیان خلاصه می شود، و صورت قیاس و صغری و كبری و نتیجه در می آورد: فكل ما له ماهیه زائدهٔ علی الوجود فهو إما جوهر أو عرض این یک مقدمه والواجب لیس جوهراً كما عرفت ولا عرضاً لعدم قیامه بغیره این یک مقدمه كه از شكل دوم است، برای اینكه «خین كب» در او به خوبی پیاده است؛ یعنی اختلاف مقدمتین و كلیت كبری تأمین است؛ یعنی «مغ كب اول خین كب ثانی» از شرایط قیاس شكل اول و شكل دوم است لعدم قیامه بغیره فلا یكون له تعالی ماهیهٔ سوی الوجود.

#### شكوك و إزاحات

قبلاً بیان شد که برای آشنایی به آزای حکمای مشاء در هر فصل می توانید به مهاحث مشویه فخررازی مراجعه کنید. لذا گاهی آخوند اسم می برد، و گاهی اسم نمی برد، ولی از فخر رازی نقل می کند و این بی لطفی ها را آقایان فرمودند، ولی آن طرف صفحه را نخواندند. اگر بنده بیایم حرفی و مطلبی و یک اصل علمی را از یکی بگیرم و به خودم اسناد بدهم، این دور از شأن عالم است، اما نقل اقوالی که در کتب آقایان رایج است، و چون سخنان ایشان را بیان می کنیم باید از آنها نقل شود، ولی اگر گفتم: سخن من این است ولی از دیگران آوردیم و نگفتیم حرف از کیست این خیانت است. گرچه نقل مطالب با ذکر مآخذ کمکی به اهل تحقیق است، و الا حرف نقل آرای معروف و مشهور مطلبی است، و آرا و نظر خاص حرفی دیگر. آخوند نه تنها از فخر رازی نقل می کند، بلکه از کتب و صحف عرفانی و کتب دیگران به عنوان توضیح و تأیید نقل می کند، بلکه از کتب و صحف عرفانی و کتب دیگران به عنوان توضیح و تأیید نقل می کند، و میگوید: این سخنان مربوط

به مرتبهٔ نـازله است، ولی از آنـها نـام نـمیبرد. و کسـی کـه اهـل فـن است، زود متوجه میشود، گرچه اگر نقل مآخذ شود بهتر بود؛ چـنان کـه در بسـیاری از جـاها چنین میکند.

ولی در بسیاری از جاها که مآخذ و کتابها چاپ نشده است، انسان در زحست است، و بنده خیلیها را زحست است، و بنده خیلیها را یسادداشت کردم. بعضی جاها هم مانده و رساله و کتابش را نیافتیم. کتاب و رساله در دست نیست انسان کجا بگردد! در هر صورت در اینجا مراجعه به ماحث مشرقیه ا بنمایید. این شکوک از امام فخر رازی است که عنوان فرمودند: شکوک و إزاحات. قد أورد علی کون واجبالوجود محض حقیقة الوجود بلا مقارنة ماهیة وجوه من الإیراد که اگر حق تعالی مجرد از ماهیت است این حرف ایراداتی دارد.

اشكال اول: هر كجا وجود قدم گذاشت نبايد ماهيت داشته باشد.

مسنها: لو کسان واجب الوجود مجرداً عن الماهیة... شک اول آنها این است: قسائلین به اعتباری بودن طبیعت وجود میگویند: این وجود مطلق اعتباری حصصی دارد.

والحصة الكلي مقيداً يجيء تقيد جزء و قـيد خــارجــي

حالاکه خود طبیعت وجود را اعتباری میدانند تمام این شکوک منفرع بر آن است پس حصص وجود، یعنی «الأرض موجودة» و «الفلك موجودة» و «هکذا»، یعنی حصص آن طبیعت اعتباری هم به طریق اولی اعتباری است، چون خودش اعتباری است. پس حصص او هم اعتباری است. پس ایس سخن روی اعتباریت وجود و تأصّل ماهیت است. بنابراین نظر حتی حق سبحانه ماهیت مجهول الکنه دارد، پس حصص وی هم اعتباریاند. علت اینکه وجود من حیث هو را اعتباری دانستند؛ چنان

۱. ج ۱، ص ۳۰ ـ ۲۱.

که حصص او را نیز اعتباری دانستند، و حق سبحانه را مجرد از ماهیت ندانستند، و یا او را ماهیت مجهولة الكنه ميدانند چيست؟ علت اين سخن آن است كه گفتند: اگر حق تعالى مجرد از ماهيت باشد آيا اين تجرد از ماهيت را وجود اقتضا كرده است، و يا غیر وجود؟ اگر ذات وجود اقتضای تجرد از ماهیت دارد، پس هر کجا ذات وجود قدم بگذارد، نباید ماهیت داشته باشد، زیرا اگر ذات وجود دارای چنین اقتضایی است همه جا با او همراه است، و انفكاك ذاتيات و لوازم ذات از ذات معنا ندارد؛ چنان كه زوجیت را در همهٔ اوعیه نمی توان از اربعه منسلخ کرد. منها: لو کان وجودالواجب مجرّداً عن الماهيّة فحصول هذا الوصف يعني واجب مجرد از ماهيت باشد إن كان لذاته لزم أن يكون كل وجود كذلك پس نبايد در هستي موجود مقارن با ماهيتي داشته باشيم لامتناع تخلّف مقتضى الذات كه تجرد از ماهيت است، و آن مقتضى ذات وجود مي باشد فیلزم تعدّد الواجب باید موجودات دیگر نیز همه مجرد از ماهیت باشند. در ایس صورت تعدد واجب لازم مي آيد و اين محال است وهو محال كما سيجيء وإن كان لغيره لزم احتياج الواجب في وجوبه إلى غيره. اگر اين تجرد اقتضاي ذات وجود نباشد پس از ناحیهٔ دیگری است که تجرید و تعریه را باعث شده است. پس واجب در این تجرد محتاج به غير ميشود ضرورة توقف وجوبه على التجرد المتوقف على ذلك ألغير پس واجب در تجردش متوقف بر غیر میگردد.

«لأنا نقول:» حرفش چندان حرف نيست. اگر ايس حـرف را بشكـافيم «عـدم مـا یقتضی، یعنی وجود بحت و بسیط است چه حاجت دارد که ماهیت داشته باشد و ترکیب لازم آید؟ پس چون وجود بحت و صرف وجود بحت بودنش کافی است که براي او ماهيت نبوده باشد. اين حرف قابل توجيه است؛ منتها به صورت ظاهر اين آقا جواب میدهد «لأنا نقول:» میشوراند و جواب میدهد و الا حرف خوبی است و مي توان گفت كه از آن جهت كه مقتضي مقارنه نيست؛ يعني وجـود بـحت صـمدي است كافي است كه بگوييم: مجرد از ماهيت است. اين خوب است؛ لكن صورت بحث كتابي به اين نحو پيش آمد: لأنَّا نـقول: فـإذن يـحتاج إلى عـدم ذلك المـقتضي شما فرموديد: «يكفي في التجرد عدم ما يقتضي المقارنة» ما از شما سؤال ميكنيم. اگر کسی در امری به وجود چیز دیگر محتاج بـوده بـاشد درست است، ولی آیــا احتیاج به عدم بدتر و قبیحتر و شنیعتر نیست؟ پس در ایس امر محتاج بــه عــلتی باشد که آن علت عدم است و همه میدانند که احتیاج شیء بـه امـر عـدمی، اقـبح و اشنع از احتیاج بـه امـر وجـودي است و ايـن خـيلي قـبيح است. صـورت كـتابي اين طور است وكرنه همان طوركه عرض كرديم اكر «عدم ما يقتضي المقارنة» را بشكافيم حرف خوبي است. «لأنا نقول» حالاكه مبتنى بر «عدم ما يـقتضي» است پس احتیاج به عدم دارد و احتیاج به عدم اشنع است از احتیاج به وجود، این فرمایش شاک است.

و أجيب بأنّ حصول هذا الوصف له لذاته، يعنى جملة «عدم ما يقتضي المقارنة» را مى شكافيم اين مى شود كه وى ذاتاً اين وصف تجرد را دارد الذي هو الوجود الخاص المخالف بالحقيقة لسائر الموجودات عند المشائين بيش ترها به عرض رسانديم ظاهر حرف مشائين كه «الوجود الخاص» گفتند وجودات حقايق متباين باشند، و تشكيك هم در حقايق متباينه هست، و يكى از اين افراد وجود كذايى، يعنى واجب الوجود است، و بقيه مركب از ماهيت و وجود باشد، ولى كلامى كه از تعليقات نقل كرد، و

آخوند فرمود: «عند التفتيش» ما و ايشان اختلافي نداريم. اين خيلي حرف بـلندي است، سرانجام در این کتاب معتقد میشوید به همان حرف، که بین مشاء و حکمت متعالیه در اصول و همهات مسائل حکمی اختلافی نیست. حالاً به این حرف ظاهر و رایج «وعند مشائیة حقایق تباینت» اگر «تباینت» را به معنای «تغایرت» نگیریم، در این کتاب فراوان تغایر و تباین به صورت مترادف استعمال شده است، پس به ظاهر این الفاظ توقف نکنید. در هر صورت وبالتمامیة والنقص که تشکیک به تفاوت و نقص است به طوری که مشاء میگویند: بالتمامیة والنقص أو الغنی والفقر؛ یسعنی بسه عبارت اخرى به تعبير ديگر، نه اينكه دو معنا بوده باشد عمند حكماء الفرس والخسروانيين كه آخوند هم مي فرمايد: حكماي فرس و خسروانيين بـر هـمين مـبنا بودند، و شمهید القواعد ابن ترکه ۲ می فرماید: اقدمین، یعنی قدمای مشاء همین طور بودند. ابن ترکه میفرماید: مشای متأخر به اسبرار گفتههای دانشسمندان پیشین پسی نبردند و بعضی از رموز و نکات را متوجه نشدند و مقداری آشفتگی پیش آمد. حرف اين است كه ما و قدماي الهيون اختلافي در اين مسائل نداريم. فرمودند: خسروانيين در زمان كيخسرو بودند، و طريقهٔ اشراقيين از آن وقت آغـاز شـده است. راجـع بــه توحید، مطالب را خیلی پروراندند و پیشرفت نمودند؛ مثل اینکه میفرمایید: مراد از مُثُلِ افلاطوني أن نيست كه افلاطون مبدع ايس حـرف بـاشد و ديگـران ايــن مـبنا را نداشتند؛ مثل ملائكه و ارباب انواع اسماء الله هستند، و در نظام هسـتى بـإذن الله در كارند. اين راكسي انكار ندارد؛ منتها افلاطون چون خوب اين بحث را پرورانده «مُثُل افلاطوني، به نام ايشان شده است، و يا مثل اينكه مي فرماييد: اصول اقليدس در حساب و هندسه (ان شاءالله پنجشنبه و جمعه نوبتش میرسد) چون اقلیدس این را خوب پرورانده به نمام «اصول اقبلیدس» شمهرت بیافته است، و یما آن مخروطات

شرح منظومه، تصحیح و تعلیق آیةالله حسنزاده، ج ۲، ص ۱۱۱.

۲. تمهید القواعد، ص ۴، (چاپ سنگی).

ابلیموس که دیگران هم مسائل مخروطی داشتند؛ ولی ایشان خوب پــرورانــده بــود و این نظایر فراوانی دارد و هذا یعنی ایس قسم دوم تفاوت به تمامیت و نقص هذا تفاوت عظیم جداً در این کتاب میخواهیم ایسن را بپرورانیم که تعبیری که جناب خواجه در متن تجوید راجع به بعثت رسل دارد که «والبعثة حسنة لاشــتمالها على فوائد، الكيك راكه ميشمارد از أن جمله «معاضدة العقل فيما يعقل ويدرك» عبارت را ببینید که شرع آمده خیلی چیزها را که عقل میفهمد، کمک کند و بازوی آن بوده و تسديد و تأييد ميكند، فرمود: ﴿ هُنُو ٱلْأَوُّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالسَّاطِيُّ } "، ﴿ وَهُدَ مَعَكُمْ أَيْنَ مِا كُنْتُهُ مَ ﴿ وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلًا تُبْصِرُونَ ﴾ \* ﴿ وَهُوَ الَّذِي فِي ٱلسَّماءِ إلى وَفِي الأَرْضِ إلى مُ وَالحَسدُ لِلَّهِ رَبُّ العالَمِينِ. آيسات و روايسات ديگر، كه اين را پرورانـده است و هـذا تـفاوت عـظيم جـداً؛ فـإن حـقيقة الوجـود مـا لم يَشُبُّهُ ضعف، «شاب يشوب» است؛ يعني مخلوط بـا أن ضعف نشـود، و چـون اکنون این موجود شده با این همه ساهیات و کثرات مشوب شده است. بـعضی از نسخ به دقت و با عنایت به جای «با»، «نـون» گـذاشـتهانـد نـه ایـنکه کـاتب خـطا كرده باشد، و معنا درست است: شان يشين، مقابل زين: «كونوا لنا زيمناً ولا تكونوا علینا شیناً». پس «مالم یشنه» یعنی اگر او را معیوب و ناقص نکند مفاد هر دو یکی است: ضعف وقصور لا يلحقه معنى من المعاني التي هي غيرالوجود حالاكه ضعف و قصور به ماهیات خورده و هذا أو ذاك شده است، و تعین و حدود پیدا كـرده است؛ یعنی تعین حدّی دارد و گرنه واجبالوجود، که اصل همهٔ تعینهاست، خود نیز متعین است.

كشف العراد في شرح تجريد الاعتقاد، تصحيح و تعليق آية الله حسنزاده، ص ١٣٣٤.

۲. حدید (۵۷) آیهٔ ۳.

۳. همان.

۴. ذاریات (۵۱) آیهٔ ۲۱.

۵ زخرف (۴۳) آیهٔ ۸۴

شبهه دیگر مبدأ بودن وجود یا دیگر صفات باید در هـمه وجـودات سـریان داشته باشد\*

ومنها: أنَّ الواجب مبدأ للممكنات، فلو كان وجوداً مجرداً... اين شك نـيز از هـمان شکوکی است که فخر رازی در مباحثات آورده است، و امکان دارد این شک از خود وی باشد، و یا از دیگران. در این شک فقط وصف مبدأ بودن را تعقیب کرده است، میگوید: کسی را رسد بگوید: اگر میخواهید شبهه کنید این شبهه چه اختصاصی به این یک وصف، یعنی مبدأ بودنش دارد، دربارهٔ دیگر اوصاف هم چنین بگویید؟ مگر اینکه طرف بگوید که این مورد را به عنوان مثال و نمونه آوردیم، در اوصاف دیگر نیز این اشکال وارد است. حرف این است که شما وجود را اصل میدانید، و یک حقیقت وجود صمدی قائل هستید، و ماسوی را شؤون و مظاهر و آیات میدانید، و در متن خارج جز این حقیقت وجود نیست، پس باید این وجود هر کجا قدم نهاد، علت تامه و مبدأ بوده باشد؛ يعني در سلسلة طولي بعد از خودش، علت همه باشد، زيـرا يک وجود است. پس یک مرحله از وجود چه خصوصیتی دارد که علت و مبدأ باشد، ولی وجودات دیگر چنین نباشند؟ پس همه باید در این اوصاف شریک باشند. بنابرایــن اصل حرف این است که اگر وجود اقتضای تجرد کند، ایس محذور پیش می آید که این وجود در هر کجا آمد باید این خصوصیت را داشته باشد پس تالی فاسد است؛ یعنی وجود در همه جا این خصوصیت را ندارد، زیرا در ممکنات معلول است. پس مقدم، يمني تأصل اين وجود باطل است. بنابرايـن وجود اعتباري و ماهيت اصيل است.

در هر صورت میگویند: وجود مجرد از ماهیت، که دارای قید تجرد است، قید تجرد وی آیا قیدی وجودی است و یا عدمی؟ اگر قید تجرد، که اضافه به وجود

<sup>\*</sup> درس هفتاد و هفتم: تاریخ ۲/۹ ۹۷/۱۲/۹

واجب شده است، وجودی باشد، لازمهٔ آن ترکیب در ذات واجب است و اگر قید تجرد عدمی باشد، لازم می آید عدم وجود، زیرا اگر یک حقیقتی دارای جزء عدمی باشد، نباید تحقق پیداکند. این شبههٔ ایشان سخت واهی و سست است.

«ومنها: أن الواجب مبدأ للممكنات» جا داشت سؤال شود كه در بيان ايس همه اوصاف چرا مبدأ ممکنات بودن را مورد اعتراض قرار دادید؟ زیـرا اگـر یک وجـود است هر چه که برای این وجود آوردید، برای آن وجود نیز بیاورید، چـون وجـود، وجود است؛ اگر وصفی برای آن مرتبه وجود آوردید، برای این مرتبه هم بیاورید. همان طور که عرض کردم این وصف می تواند مثال باشد از این رو سؤال پیش نیاید که مبدأ بودن چه خصوصیتی دارد که مطرح شده است، در حـالی کـه اوصـاف وجـود فراوان است؟ اگر وجود علت ایجاد هست هر کجا قدم نهاد باید علت ایجاد باشد و مثال از علیت به دلیل اهمیت و امتیاز آورده شده است. «ومنها: أن الواجب مبدأ للممكنات فلو كان وجوداً»، يعني وجود واجب «مجرّداً، فكونه مبدأ للممكنات» مى پرسيم: اگر اين مبدئيت و تجرد ذاتي وجود باشد إن كان لذاته، فيلزم أن يكون كل وجود کذلك هر وجودي بايد مجرد و مبدأ ممكنات باشد، در حالي كه چنين نمیگویید؛ زیرا نه ممکنات را مبدأ وجود میدانید، و نـه آنـها را مـجرد از مـاهیت مىدانيد، بلكه مىگوييد: «كل ممكن زوج تركيبي، همة موجودات را زوج مىدانيد و او را فرد، و همه را معلول میدانید و او را مبدأ همه، و میگویید: «لیس المؤثر فسی ا لوجود إلا الله؛. پس چگونه یک وجود چنین اقتضا میکند، و وجودات دیگر که عین همان هستند چنین نیستند؟ «وهو محال لاستلزامه کون کل وجود ممکن علة لنـفسه ولعلله» اگر «وجود کل ممکن» میفرمود، بهتر بود. پس عبارت مقدم و مؤخر شده است «لاستلزامه كون وجود كل ممكن علة لنفسه ولعلله» براي اينكه هر وجود بـايد مبدأ ممكنات و مبدأ خودش باشد، چون از ممكنات است. تعبير علت خود بـودن برای آن است که وی ممکن است و گرنه این تعبیر میرساند که در واجبالوجود، که علت ممکنات است، علت خود نیز می باشد، و علت خود بودن معنا ندارد، زیرا خود واجب، واجب است و علیت و معلولیت در رتبهٔ ذات معناً ندارد.

وإلا فإن كان هو الوجود مع قيد التجرد؛ يعنى اكر تجرد و مبدأ بودن وى از ذات خود وجود نباشد، پس بايد وجود با قيد تجرد علت اين اوصاف شود و چون در جاى ديگر اين قيد نيست، و اين اوصاف را ندارد، اين شبهه البته از بازى هاى وهم است؛ يعنى وجود آيا با اين قيد است، يا بى اين قيد؟ اگر با اين قيد است، به شرط و حينيه مي باشد، و اگر بدون آن باشد، اشكال ديگر مى شود، در حالى كه اين ها امورى اعتبارى هستند و او حقيقت وجود محض صمدى غير متناهى است. در ماهيت كليت راه دارد، زيرا إشعار به حد دارد و وجود صمدى غير متناهى خارجى متن واقع است و اين سخنان راه ندارد نزم تركب العبدأ الأول كه وجود با قيد تجرد تركيب را باعث است، بلكه حتى عدم آن لازم مى آيد بل عدمه، زيرا تجرد معنايى عدمى است و وجود به ضميمه اين امر عدمى، مبدأ را مى سازد، و ذات مركب از دو جزء مى شود كه يك جزء عدمى است. پس چون حقيقت او از دو امر بايد مركب باشد و يك امر آن هيچ است، پس از اين دو امر يكى تأمين است، پس او معدوم مى شود «بـل عدمه» يعنى لزم عدم الواجب ضرورة أن أحد جزأيه وهو التجرد عدمي پس واجب بايد موجود نباشد.

وإن كان بشرط التجرد اين اوصاف را براى هر وجودى مى توانيد بياوريد كه قابليت و صلاحيت و شايستگى اين را دارد، ولى در يك جا روى مانع و جهتى شرط حاصل نشده و در جايى، شرط حاصل شده، و آن اوصاف بر او متر تب شده است؛ چنان كه بر مبدأ متر تب است لزم جواز كون كل وجود مبدأ لكل وجود همهٔ وجودات مى توانند، مبدأ ما سواى خويش باشند؛ يعنى وقتى در سلسله طولى هر حلقه را بگيريد، علت ماقبل و مابعد مى باشد؛ چنان كه واجبالوجود مبدأ همه بوده است. إلا أن الحكم تخلف عنه مورد شايستگى و قابليت دارد، ولى فقدان شرط باعث شده است كه وى مبدأ نگردد لفقدان شرط المبدئية وهو التجرد، چون در موجودات شرط، يعنى تجرد، مبدأ نگردد لفقدان شرط المبدئية وهو التجرد، چون در موجودات شرط، يعنى تجرد،

مفقود است و با ماهیات و حدود هستند؛ یعنی مانع دارند، نمی توانند مبدأ باشند. پس با قطع نظر از مانع خود این وجود من حیث هو در هر موطنی و در هر کلمهٔ وجودی اقتضای مبدئیت ماسوی دارد، زیرا وجود وجود است، همان طور که آن وجود را مبدأ می دانید.

### جواب: تفاوت احكام مطلق با شؤون

والجواب كما مرّ، اين اشكال تأمل لازم دارد. اكر گفتيم: «النفس في وحـدته كـل القوى». اگر قوا شؤون نفس هستند، ولى آيا چشم كار نفس را بنمايد و او هم نفس باشد و یا قوای دیگر نفس باشند؟ پس این قائل تفاوت بین کل و شؤون او نگذاشته است. بنابراین اگر درخت گفتیم به معنای ریشه و تنه و شاخه و برگ است. پس اگر درخت ستون میشود، برگ درخت هم ستون شود، و شؤون دیگر هم، همهٔ کارها و صفات درخت را داشته باشند، این پنداری بیش نیست، بلکه او وجود صمدی است. ﴿هُـــوَ ٱلأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَّاطِينُ . در هـر صـورت بـرخـى از سـخنان بــه زبانهای دیگر و به وجوه گوناگون در همهٔ مسائل دور داده میشود؛ مثل وحـدت وجود، که اگر چنین شود پس وحدت وجود می شود، در حالی کـه اگـر بـه ایشـان بگویید: آیا مبدأ وجود متناهی است و یا غیرمتناهی؟ میگویند: غیرمتناهی است. غیرمتناهی یعنی چه؟ اگر متناهی باشد، حدّ می آید، ولی غیرمتناهی حد ندارد، پس غیرمتناهی یعنی چه؟ میبینید همین کلمه میرسد بـه وحـدت وجـودی کـه اهـلش میگویند؛ یعنی وجود واحد، و حق واحد و وجود صمدی، یعنی یک خدا، و یک مبدأ ﴿هُـوَ أَلاُّولًا وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِـنَ مَى شود؛ منتها لفظى را مـى شنوند، و بـه عــمق حرفش نرسیدند.

اینها که میگویند صمد است، همین غیرمتناهی را میگویند. اگر میگویند وجود واحد است؛ یعنی وحدت وجود است. آن گاه ایشان میگویند: پس اگر وحدت وجود است، پس بگو: پشه خداست. این همین حرفی است که الآن اینجا خواندیم. پس بگو: پشه خداست. بگو: قوهٔ باصره نفس است، و قوهٔ سامعه نفس میباشد، چیزهایی پیش خودشان میگویند که معلوم میشود فرقی میان وجود صمدی و غیرمتناهی و شؤونش را نمیگذارند ﴿پِیَدِم مَلَکُوتُ کُلُّ شیّ در دست اوست؟ «ملکوت کل شیء» و اینکه هیچ موجودی بتمامه از مبدأ نازل نمی شود، و منقطعاً راه ندارد، اگر بتمامه از مبدأ نازل شود، و این راه ندارد، بلکه او قیوم و قیم بر همه هست و همه قائم به او هستند: حق عیان است ولی طایفهای بی بصرند.

والجواب كما مرّ أن ذلك لذاته الذي هو وجود خاص مخالف لسائر الوجودات ذاتاً وحقيقة بنابر مبناى ظاهر گفتار مشاء بگوييم: وجودات حقايقى هستند متخالف و يک فرد قوى و متأكد مبدأ و واجب است. اگر چه نسبت اين حرف به مشاء «عند التفتيش» صحيح نيست، و خلاصه بايد اين حرفها را از كتابها برداشت، و فصلى عنوان شود كه شواهد گفتار آنها آورده شود تا همهٔ حرفها يک دست، و توحيد شفاف گردد. شواهدى مثل كما هو عند الجمهور من المشائين و يا همان طور كه ابن تركه المحمود عند الجمهور من المشائين و يا همان طور كه ابن تركه المحمود عند الجمهور من المشائين و يا همان طور كه ابن تركه المحمود عند الجمهور من المشائين و يا همان طور كه ابن تركه الحمود عند الجمهور من المشائين و يا همان طور كه ابن تركه الحمود عند الجمهور من المشائين و يا همان طور كه ابن تركه الحمود عند الجمهور من المشائين و يا همان طور كه ابن تركه الحمود عند الجمهور من المشائين و يا همان طور كه ابن تركه الحمود عند الحمود عند

أو تأصلاً و غنى كما هو عند الأقدمين. پس «تأصلاً»، وقتى كه يك حقيقت فارد است، و اين حقيقت غيرمتناهى مى باشد. وقتى به شؤونش رسيديم، شؤون حد دارند. از آن صادر نخستين و خلق اول، كه مقيد به قيد اطلاق است، گرفته ـ و بعد از صادر نخستين، كه مقيد به قدر و اندازه و خلق است كه در عقل اول چنين است، فخستين، كه مقيد به قدر و اندازه و تقدير صادق نيست، چون او رق منشور و نور ولى در صادر نخستين خلق و اندازه و تقدير صادق نيست، چون او رق منشور و نور مرشوش همه است ـ تا به خلق ا ول و تا به هيولاى اولى همه اين موجودات هر چه هستند، همه مقيدند، و حق سبحانه از قيد اطلاق هم مطلق و منزه است، و در عين حال فوالله من ورائهم مُحيطه.

١. تىمىد القواعد، ص ۴، (چاپ سنكى).

# اختلاف در وجوب و امكان دليل بر اختلاف حقيقت ممكن و واجب است

ومنها: أنّ حقیقة الله لا تساوی حقیقة شیء من الأشیاء، لأن حقیقة ماسواه مقتضیة للإمكان، وحقیقته تعالی منافیه للإمكان. واختلاف اللوازم... با اینكه ابتدای كتاب است، بحث را روی مسألهٔ سنگینی آورده است. گفتیم: الهیات به معنای اخص كه در توحید و اوصاف واجب منعقد شده است، به خاطر آن است كه مقام توحید، منیع و مهم است، لذا یک جلد از این كتاب را برای این موضوع اختصاص دادیم، و مباحثی را به اجمال به پیش كشیدیم، و همین حرفهای اجمالی، به بیان دیگر تفصیلاً عنوان اجمال به پیش كشیدیم، و همین حرفهای اجمالی، به بیان دیگر تفصیلاً عنوان می شود. در ابتدا این بحث و مطلب سنگین است، چون ذهنها به كثرت انس گرفته، و در دامن كثرت پروریده شده، و هذا و ذاک برای او مطرح است، تا از این پندار دوباره به درآید، و بار دوم متولد شود، و از این خوی ها و عادت هایی كه گویی برای او طبیعت ثانوی شده، بیرون آید، كار آسانی نیست، همین عادت رهزن خیلی ها شده كه، سال ها دل طلب جام جم از ما می كرد

آنــچه خــود داشــت زبـيگانه تــمنًا مــيکــرد

گفتم: بـه کام وصلت خواهـم رسیـد روزي

گفتاکه نیک بنگر شاید رسیده باشی

خودش دارد، و مى پرسد و مى گويد: دليل بر اثبات مبدأ چيست؟ مرحوم آخوند مقدارى در اين معنا فرمايش مى فرمايد، بعد فرمود: «فتأمل في هذا المقام». همه زير سر اين يک کلمه، يعنى توحيد است، که اگر درست شود و مسائل ديگر حل است؛ يعنى مسأله علم و علم حق تعالى به جزئيات و مسائل معاد حل است.

بعد مىفرمايد: «فانك لو عرضت هذا المعنى في الوجود صرت من الراسخين في العلم» توحيد چه هست كه اين همه ثمرات دارد؟ ولى تا اين معنا پياده شود كار دشوار هست، زیرا تا عقل میخواهد، پیش برود، وهم رهزنی میکند، و حجاب می شود. جناب شیخ بهائی در کشکو ۱۵ این مطلب را از زبان میر سید شریف به صورت سؤال و اِن قلت عنوان کرد: در توحید صمدی حق سبحانه با این همه کثرت با آنکه جز کثرت در خارج نداریم چگونه وفق می دهد؟ بعد حرف میر سید شریف را نقل میکند که بحث و مجادله و منازعهٔ عرفی و اصطلاحی و خو کردن به مفاهیم و انس با این گونه ساحل پیماییهای در فنون درست نمی شود، و این معنا را ادراک کردن، یک جان و سر دیگر، و اعتلای وجودی دیگر می خواهد که بتواند از این کثرت بیرون آید و در کثرت و حدت ببیند و کثرت را مقبول، و وحدت را قابل بداند.

#### اشكال درست پياده نشده است

«ومنها: أن حقيقة الله لا تساوي حقيقة شيء من الأشياء» اشكال ديگر ايشان: حق تعالى ماهيت و شيئى از اشياء نيست، پس مراد از هشيء من الأشياء»، يعنى «ماهية من الماهيات». چون در ابتداى كتاب است، و هنوز به زبان كتاب و اصطلاحات حكمت متعاليه و معارف شامخ عرفانى درست آشنايى حاصل نشده است، مرحوم آخوند نخواست ايشان را تعقيب كند كه شما سؤال را بد پياده كرديد، و به كلى از مسأله پرت شديد، و حال اينكه جاى اين فرمايش است كه اصلاً اين سؤال به هيچ نحوى دخلى در مطلب ندارد؛ زيرا كيست كه مىگويد: حقيقت الله مساوى حقيقت شيء است!؟ البته «حقيقة الله لا تساويه شيء من الأشياء» پس اين چه بحثى است؟ البته تعبير به «الله» فعلاً صحيح نيست؛ زيرا ما درباره الله سخن نمىگوييم، بلكه درباره مبدأ عالم، يعنى واجبالوجود صحبت مىكنيم، چون ما، كه الآن مىگوييم الله، باز خو كرديم و انس گرفتيم. ما مىگوييم: الله، يعنى مبدأ عالم، اما الله، همان طورى كه حضرت امام صادق به در محوث اسما فرمود، اسمى است كه طورى كه حضرت امام صادق به در محوث اسما فرمود، اسمى است كه

١. ص ٣٨٥، (ط نجم الدوله).

از اسمای مبدأ عالم است. بعد در این کتاب می خوانید و اگر کتب عرفان مثل هصوص و کتابهای دیگر را خوانده باشید، میدانید که در الوهت، «اله» و «الله» و رب بودن نهفته است. الوهت، یعنی ربّ و مربی است، گرداننده و مدیر است، پیروراننده است. در حدوث اسمای اصول کافی ملاحظه کنید. حضرت امام صادق ﷺ فرمود: ۱ «الله اسم من الأسماء». اول اسمى كه خودش را نشان داد: الله و تبارك و تعالى است؛ يعني اسم الله و تبارک و تعالی خود را نشان دادند. تبارک، اسمای جمالی و تعالی اسمای جلالی است «الله و تبارك و تعالى»، نه «الله تبارك و تعالى» كه در كافي ٢ أمده است. أنها خيال كردند تبارک و تعالی وصف الله است، در حالی که اسمائی که خود را نشان داد: الله و تبارک و تعالی است. آقایان در صحف عرفانی و در این کتاب میخوانید که الله اسم است، یعنی مبدأ که متن اعیان است، اول چیزی که از این عالم بروز یافته است، الوهت، یعنی الله است. الوهت چیست؟ همین الوهت مصدر اینها هست؛ یعنی رازق و مدیر و منتقم و رازق و همهٔ اسمای دیگر منتشی از آنهاست؛ یعنی آنچه را ما سوی الله دارند از الوهت پیاده شد، لذا میگوییم: الله مستجمع جمیع صفات کـمالی است، رازق و خالق مقدر و باسط و قابض همه از او هستند و او مربى همهٔ اسماء است و الله اسم آن حقیقت میباشد. در این مرحله راجع به متن اعیان آن حقیقتی که اولین اسم شریفش الله است، راجع به این صحبت داریم. همان طور که امام ـصلوات الله علیه ـفرمود که الله و تبارک و تعالی. بنابراین ورود این شبهه در اینجا ربطی ندارد و جناب آخـوند متعرض آن نشده است؛ چون ابتدای کتاب بود و حرفها پیش نیامده بود نخواست عنوان كند، اينجا چه دخلي داشت بگويد: «الله لا تساوي حقيقة شيء من الاشياء،؟ اين

١. اصول كافي موب، باب حدوث الاسماء، ص ٨٧ ح ١.

۲. متأسفانه خیای هم جای افسوس است که در این همون کافی معرب ما هم واو افتاده، در این چاپهای متعدد هم بعدها از آن آقایان دوریم و نشد که واو را اضافه کنیم، گاهی چند تا اشتباه اعرابی به جهاتی پیش آمده است. تصدیق می فرمایید، اگر یک کتاب معرب بخواهد چاپ شود، کار آسانی نیست. چند تا اشتباه اعرابی مختصر دارد، و اینجا، این را و افتاده است، و حیف شده است. این واو جزء روایت است. پس الله و تبارک و تعالی است.

حرف در مورد خود مبدأ عالم نیست، بلکه دربارهٔ اسمی از اسمای خداست. پس شبهه درست پیاده نشده است.

ولأن حقيقة ما سواه مقتضية للإمكان، همة ماهيات ممكنند. مرحوم خواجه در متن و علامه در شرح كشف الدراد فرمود: بر ماهيت به لحاظ وجود حقيقت اطلاق مى شود، و در جايى كه سخن از وجود نباشد اطلاق حقيقت نمى كنند، و مى گويند: ماهيت. البته ماهيت به معناى عام خود همة موجودات از جمله وجود صمدى را شامل مى شود؛ يعنى حق تعالى ماهيت به معناى «ما به الشيء هو هو» دارد، و قبلاً گفتيم: دربارة حق تعالى ماهيت اطلاق نمى شود، بلكه در مفاهيم اسما و صفات، ماهيت اطلاق نمى كنند. حقيقته تعالى منافية للإمكان. واختلاف اللوازم يستدعي اختلاف ما المسلزومات خدا واجب، و ماسوى ممكنند و اختلاف لوازم دلالت بر اختلاف ملزومات دارد، پس حقيقت الله غير از حقيقت ممكنات است، زيرا حقيقت واجب ملزومات دارد، پس حقيقت ماسوى ممكن، و اختلاف لوازم، كه يكجا وجوب است و حقيقت ماسوى ممكن، و اختلاف لوازم، كه يكجا وجوب است و يكجا امكان، موجب اختلاف ملزومات است، پس وجود واجب غير از وجود آنهاست.

الممكن في كونه وجوداً. اگر وجود واجب و ممكن مساوى است، و هر جا كه لوازم مساوى باشد يا به ملزومات مساوى باشند، پس وجود حق با وجود ممكنات مساوى مساوى باشد يا به ملزومات مساوى باشند، پس وجود حق با وجود ممكنات مساوى است، در حالى كه جايى را واجب دانستيد، و جايى را ممكن گفتيد، با آنكه مساوى هستند؟ ثم جاى وقف نيست ليس مع ذلك الوجود شيء آخر غير ذاته حالا كه وجود واجب با وجود ممكن مساوى شده است، و از طرفى با وجود چيزى ديگر، خواه در واجب و خواه در ممكن نيست؛ زيرا يك وجود است، و چيزى غير از وجود نيست بل ذاته مجرد الوجود حالا كه ذات او مجرد وجود، چه در واجب و چه در ممكن،

١. كنت المراد، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، فصل دوم، ص ٨٥٠

است پس همه باید وجود مجرد باشند، زیرا وجود در همه یک حقیقت و یک چیز است، و ذاتش هم جز مجرد چیز دیگری نیست، چه شده است که شما آنجا می فرمایید: مجرد است، و در اینجا به ممکن، مرکب و زوج ترکیبی میگویید؟ پس همه مجرد باشند.

بل ذاته مجرّد الوجود فیکون دارد به گردن قائلین به اصالت وجود میگذارد فیکون جمیع وجودات الممکنات کلمهٔ «الوجودات» که در کتاب ما وجود دارد، غلط است متساویة فی تمام الحقیقة لذاته. پس هر کجا که وجود است، باید مجرد باشد. اینکه حقیقت الله مساوی ماهیتی از ماهیات نیست مسلم است، ولی مبنای شما با آن موافق نیست، زیرا شما میگویید: وجود در همه جا یک چیز است. پس اختلاف لوازم باعث و نشانِ اختلاف ملزومات است، و در جایی که وجود در همه جا یکی است، پس باید همه جا وجود مجرد باشد، پس جرا همه جا وجود مجرد باشد، و دارای ماهیت نباشد، و ممکن راه نداشته باشد، پس چرا تفصیل قائل می شوید، و گفتید: آنجا مجرد است، و اینجا زوج ترکیبی است؟

# پاسخ: احکام صریح وجود با وجود محدود تفاوت دارد

وأجيب بأن وجود الممكنات ليس نفس ماهيتها پاسخ آن است كه در واجب، وجود نفس واجب است، ولى در ممكن وجود عارض بر ممكن مىباشد، پس در جايى تركيب از وجود و ماهيت است، و در آنجا صريح واقع و محض وجود مىباشد، پس تفاوت واضح است. پس اينجا تركيب و آنجا بسيط مىباشد و همه تفاوت ها از همين يك كلمه ناشى مىشود. آخوند مىفرمايد: جواب شما در ردّ ايس گفتار كارى نمىرسد، زيرا واجب تعالى نيز در عروض معناى وجود با ممكنات شريك است، بسنابرايس ممكن است او بگويد: من در آن جزء وجودى حرف دارم، و چون واجبالوجود و ممكن الوجود هر دو داراى اين وجود هستند و اين ممكن دو جزء واجبالوجود و ممكن الوجود هر دو داراى اين وجود مبدأ ديگر ممكنات باشد

وأجيب بأن وجود الممكنات ليس نفس ماهيتها ولا جزء منها بل عارض لها، اما در بارى تعالى «عارض لها» نمىگوييد.

وهذا الجواب ضعيف جواب به دو وجه ضعيف است: اول، لأن عروض الوجودات للممكنات. بسيار خوب، وجود عارض ماهيت ممكنات است، ولي لا ينافي مشاركة الواجب في معنى الوجود. أن أقا ميكويد: خيلي خوب وجود عارض ماهيت باشد، ولي نقل کلام میکنیم در خود وجود، الکلام الکلام؛ یمنی دربارهٔ وجود مبدأ هر چه می فرمایید باید دربارهٔ وجود ممکنات به دلیل تساوی در حقیقت وجود و پذیرفتن آن بفرماييد وأيضاً اين وجه دوم در تضعيف «أجيب» است. وأيضاً كما خالفت حقيقة الله تعالى ماهيات الممكنات في اللوازم؛ يعنى حقيقت الله با ممكن تفاوت دارد، و شيء من الأشياء در أنجا به ماهيات الممكنات بدل شده است كه قبلاً ما نيز شيء من الأشياء را همين طور معنا كرديم، زيرا او واجب و اينها ممكناتند. پس اين حرف را، كه اختلاف لوازم دال بر اختلاف ملزومات است در ماهیات بیاده شده است، اکنون در وجودات يباده شود، كذلك تخالف، يعني حقيقة الله تعالى وجوداتها في اللوازم؛ همان طـوركـه ماهیاتشان با همدیگر تخالف دارند هم چنین وجوداتشان بـا هـم مـخالف بـاشند ووجوده حق يقتضي التجرد والوجوب، ووجودات الممكنات تقتضي الإمكان والقيام بالغير اختلاف لوازم مستلزم اختلاف ملزومات است، این دو وجود با هـم تـفاوت داشـته باشند فإن صع الاستدلال باختلاف اللوازم كه وجه اول دليل مستشكل و شاك بود على اختلاف الملزومات وجب أن تكون حقيقة الله تعالى مـخالفة لوجــودات المــمكنات فــي الماهية. پس بايد وجود حق سبحانه هم مخالف با وجودات ممكنات بوده باشد و هو اين حرف خلاف ما ذهبوا إليه؛ خلاف قول فلاسفه قائلان به اصالت وجود است. به «أجيب» ميگويد كه أن وجه اول كاري درست نكرده است پس بحث را منتقل میکنید به بحث وجود. وجه دوم تضعیف این است که فرمایش شما جوابی مقبول و درست نیست. در رد این حرف کسی را رسد که بگوید: همان طور که اختلاف لوازم

در ماهیات موجب اختلاف ملزومات است، در وجودات هم همین طور باشد؛ پس اشکال بر شما وارد است. شما جواب آقایان را نگفتید که اختلاف لوازم وجودات هم باعث اختلاف ملزومات است، پس اگر وجود یک چیز است، این ملزوم که وجودات در اینجاست، چیز دیگر میباشد، در حالی که آقایان میخواهند بفرمایید که همه به یک وجود و یک حقیقت قیام دارند. پاسخ شما به دو وجه ناتمام است. وجه اول اینکه، مشکل جواب داده نمی شود و ربطی ندارد، و در وجه دومی همان اشکال آقایان بر جزء وجودی، که عارض بر ماهیت است، پیاده می شود و اختلاف دو وجود واجب و ممکن لازم می آید.

#### مبنای مشاء در وجود\*

فالحق فی الجواب علی طریقة المشائین أن یقال: إنّ وجود الواجب لا یساوی مشائین متأخر وجود را اصل در تحقق می دانند، و می گویند: ماهیت اعتباری است. این یک مطلب. نیز فرمو دند وجودات به تمام ذوات خود متباین هستند، و اختلاف فصلی و اختلاف به عوارض مصنفه و مشخصه با همدیگر ندارند تا وجود، جنس و یا نوع شود. این مطلب دوم. و فرمو دند: این وجودات که حقایق متباین هستند، یکی از آنها که طرف است، وجود بحت و صرف إنیّت است، و ترکیب در او راه ندارد، و آن طرف به نام وجود «واجب» است، ولی ماسوای او زوج ترکیبی هستند که مقارن با ماهیتند، و تفاوت آنها به حدود است، و این موجودات متباینه به تمام ذواتها البسیطه ملزوم یک لازم هستند، و آن لازم عام بر همهٔ آنها حمل می شود، و آن لازم عام مفهوم وجود مشترک است که از این ملزومات اعتبار و انتزاع می شود، همان طور که عرض عارض من صمیمه نه به ضمیمه بر آنها حمل می شود، پس این عرض از قلب و سر و و اقعیت من صمیمه نه به ضمیمه بر آنها حمل می شود، پس این عرض از قلب و سر و و اقعیت من صمیمه نه به ضمیمه بر آنها حمل می شود، پس این عرض از قلب و سر و و اقعیت و حقیقت هر موجودی «یتخذ و ینتزع ثم یحمل علیه» و منافات ندارد که لازم واحد

درس هفتاد و هشتم: تاریخ ۲/۱۲/۱

باشد، و ملزومات متعدد، با آن تفاوت كذايي كه يكي وجود بحت باشد، و ديگران مرکب بوده باشند. این هم مطلب سوم ایشان در سلسله وجودات بود. سپس فرمودند: حمل اين وجود عام كه محمول بالضميمه نيست، و من صميمه است، بـر این ملزومات کذایی به تشکیک است، و تشکیک عارض این مفهوم عام می شود، و مفهوم عام عارض بر آن ملزومات متعدد میگردد، پس حمل معنای عام، وجود عام بر این کثیرین به تشکیک است، و تشکیک به اقدمیت و اشدیت و اضعفیت و اؤلیت و آخریت میباشد و این، تشکیک خاصی نیست که ما به التفاوت عین ما به الاتفاق باشد، این قسم دوم را در این کتاب و کتب مشائین اقدمین و همهٔ حضرات اهل عرفان می خوانید. تشکیک ذات مظاهر اهل عرفان، یعنی وجود صمدی حقیقت واحده ذات المظاهر است؛ مثل اينكه چنين بكوييد: أبْ أب است؛ منتها اينجا بركه است، أنجا نهر است، أنجا بحيره است، أنجا بحر است، به اين نحوه مظاهر متفاوتند، نه أب متفاوت باشد و در این کتاب میگوییم: حقیقت واحدهٔ ذات مراتب، نه ذات مظاهر، مگر در بعضی از جاها مثل بحث علت و معلول، و موارد دیگر هم، مرحوم آخوند تفوّه به همان فرمایش حقیقت واحدهٔ ذات مظاهر میکند، و آن حرفی راکه دیروز به عرض رساندیم، ایشان اینجا دارند. عبارت شیخ را که از مبلحثات نقل میکنیم، امروز نقل فرمود. دنبالهٔ گفتار شیخ را نیاورده است که مراجعه میکنید. شیخ هسم در آنجا شبيه همين فرمايش را دارد كه آخوند ميفرمايد: «فإنَّك لو عرفت هذا المعني في الوجود صرت من الراسخين في العلم. أنجا هم شيخ در مباحثات دنبالة فرمايشش كه مثلاً به این زبان و قریب به این تعبیر میفرماید که خداوند نیل به این مقام را نصیب همه كند و از قضا اين هم از آنجايي است كه ميبينم همه قائل به وجود صمدي اند. بنده این همه پافشاری دارم و ابن ترکه نیز چنین میگوید، پس ایس مطلب که در

۱. فخر رازی در ج ۱، ص ۳۲ و ۳۳، (ط ۱)، کلام شیخ را در جاحثات نقل کرده است، و نیز برای تحقیق بیشتر ر.ک: کلام دیگر شیخ در جاحثات منقول از ص ۱۳۹\_ ۱۴۰؛ عبدالرحمن بدوی، ارسطو عند الاوب.

کتابهای رایج درسی گفته شده، و در ذهنها جا کرده است که اینها قائل به حقایق متباین کذایی، که الآن تقریر کردیم، میباشند صحیح نیست، و حرف این است که به عرض میرسانیم. خداوند توفیق نیل به این مقام را بدهد که انسان به معنای حقیقت وجود صمدی و توحید اسلامی قرآنی برسد، و به سرّ این حرف برسد تا واحد را قاهر ببیند و کثرت را مقهور ببیند، و بداند که وحدت در کثرت و کثرت در وحدت است و کثرات رهزن نشوند، و هم رهزن نشود! آن سلطان ﴿فَأَیْنَمَا تُوَلُّوا فَقَمَّ وَجُهُ ٱللَّهُ برایش پیاده شود، و آن دولت ﴿هُو ٱلأُولُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِنَ وَمقام را شهوداً بعد از سفر اول لمس کند. خداوند توفیق نیل رسیدن به این حقیقت و مقام را نصیب بفرماید.

فالحق، بنابر مبنای مشاء به این آقا بگوییم که شما راجع به موجودات خواستید عنوان کنید وجود واجب با وجود ممکنات در داشتن ماهیت شریک هستند که ایــن وجود عام کذایی بر او حمل میشود، و له ماهیه و وجود. «أجیب» که دو وجه در تضعیف او جواب دادیم وفق نمی دهد. پس بنابر مبنای مشاء میگوییم: آن حقیقت واجب چنین وجودی است، و ایس فرمایش که فرمودید: «منها: أن حقیقة الله لا یساوی...» این اصلاً راه ندارد پس این مقدمه که «علی أن وجود الواجب یساوی وجود الممكن، كه مقدمهٔ اولى بود، بنابر مبناى مشاء اين مقدمه صادق نيست و راه ندارد، گرچه مشاء قائلند که لازم عام بر همه حمل میشود؛ ولی به این نمیتوان دو حقیقت را یکی دانست، زیرا ایشان حقیقت وجود در واجب و حقیقت وجود در تکتک ممکنات را متباین می دانند. پس اگر از مفهوم عام بگذریم، شرکتی بین آنها نیست فالحقّ في الجواب على الطريقة المشائيين أن يقال: إن وجود الواجب لا يسساوي وجـود الممكنات اين مطلب نظر به متن دليل أن شخص دارد كه گفت: «عـلى أنّ وجـود الواجب يساوي وجود الممكن في كونه وجبوداً» پس در مصداق وجبود مساوي نیستند، گرچه هر دو لازمی به نام مفهوم عام وجود دارند که بر هر دو به اشتراک حمل می شود. آن حقیقت، وجود و محض انیت است، و ممکنات با ماهیات درهم آمیخته اند بل یشارکها فی مفهوم الموجودیة العامة اینجا جای نزاع و حرف نیست که یک معنای لازم عام بر همه حمل می شود التی هی این معنای عام من المعقولات الثانیة وهذا المفهوم که یک معنا لازم عام حمل بر کثیرین می شود وان کان معنی واحداً، لکنه لازم خارجی البته لازم بالضمیمه نیست. پس این لازم و عرض عام، لازم خارجی است واتحاد اللازم که آن مفهوم عام است از آن پنج شش مطلبی که در بیان مذهب مشائین متاخر عرض کردیم، یکی اش این بود که لازم واحد بر کثیرین صادق است، و بر آنها متاخر عرض کردیم، یکی اش این بود که لازم واحد بر کثیرین صادق است، و بر آنها لاینانی اختلاف الملزومات بحسب الحقیقة، که موجودات از واجب تا آخرین مرحلهٔ ممکن مثلاً تا هیولای اولی، ملزوم عام هستند. پس بنابر طریق مشاء وجود لازم، ملزومات حقایق متباین به تمام ذوات باشد، و وجود لازم عارض وجود لازم، ملزومات حقایق متباین به تمام ذوات باشد، و وجود لازم عارض و آنها معروض می باشند. و حمل آن هم به تشکیک بر این مصادیق و ملزومات و ده باشد.

ومنها: أن الواجب إن كان نفس الكون اولين «منها» وجه اول در كتاب مباحث، و دومين «منها» وجه سوم مباحث است، سومي را چيزي يادداشت ندارم كه چندم است، اينكه الآن مي خوانيم، وجه چهارم مباحث مشرقيه است. دانستن اين مطلب مهم است كه جوابي كه آخوند مي دهد، نيز از مباحثات شيخ است كه آخوند آن را از مباحث

۱. این مباحثات چاپ شده است و بعضی از نسخ دیگر نیز داریم که چاپ نشده است، و آنها با هم تفاوت دارند، و هر دو را با این متن تطبیق کردیم، خیلی پراکندگی دارند، نسخ جاحثات شیخ الرئیس خیلی اختلاف دارد، زیرا شاگردان شیخ ورای درس و بحث رسمی که در محضر شیخ بودند، سؤال و جواب داشتند. این سؤالها و جوابها را آقایان جمع کردند و جمع آوریها و تقریر و تحریر ایجاب کرده است که نسخ حباحثات مختلف باشند. در بعضی از نسخ خطی سؤال به وس، و جواب به وج، مشخص شده است، و این سؤالات گوناگون و مختلف با تقریرات مختلف در آن موجود است؛ چنان که ترتیب این سؤالات نیزگوناگون است و چنین نیست که

مشرقیه فخر رازی نقل کرد. این وجه چهارم فخر رازی است، شبهه خیلی نازل است، و حرف را طوری میپیچاند که خیلی دور از واقع است.

منها: أن الواجب إن كان نفس الكون في الأعيان أعنى الوجود المطلق عبارت را توجه داشته باشید. امروز عبارت وجود مطلق داریم بعد یک عبارت مشترک داریم؛ یعنی مطلق و عام. این مطلق غیر از آن مشترک است. باز یک لفظ مشترک دیگر داریم که غیر از این مشترک است و آن دو غیر از این مطلقند. اینها را باید توجه داشت. الآن یک لفظ مطلق را معنا میکنیم و باز یک لفظ مشترک را معنا میکنیم که به معنای عام و مفهومی عام است، و باز لفظ دیگر مشترک معنا میکنیم و آن، یعنی وجود احاطی صمدی بسيط. اينها را بايد توجه داشت. پس اين لفظ معاني مختلف دارد. «أعني الوجود المطلق» اين مطلق در مقابل مقيد بعدي است لزم تعدد الواجب ضرورة أن وجود الجوهر غير وجود العرض. وإن كان هو الكون مع قيد التجرد پس اين مطلق، يعني بي قيد تجرد؛ يعني اين مطلق بالا در مقابل اين عبارت است. الآن اين مطلق، مطلق از قيد تجرد شد، پس یا مطلق از قید تجرد است، یا با قید تجرد. با قید تجرد که حرفش می آید پس این مطلق، یعنی مطلق از قید تجرد، یعنی با قید تجرد نباشد. پس بفرمایید: هر کجا که وجود قدم نهاده واجب است؛ چون مطلق از قید تجرد است، و آنکه واجب هست، مجرد است، اگر بخواهیم واجب را از قید تجرد مطلق بدانیم. پس هر کجا که وجود قدم نهاد، بفرمایید: واجب است. در این صورت واجب متعدد می شود؛ چون قید تجرد با مطلق مأخوذ نيست، پس واجب مجرد از ماهيت نباشد. بنابرايـن بـا أنكـه ممكنات مجرد نيستند، ولي چون وجود مطلق دارند، پس واجب ميشوند، بنابراين

<sup>→</sup> هر چه این نسخه دارد نسخهٔ دیگر هم همان را داشته باشد. در هر صورت ما به همان جاحث منوقه رجوع کردیم و با عبارت ایشان مقابله کردیم، جاحث مطبوع در حیدرآباد دکن نیز کمک میکند، ولو کتابی که با تصحیح قیاسی چاپ شود پر غلط خواهد بود. جاحث هم بی غلط نیست. و نیز نسخهٔ خیلی خوبی از جاحث فخر در نزد من است که در تصحیح آن کمک میکند، نسخهٔ کهنه و اصل است و میدانید یک داری، داری شود یا یک داری، داری شود کار میرسد، و اینجا مثلاً عبارت دیوجدی، دیؤخذ، باشد در معنا راحت تر میشویم.

محذور برداشت قید تجرد از مطلق وجود، تعدد واجب است. اگر بخواهید جلو اشکال را بگیرید، بفرمایید: با قید تجرد است، در این صورت به شقّی که بعد می آید می رسیم، ولی الآن در همین شقّ اول هستیم ضرورة أن وجود الجوهر غیر وجود العرض. این یک مورد مثال زده شد، وگرنه مثال موضوعیت ندارد. پس وجود جوهر غیر وجود عرض است؛ چنانکه وجود ارض غیر وجود سماست. پس همهٔ کثرات وجودات گوناگون و متغایر دارند و قید تجرد هم در آنها شرط نیست، و هر کجا که وجود قدم نهاد، باید واجب باشد.

اكنون شق دوم، كه واجب مع قيد تجرد باشد، بررسي مي شود وإن كان هو الكون مع قيد التجرد، لزم تركب الواجب من الوجود والتجرد، زيرا وجود به علاوه قيد تـجرد، دو چیز میگردد، و ترکیب لازم میآید. مع أنّه عدمی، یعنی تجرد معنای عـدمی است، چون تجرد عدم مقارنهٔ موجود با ماده و لوازم ماده است. موجود مادی مبتلا به ماده است، ولی مجردات مبتلا به ماده و لوازم ماده نیستند. پس مقارنت و مبتلا و پایبند بودن او به ماده و لوازم ماده منتفی است، و این امر عدمی است. پس عدم مقارنت به معنای تجرد است، و آن امر عدمی است. و چون واجب یک جزء عدمی دارد، و تحقق امر عدمي ممكن نيست پس واجب معدوم است، زيرا مركب مؤلف از اجزا با تحقق اجزا تحقق پیدا میکند، و با عدم یکی از اجزا منتفی میشود. مع أنه، یعنی تجرد عدمی لا يصلح أن يكون جزءاً للواجب پس اگر واجب وجودِ مع قيد تجرد باشد تركيب لازم مي آيد،و اگر اين قيد تجرد شرط باشد و نه جزء، محاليت آن واضح تر است؛ زيـرا واجب ذاتاً واجب نيست، بلكه با شرط واجب است. پس «بذاته ليس بواجب» و تــا شرط ضمیمه نشود و قید اضافه نگردد، واجب نمی شود. پس مع قیدالتجرد یا بشرطالتجرد وجود را از وجوب مىاندازد لذا فـرمود: لزم أن لا يكون الواجب واجـباً لذاته. چون محتاج به این شرط است اینها شقوقی بود که از «أنّ الواجب إن کان نفس الكون في الأعيان، شروع شد و اين شقوق مقابلش است كـه، إن كان غير الكون في

الأعيان. «غير الكون في الأعيان». يعنى چه؟ اينها با الفاظ بازى كردن است. در اوايل ملامحسن خوانديم:

افــــعال عـــموم نــزد اربـاب عــقول

كون است و وجود است و ثبوت است و حصول

چه بفرمایید وجود، چه کون، چه حصول و چه ثبوت، خلاصه همه تحقق فی الخارج است پس اگر کون بوده باشد. «غیر الکون فی الأعیان» معنای آنچه می شود؟ چیزی که منشأ این همه هستی ها در نظام هستی است. هستی است. و او می شود؟ چیزی که منشأ آثار می باشد، چگونه این سخنان در مورد وی می آید «فإن کان بدون الکون» که وجود نباشد، و تحقق پیدا نکند، پس یک ماهیت اعتباری در وعای ذهن می ماند فمحال ضرورة أنه لا یعقل الوجود بدون الکون، و إن کان مع الکون الآن دو چیز درست می کند: یک واجب و دیگر مع الکون، که قید آن است. پس مراد از آن واجب ماهیت است «إن کان الواجب مع الکون» به ما دارد می گوید شما ببینید تعبیر تان را مواظب بوده باشید بعد شیخ می فرماید: معبّر در عبارت در مقام تعبیر حقایق را می فهمد، و می آورد و در عالم لفظ می خواهد تعبیر کند می دانید که،

معانی هرگز اندر حرف ناید که بحر قلزم اندر ظرف ناید

پس در مقام تعبیر الفاظ مرکبه، چنین الفاظی که موهم ترکیب است، از آن حقیقت بسیط می شود، پس «واجب مع الکون» یعنی «ماهیت و وجود» پس انبت محضه دارای ماهیت شده است؛ یعنی واجب از ماهیت شده است؛ یعنی واجب از ماهیت و وجود ترکیب یافته است «وان کان مع الکون» حالا که مع شد فإما أن یکون ماهیت و وجود ترکیب یافته است «وان کان مع الکون» حالا که مع شد فإما أن یکون الکون داخلاً فیه وجود نمی تواند وی باشد داخل، چون اگر بگوییم داخل در او و جزء اوست و مرکب می شود باید بگوییم: خارج مقارن شده است، و اگر مقارن شد تمام وجودات و ماهیات چنین هستند، زیرا همه مقارن هستند، و «مع» هم هستند. چنین نیست که ماهیت جزء وجود باشد، و یا وجود جزء ماهیت باشد. جزء، یعنی مقوم.

مثل اینکه می فرمایید: «حیوان مقوم انسان است» و یا «ناطق مقوم انسان است»؛ یعنی جزء معنایش است. اینجا جزء بگوییم ترکیب لازم می آید، پس جزء نباشد، بلکه می گوییم: خارج، و اگر خارج باشد «مع» درست شده و در این صورت ترکیب از ماهیت و انیّت می شود. و آن کان مع الکون فإما أن یکون الکون داخلاً فیه وهو محال ضرورة امتناع ترکب الواجب أو خارجاً عنه مثل دیگر موجودات که ماهیت خارج از وجود است، هیچ یک از وجود و ماهیت مقوم همدیگر، و جزء معنای هم نیستند، وهو المطلوب، لأنّ معناه زیادة الوجود که کون است علی ما هو حقیقة الواجب، یعنی ماهیت. پس واجب دارای ماهیت شده است، و وجود زاید بر ماهیت در واجب گردیده است، و واجبمرکب از آن دو شده و ترکیب پیش آمده است، و این ماهیت هم از این وجود دست بردار نیست. این فرمایش ایشان در زیادت وجود بر ماهیت

و بوجه آخر باز به صورت به آن نزدیک است، گرچه این وجه آخر با آن بالا تفاوتی دارد، و آن اینکه، در بالا ترکیب از ماهیت و وجود مورد نظر بود، و در این وجه، حق تعالی دارای ماهیت کلیه می شود. پس عمدهٔ نظر به کلیت ماهیت است، و در کلام غیاث الدین منصور چنین بود که واجب اگر دارای ماهیت باشد. می توان گفت که به هر حال، ماهیت وی ماهیت کلیه می شود، پس این وجه با آن وجه به همین مقدار از هم جدا هستند. إنا لا نشك فی آن معنی الوجود، هو الکون والتحقق این یک کبرای کلی و اصل مسلمی است که اکنون در مورد پیاده می شود فی الوجود الخیاص، یعنی وجود خاص واجبی؛ زیرا الآن عمدهٔ بحث روی آن است اما آن یشتمل علی معنی الکون والثبوت آو لا یا این واجب از ابتدا بنای کثرت را گذاشت و ماهیت واجبی را پس از آنکه ماهیت واجب بود، کنار گذاشت، سؤال می کنیم که، این ماهیت واجب که من درست کردم و کنار گذاشتم آیا کون و ثبوت بر او صادق هست یا نه؟ حالا اگر وجود ندارد پس این «لیس بوجود» در او صادق است، پس وجود جزء آن نیست تا ترکیب ندارد پس این «لیس بوجود» در او صادق است، پس وجود جزء آن نیست تا ترکیب

لازم اَید. پس وجود از آن باید خارج باشد، و با آن معیت داشته باشد، و خود او ماهیتی است كه كليت بر او صادق است. إما أن يشتمل اين وجود خاص على معنى الكون والثبوت أو لا، فإن لم يشتمل اگر كون و ثبوت بر اين واجب صادق نيايد فليس بوجود قطعاً، إذ لا معنى يعني معنايي جز عدم وجود ندارد للوجود الخاص بـالشيء إلاكـونه وتحققه پس اینکه مشتمل برکون و ثبوت نباشد صحیح نیست وإن اشتمل شق دوم که وجود خاص مشتمل بركون و ثبوت باشد على معنى الكون كان الوجود المطلق ذاتياً له. اينجا وجود مطلق مراد كدام وجود مطلق است؟ أيا وجود مطلق به معناي عام وجود باشد در این صورت چگونه مفهوم عام ذاتی او باشد؟ این خیلی مبتذل است و معنا ندارد كان الوجود المطلق، مطلق سعى و ارسال حقيقت وجود ذاتياً له اين اصل مدعاست، و چه خوب از اینکه می فرماید: «کان الوجود المطلق ذاتیاً له» جای حرف است فهو، يعني وجود مطلق إمّا أن يكون جزء الواجب پس جزء بيمعناست، ولي نفس او واجب مطلق باشد، صحيح است، و مراد از وجود مطلق مفهوم عام نيست وأيَّاماً كان يلزم أن يكون له ماهيه كلية الآن حرفش گنگ است، نمي دانيم چه ميگويد؟ آيا از این وجود مطلق وجود مفهومی عام را میخواهد؟ این مفهوم عام دردی را دوا نمیکند، پس وجود مطلق خارجی را میفرماید که نفس وجود و جود صمدی است. این حرف خوبی است، ولی محذور بار نمی شود. مستشکل در هر حال به لفظ گنگ و مندمج و مبهمي اشكال را پياده كرد كه اگر اين مطلق ذاتي وي بوده باشد، تركيب لازم مي آيد، و اگر نفس و عين خودش باشد مطلوب ما حـاصل است؛ يـعني وي داراي ماهیت کلیه می شود.

در حالی که شماگفتید: ماهیت کلیه بر او صادق نمی آید، اینکه نفس وجود است، معنا ندارد و آنه محال این فرمایش مستشکل بود. همین طور که ملاحظه می فرمایید، عبارتش چه قدر دست انداز دارد و صریح نیست. وی بحث وجود مطلق را با وجود مطلق آنی صمدی درهم و برهم کرده، و اطلاق وجود بر آن حقیقت نموده است.

والجواب: أما عن الأول يعني اشكال اول كه واجب نفس كون باشد فـبأنّ الواجب نفس الوجود الخاص المخالف لسائر الوجودات هيج يك از اشكالات شما پيش نمي آيد تا در ذهن خودتان اول یک واجب مفروضی را کنار بگذارید، سپس بـفرمایید: ایـن معالوجود است یا بالوجود است. بله اینها نفس وجود است و آن چیزی که بـر او و دیگران صادق است، مفهوم عام وجود مثل شیئیت است، و کاری به وجود خاص ندارد. هر چند از متن وجود خاص برخاسته است. دفیان الواجب نفس وجود الخاص المخالف لسائر الوجودات، باز اين به مبناي متأخرين مشاء مي شود لأنه متقدّم قاهر بالذات عليها بر اين وجودات قاهر است غنيّ بالذات عنها از اين موجودات بي نياز است مؤثّر بالذات فيها در اين موجودات مؤثر است. ولا نزاع. اكنون مي فرمايد: آن معنای عام وجود مطلقی که بر همه صادق است، آن مفهوم عام، انتزاعی اعتباری است. در این کسی دعوا و بحثی ندارد، و این مفهوم، کاری به وجود حقیقت خاص ندارد. پس این دو سخن که ما میگوییم: وجود خاص حقیقت واجب، و شما مي فرماييد: وجود مطلق بر همه صادق است. با هم منافات ندارد ولا نزاع في زيادة الكون المطلق الذي هو أمر عقلي كالشيئية و نظائرها از اين معاني عامه عليه بر واجب تعالی صادق است کما مرّ. اما چنین نیست که هر معنای عامی بر چیزی صادق آید جزء خارجی وی شود و جنس او گردد، پس وهم رهزن شود، و بگوید: مثلاً شیء جنس الاجناس است، برای اینکه هیچ چیز اعم از او نیست، و چون شیء بر حق سبحانه اطلاق میشود، پس این شیء مقوم و جزء ذات میشود، در حالی که هر معنای عام جنس نیست، بلکه آن عامی که ذاتی است، جنس است لکن موجودیة الواجب بمعنی ما به الوجود ليست أمراً وراء نفس ذاته چرا شـما مـوجوديت را غـير از ذات گـرفتيد، و دوگانگی در واجب پدید آوردید؟ کما صرّح به الشیخ فی کتاب المباحثات: عبارت ایشان را از مبحث مشریه ا نقل فرموده است. البته اندکی بین نسخه ها تفاوت هست

۱. ج۱، ص۲۲.

ما نسخه بدلها راكه در نسخ ما هست در حاشيه بادداشت كرديم. من أنّ ماهية الحق موجودة لا بوجود يلحقها اينجا ميفرمايد: «ماهية الحق» ولي چـون هـر قـومي بـراي خودشان اصطلاح دارند، لذا باید حرفهای دیگر ایشان را نگاه کرد. الآن جناب عالی مىدانيد كه اگر شيخ مىفرمايد: حق تىعالى وجىود بىحث است، آنىها را قىرينه قىرار مىدهيد كه مىفرماييد: مراد از اين ماهيت، ما به الشيء هو هو، معناي عام ماهيت است، نه ماهیت خاص، که از جنس و فصل مرکب است، والآن دعـوا و حـرفي کـه داریم راجع به ماهیت خاص داریم که از جنس و فصل مرکب است، و ماهیت به این معنا بر حق تعالى مورد نزاع است. پس اگر اين ماهيت اينجا «ما به الشيء هـو هـو» باشد، بس ماهية الحق، يعني حقيقة الحق. برخى از بندكان خدا به ظواهر الفاظ نگاه کردند و چون از شیخ کتابهایی در دست داشتند کلمات وی را از این کـتاب و آن کتاب جمع آوری کردند و گفتند: شیخ قائل به اصالت ماهیت بوده است، در حالی که تحقيقي ميخواهد. ١ همن أن ماهية الحق موجودة، حالا كسي اين عبارت اسفاد را نقل کند، و سند هم بدهد که آخوند قائل به اصالت ماهیت در اسفار است، این کار عوام پسندانهای است، ولی در اینجا سخن دیگران نقل شده تا نوبت به نقد آن برسد. عدهای این گونه اقوال را به بزرگان نسبت میدهند؛ ولی جهت حرف را نمی دانند من أنَّ ماهية الحق ما به الشيء هو هو موجودة لا بوجود يلحقها أي من خــارج يــعني ايــن ماهیتی که ما میگوییم با ماهیت انسان دو تاست، ماهیت انسان «یلحقها وجود من خارج» لذا باید از خارج وجود به او ضمیمه شود، و او را در خارج تحقق بدهد، اما وجود حق سبحانه این طور نیست که «له ماهیة»، سپس وجود بیاید و او را در خارج متعين كند، بلكه نفس وجود است، وليست هي حقيقت حق سبحانه كالإنسانية التي هي موجودة به این بیان است که در انسان بأنّ لها وجوداً خارجاً عنها در انسان ایـن را مى فرماييد، اما در حق سبحانه چنين نمى فرماييد بل همي، يمعنى ماهيت حق. پس

۱. وی علامه حاثری صاحب کتاب حکمت مشده در پنج جلد است.

ماهيت انسانيت نفس وجود نيست؛ ولي ماهيت حق نفس وجود است نفس الوجود بلا وجود ملبوس از او که دربیابیم تمام ماهیات لباس وجود پوشیدند، پیش از وجود لباس وجود به تنشان نیست، حالا وقتی وجود گرفتند، و ملبوس به لباس وجود شدند، پس در ماسویالله وجود زاید بر ذات آنهاست، اما در حق سبحانه نمی توانید بفرمایید که ملبوس به وجود است؛ چون وقتی تصور نمی شود که عاری از این لباس باشد، و بعد به او لباس بپوشانیم، ولی ماهیت دیگر ما سویالله این طورند. «وهو نفس الواجبیة وهی معنی بسیط» زوج ترکیبی در او راه ندارد. اینجا فرمود: «معنی بسیط» عباراتی که پیش از آن نقل کردیم فرمود: «فرد»، و در هر دو لفظ بسیط و فـرد یک حـقیقت را مىرساند «وإن كان» واو وصليه است المعبّر يعبّر عنه بلفظ مركب گاهي معبّر در مقام تعبير مى فرمايد حقيقت واجب «يجب وجوده». پس براي واجب الفاظ مركب مى آورد و يا مىگويد: واجب الوجود. پس اين الفاظ مركب در مقام تعبير و تبيين است؛ چنان که در بسایط اینجا هم چنین میگوییم. شما به زبان شیخ بیاض را تعریف بفرماييد. از شما سؤال ميكند. بياض جوهر است؟ ميفرماييد: نه. حالاكه جوهر نیست، ماده و صورت ندارد، ماده و صورت از آن جوهر است، پس جنس و فصل ندارد، برای اینکه جنس و فصل متفرع بر داشتن ماده و صورت است، پس با آنکه بياض بسيط است، ولى تعريف مى كنيد: «البياض لون مُفرَق لنور البصر»؛ لونى است که چشم اَدم را میزند، به خلاف سواد که قابض است و جمع میکند. پس لون جنس بياض و مفرّق نور بصر فصل أن است. از أن طرف هم مي فرماييد: بياض بسيط است و اینجا میفرمایید جنس و فصل دارد، دوباره میفرمایید: اینکه گفتم جنس و فصل است؛ یعنی به منزلهٔ جنس و فصل است. پس یک معنای عامی لحاظ می شود. پس شما بسايط اينجا را هم كه بسيط مي دانيد، در مقام تعبير الفاظ مركب مي أوريد. اينجا در مقام تعبیر می فرمایید: واجبی که «یجب وجوده أو إن کان، آقایان در عبارات شیخ در اینجا به زحمت افتادند: بعضیها آن را به معنای «اِلاً» «واِلی آن» گـرفتند، ظـاهراً

احتیاجی ندارد، و ما «أو» میخوانیم و به معنای عاطف أو إن کان له وجود مشترك فیکون ذلك لازماً حتی یقال یجب له یا به این جهت است که عطف بر حرف «إن کان المعبّر یعبر» است. «أو إن کان» نسخ مختلف است یا به این صورت، معبّر در مقام تعبیر میگوید: «إن کان له وجود مشترك» آن وجود عام مشترک در اینجا «یجب» چون وجود و لزوم آن را نمی توان از این موطن برداریم، ولی در جای دیگر می توانیم آن را برداریم؛ چون در متن ذات ماهیت من حیث هی، وجود داخل نیست پس می توان وجود را از او برداریم، ولی آیا در واجب تعالی هم می توان صدق وجود عام بر او لزوم نداشته باشد و بتوان از وی برداشت؟ این غیر ممکن است گرچه معبر تعبیر می کند «إن کان له وجود مشترك فیکون ذلك لازماً حتی یجب له» شما بوق و کرنا می کنید و این حرف را تعبیر می کنید که پس واجب است؛ یعنی «له وجود کذا» و می کنید و این حرف را تعبیر می کنید که پس واجب است؛ یعنی «له وجود کذا» و

### پاسخ: الفاظ مرکب در واجب موهم ترکیب است

دو وجه از شبهات موضوع بحث ما را، که وجود حق سبحان محض إنيت است، مطرح فرمود. آيا واجب تعالى غير کون است و يا عين کون؟ غير کون معنا ندارد، و عين کون باشد دو وجه لازم مي آيد: زيادتي وجود بر ماهيت وجه اول بود و وجه دوم، کليت ماهبت آن است.

در پاسخ میگوید: چرا وجود واجب را به ماهیت و وجود تحلیل کردید؟ در حالی که این وجنود عین واقعیت و متن حقیقت است، و در مقام تعبیر از الفاظی استفاده میکنند که موهم ترکیب است و گرنه در بسیاری از بسایط چنین تعبیراتی می آورند. ما در بحث، وجود رابط و رابطی گفتیم مثلاً وقتی میگوییم: «الله موجود» اینجا ثبوت شیء لشیء نیست، ثبوت شیء است و این فرمایشی که شما در عبارت به صورت

درس هفتاه و نهم: تاریخ ۲/۱۲/۱۴

تركيب أورديد و ميگوييد: «الله موجود» و يا «الواجب له الوجود». اينها تركيب واقعى نمی آورد، چنین نیست که وقتی «الله موجود» میگوییم در لفظ «الله» را یک طرف بگذاریم، و یا در «الواجب موجود» واجب را کنار بگذاریم، و وجود را برای او ثابت کنیم. پس معنای آن «الواجب له الوجود» نیست، زیرا در اینجا ثبوت شیء لشیء نیست. خلاصه وجود رابط در اینجا نداریم و در بحث رابط و رابطی بـه عـرض رساندیم که اگر به قاعدهٔ نحو، ادیب میگوید: در «الواجب موجود» الواجب مبتدا و موجود خبر است، و بین این دو باید ضمیر رابط باشد، این حرف ادیب در مقام تركيب عبارات و الفاظ و ربط دادن الفاظ به يكديگر كلام خوبي است، و ما هم قبول داریم، لکن در معنا و واقعیت اگر بخواهیم عبارت را بشکافیم دو چیز نیست، بلکه یک چیز است. پس اینجا وجود رابط نداریم. برای افادهٔ این معنا شواهدی از گفتار شیخ آورده که ایشان در مباحث و تعلیقات خویش، تنصیص و تصریح فرمود که این تعبیرات و ترکیبات به حسب تعبیر است، نه در متن واقع ترکیب بوده باشد؛ مثل این است كه بفرماييد: «الواجب عالم». أنجا چطور است از شما سؤال ميكنيم كه عالم و اوصاف و اسمای دیگر حق تعالی چگونه اشتقاق دارند؟ در «الواجب عالم» از شما سؤال ميكنيم كه اين عالم و علم صفت زايد است، يا صفاتش عين ذاتش است؟ مى فرماييد: صفاتش عين ذاتش است. پس صفات وى عين ذات است. در «الواجب عالم» نیز میگویید: صفات عین ذات اوست، ولی در عبارت ترکیب موجود است، اما در معنا وجود احدی را پیدا میکنید. پس تعبیری که شما خودتان دارید: «الواجب عالم» ترکیب را میرساند، ولی در معنا و واقع میفرمایید: در وجود احمدی صفات زاید بر ذات نیست، و هکذا الکلام در حمل موجود بر او، بلکه شما در مفارقات مطلقاً از نفس به بالا چنین میگویید؛ یعنی در ما فوق نفس، که همه مفارقاتند و یا مفارقی که تعلق به ماده دارد و مستكمل است؛ مثل نفس يا مفارقي كه تعلق به ماده دارد، كه كمّل چنین هستند، ما فوق نفس، که مخرج نفوسند، از نقص به کمال. دربارهٔ این مفارقات

می فرمایید: جوهر مجرد قائم به ذات عقل و عاقل و معقول است. سؤال می کنیم. یعنی چه؟ می گویید: یعنی علم و عالم و معلوم هستند. پس این جوهر مجرد عاقل، عالم و علم و معلوم است؛ معلوم خود اوست، و خودش نیز عالم و عاقل است پس این جوهر مفارق عاقل، عالم است. لذا بین عالم و معلوم در عبارت ترکیب درست می کنید که این جوهر مفارق عالم و معلوم است. اینجا ادیب که ترکیب می کند، می فرماید: آن مبتدأ، این خبر، در معلوم ضمیر رابط است. در مقام دستور زبان باید الفاظ را درست کرد، و بیان کرد. تا اینجا حرفی نیست؛ اما جناب عالی که می فرمایید: واقعیت هر این مفارق عاقل است، عالم هست، واقعیتش چگونه است؟ می فرمایید: واقعیت هر موجود مجرد قائم به ذات خود نفس علم و شعور است، و خودش برای خودش موضر است دویی معنا ندارد، اینجا عالم و معلوم کیستند؟ می فرمایید: بضرب من حاضر است دویی معنا ندارد، اینجا عالم و معلوم کیستند؟ می فرمایید: بضرب من الاعتبار در تحلیل ذهنی این را تفصیل می دهیم. پس در مادون واجب این گونه نظایر بسیار دارید، پس در وجود صمدی هم چنین باشد.

«کما صرّح به الشیخ فی کتاب العباحثات من أن ماهیة الحق موجودة لا بوجود یلحقه» چنین نیست که در عالم ماده اگر وجود ملحق ماهیت باشد، در آنجا نیز چنین باشد. در این عبارت ماهیت به معنای «ما به الشیء هو هو» آمده است. «لا بوجود یلحقه». مراد از آن در ممکنات و ما سوی الله است که ماهیتی دارند که جاعل او را به وجود موجود میکند پس وجود عارض او میشود. و فاعل، که خارج از وی میباشد، او را محقق میکند، ولی این معنا در حق تعالی پیاده نمیشود. حالا مثال میزند: «ولیس کالإنسانیة التی هی موجودة». در این جمله، انسانیت ماهیت به معنای اخص است؛ یعنی ماهیتی که جنس و فصل دارد و فاعل به او وجود می دهد «بأن لها وجود خارجاً عنها بل هی» ماهیت حق «نفس الوجود بلا وجود ملبوس» که ما سوای او همه لابس این وجودند. پس وجود ملبوسشان می شود. همه ما سوی الله پوشاک وجود را به خود پوشاندند، پس وجود ملبوسشان می شود. همه ما سوی الله پوشاک وجود را به خود پوشاندند، پس همه لابس وجودند، و وجود از آنها خارج است پس وجود

ملبوس أنهاست، ولي در حق تعالى نمي توان گفت: او لابس وجود است و جود ملبوس است؛ زيرا خود او نفس وجود است. پس او لباس وجود را از خارج در تن نکرده تا روزی بتواند از وی کنده شود، بلکه او نفس واجبی است «وهو نفس الواجبية» همين وجود، نفس الواجبية است. هر كونه از تعبيرات ميخواهيد از آن بنمایید، ولی مطلب معلوم بوده باشد. الفاظ حق، و واجب و دیگر الفاظی کـه اقـوام دارند، بر وی اطلاق می شود. البته «الله» اسم ناشی از مبدأ عالم است، و سخن ما در الله نيست، بلكه در مبدأ عالم است. اما اسم شريف الله، جامع جميع صفات كماليه است. حالا قبل از اين اسم شريف آنكه مبدأ هست و هنوز اسم نيافته بضرب من البيان، به أن اشارهای که در باب حدوث اسمای کانی به عرض رساندیم، ا در آن بحث است. دیگران از وی به عقل تعبیر کردند؛ چنان که شیخ اطلاق کرده، و در منظومه نیز اطلاق عقل بر مبدأ عالم كردند، و قدما بسيار از وي تعبير به عقل ميكردند، و ميگفتند: عقل است که وحدت صنع را حفظ میکند و عقل است که حافظ صور است و عقل است که مدیر و مدبر است. عقل، یعنی مبدأ عالم. و واجب تعالی عقل است؛ یعنی علم و قدرت و شعور است. آقایانی، مثل طاووسی در غایمتالمراد ۲ عنوان می فرمایند که پیشینیان و ریاضیدانان پیشین از مبدأ عالم مطابق سنخ کار و پیشهٔ خود، که ریاضیدان بودند، به «واحد» تعبیر میکردند و بعضی ها به «وحدت» تعبیر می فرمودند، بعضی ها به عشق تعبير ميكردند و هكذا الأن وجود و حق «وهو نفس الواجبية وهي معني بسيط» اینکه می فرمایند: بسیط الحقیقه، یعنی ترکیب در او راه ندارد. این معنای بسیط الحقيقه با معاني ديگر بسيط اشتباه نشود، زيـرا بسـيط را مـعاني گـوناگـون است، و اصطلاحات قوم باید حفظ شود. در کتب طبی آخوندی خودمان، قـدما بــه اعـضا و جوارح انسان میگویند بسیط؛ مثلاً به بازو و دست و چشم، بسیط میگویند، با اینکه

۱. ر.ک: درس ۷۸.

٢. ج ٢، نمط ١، فصل ٢٨، ص ١٥٤، (چاپ دفتر نشر كتاب).

همه مركبند، ولي بسيط به اصطلاح طبي بر أنها اطلاق مي شود و أقايان فلاسفه، روية جسم را سطح و بسیط میگویند که در اشادات در نمط اول فرمود: «الجسم ینتهی ببسيطه وهو قطعه». سطح پايان جسم است، و از آن به لفظ بسيط تعبير كردكه بسيط پایان جسم است. همین طور به اعراض، بسیط گفته می شود. نفوس ناطقه را بسایط مینامند که در آخر نمط ششم اشارات و در اواخر الهیات شفاه موجود بـود. در منطق، بسيط و مركب به الفاظ و معانى اطلاق مىشود و در مبدأ عالم نيز اطلاق بسيط می شود. پس بسیط را اطلاق های گوناگون به اشتراک لفظ است. اینجا بسیط است؛ یعنی فرد و وجود احدی و معرای از ماهیت میباشد؛ یعنی ماهیت به معنای اخسص راه ندارد «و هي وإن كان المعبّر يعبر». از جمله كساني كه از أن حقيقت تعبير ميكنند خود مستشکل است، و اگر بگوید: الواجب، معنایش این نیست که این لفظ مشتق همانند ساير مشتقات «له الوجود» است، و در «الموجود له الوجود» گرچه لفظ مركب و این وجود مشترک است، ولی معنای وجود مشترک عام، که در موجودات هم مي آيد و نمي توان آن را از روي واجب الوجود برداشت در هر جا به طوري است، در ممكنات قابل رفع است و در واجب قابل رفع نيست. پس با آنكه وجود عام مشترك از موطن وجود خاص واجبی برخاسته است، ولی نمی توان این لازم عــام را از وی برداشت، و در موجودات، چون وجود عین ماهیت آنها نیست، می توان این وجود را از وی برداشت؛ مثل این همه حوادثی که برای اکوان و ماهیات پیش می آید: آب و هوا نبود، الآن آب از بين رفت و هوا شد. پس آب اكنون موجود نيست، پس اطلاق لفظ وجود بر او نمی شود؛ ولی در واجب چنین نیست. پس در دیگر موجودات، چون وجود از متن ذات آنها نجوشید، لذا گاهی معنای عام بر آنها اطلاق میشود، و گاهی نمي شود، ولي در واجب هميشه هست «وإن كان له وجود مشترك؛ اين وجودي است که مشترک است پیش ترها به عرض رساندیم در این صیغهٔ اسم مفعولی «مشترك» این

۱. همان، ج ۱۲ نمط ۷، فصل ۶ ص ۲۸۵.

وجودی است که مشترک است پیش ترها به عرض رساندیم در ایس صیغهٔ اسم مفعولی «مشترک»، «فیه» را تخفیفاً نمی آورند و الا می دانیم که وقتی می گوییم: «زید، عمرو و بکر مثلاً در این مال و ملک مشترکند»، این مال مشترک فیه می شود. اینجاها که زمین و آسمان ملک و فلک حق سبحانه همه در این وجود عام مشترک هستند، و این عام مشترک، مشترک فیه است؛ منتها «فیه» را نمی آورند. پس وجود عام، مشترک فیه همهٔ موجودات است.

فیکون ذلك لازماً حتى يقال يجب له در واجب تعالى اين وجود عام لازم است، با اينكه وجود عام است، ولى لازم است. البته وجود عام خارج از او نيست، چون ممكن نيست اين وجود تبدل پيدا كند، و وجود عام خارج از او نيست، چون ممكن نيست اين وجود تبدل پيدا كند، و وجود عام از او برداشته شود. در جاهاى ديگر اين طور لازم نيست.

آو یؤخذ. باز به عرض رساندم نسخ جدید به جای «یؤخذ» «یوجد» دارد. اشکال ندارد چه «یؤخذ» بگیریم و چه «یوجد» بگیریم، معنا این می شود که آو یوجد الوجود بالمعنی العام و این معنا با «آو یؤخذ» تفاوتی ندارد؛ یعنی وجود عام مشترک لحاظ شده است. اکنون به عبارت توجه کنید فرمود: «وإن کان المعبّر... آو إن کان له... آو یوجد له اگر معبر تعبیر از او نماید یا اینکه دارای وجود مشترک باشد که «آو إن کان» عطف بر اول است و جمله «آو إن کان» با جمله «آو یوجد» و یا «یؤخذ» به یک کان» عطف بر اول است و جمله «آو إن کان» با جمله «آو یوجد» و یا «یؤخذ» به یک معناست و در هر دو میگوید: وجود مشترک و معنای عام از مصداق انتزاع و بر او حمل شود، و در واجب این لازم برداشتنی نیست، پس «فیکون ذلك لازماً له». به هر دو عبارت، که به یک معناست، میخورد «لا یرفع»، یعنی این معنای عام را از واجب ازلاً و ابداً نمی توان برداشت و هو له من وجوده الحق «هو» به لزوم مستفاد از «لازما» و یا عدم رفع مستفاد از «لا یرفع» برمیگردد. پس این معنای لازم از وجود حق گرفته یا عدم رفع مستفاد از «لا یرفع» برمیگردد. پس این معنای لازم از وجود حق گرفته یا عدم رفع مستفاد از «لا یرفع» برمیگردد. پس این معنای لازم از وجود حق گرفته می شود، به او ضم شود، و همیشه هم بر او حمل می شود، به

خلاف دیگران، که از وجود خود آنها منتزع نمیشود، بلکه از وجود آمده از دیگری این معنای عام انتزاع میشود، و گاهی هم آن وجود نمیآید، و یا برداشته میشود.

«لكونه موجوداً، أو جعل أنه موجود في أصله وماهيته». «جُعل» مجهول خوانـده شد، و میخواهید «جَعَلَ» بخوانید و ضمیر را به معبّر بزنید، ولی یادداشت دارم که صورت عبارت دلم ميخواست كه «يؤخذ» «يأخُذُ» با الف بوده باشد و با أن عبارت یک دست میشد؛ یعنی «جَعَلَ» و «یأخذ» که معبّر هر چند ترکیب را این گونه اخمذ میکند و این طور قرار میدهد حالاکه واقعیتش این است به همین صورت عبارت هست و ما هم کاري نداشتيم و به عرض رسانديم. کيف کان، جُعل چه مجهول چه جَعَل ضمیر به معبّر برگردد اینجا «جَعَلَ» به معنای «اعتقد» میآید یا جُعل أنّه موجود في أصله وماهيته يعني اين يك واقعيت و حقيقتي است كه «في أصله وماهيته» موجود هست. حالاً وقتى اعتقاد اين است و به دلش عقد و گره بسته و معتقد است، و اين را یافته؛ حالاکه میداند او چنین موجودی است این الفاظ و تـرکیب در عـبارت چــه ضرری به او میرساند؟ چنان که من شیخ هم اعتقادم بر این است که وجود صمدی كذايي است، در مقام تعبير - الى ما شاءالله - الفاظ مركب مي آوريم. اكر عالم را «ذات ثبت له العلم» بگیریم، این سخنان برای انموذج خوب بود. در آن مباحث گفتیم وجود رابط نداریم. در مبدأ واجب و مبدأ موجود وجود رابط ندارد ولو اینکه آقای نحوی در ترکیب این چنین ترکیب میکند. باید وجود رابط و رابطی صاف شود، زیرا بر اثر استیناس به آن مسائل، یعنی مبتدأ و خبر و رابط و ضمیر مقداری در فهم حقایق در زحمت هست. چطور ما اینجا میگوییم: «زید قائم»، «زید موجود» اینجا هم میگوییم: «الله موجود». پس در هر دو جا به زبان ادیب مبتدأ و خبر است، و خبر مشتق است، و رابط میخواهد، و این در عبارت درست است، اما بیاییم در تحلیل عقلاني ببينيم «شيء ثبت له الوجود» از شما بپرسيم: «ذات ثبت له العلم»، يعني صفات او زاید و خارج از ذات اوست؟ می فرمایید: نه. پس این ترکیبات که در ظاهر اهل ادب

تركيب است، ولي در مباحث عقلي بسيط است، و بايد أنها را از هم جدا كرد. حالاكه وجود او متن ذات است، و وجود مشترک عام را به آن گونه فهمید «فسُئِل» یا آن معبر «سَئَل» يعنى معلوم بخوانيم و يا مجهول تفاوت ندارد فسئل سؤال التضعيف، سؤال تضعیف همین عباراتی که به عرض رساندیم، نه اینکه تضعیف، دو چندان و مکرر و مركب است. پس سؤال شامل شيئين است كه «هل هو موجود أم لا»، «هل هو واجب أم لاه؛ يعنى عبارت شامل است، نه معنا شامل دو چيز باشد. پس سؤال تضعيف، يعني عبارت شامل شیئین است، و در عبارت ترکیب است، نه در معنای آن. این سؤال تضعیف از جاعل معتقد به اینکه وجود محض است، میباشد. وی اعتقاد دارد که ماهیت او عین هویت و واقعیتش است و وجود صمدی است و صفاتش زایـد بـر ذاتش نیست و چنین حقیقتی است. این را با اینکه میداند و اخذ معنای وجود عام از أن ميكند و با اينكه بر اين معنا جاعل و معتقد است، اما سؤالش، سؤال تضعيف است و مشتمل بر ترکیب است، ولی شما لفظ ترکیب و عبارت را دنبال کردید و به تجزیه و تحليل از آن مبتدا و خبر درست كرديد، و مباحث الفاظ را در معقول و حقايق بياده کردید، در حالی که اینگونه قواعد پیاده نمی شود، در آنجا واقعیت حاکم است و الفاظ مرآت و علامت و نشانه و آیت هستند، بلکه ما سوی الله همه آیت او هستند چه برسد به الفاظ، چطور فرموديد:

كون بنفسه لدى الأذهان ا تسعة لفسظى وكستبى وضع للشيء غير الكون في الأعيان وتلك عليني وذهني طبع

هر شیء دارای چهار مرتبه از وجود است؛ مثلاً آفتاب وجود عینی و خارجی دارد و یا وجود ذهنی دارد. یعنی صورت آن را تصور میکنیم یا صورت آن را در آیسنه میبینیم و یا وجود لفظی دارد؛ مثل لفظ آفتاب، که وجود کتبی دارد و آن را مینگارید:

شرح منظومه، تصحيح و تعليق آيةالله حسنزاده، ج ٢، ص ١٣١.

۲. همان ج ۱، ص ۹۱.

«آفتاب» و همهٔ اینها وجود آفتاب است. اگر همه وجود آفتاب است، هر کدام از رسم نفظ بر کاغذ، که وجود کتبی و یا لفظ آن، که از صوت است و یا صورت ذهنی و یا حقیقت خارجی، وجودات و تطورات یک شیء است که در منطق بیان شد و البته این مراحل چهارگانه امهات و اصول وجودات است، والا هر کدام باز شعب گوناگون پیدا میکنند. پس اینها انحای گوناگون یک شیء است، و هر یک را نیز در عالم خود اثری است. حکیم میگوید: آنکه اثر می بخشد، و صددرصد دارای اثر است، وجود عینی است، و اسم اعظم وجود عینی است و آن را باید به دست آورد. ا

اکنون که با سؤال از وی ترکیب و تضعیف به کار می برید فسئل سؤال التضعیف: هل هو ذو وجود أم ۱۹ پس سؤال تضعیف اصطلاحاً یعنی سؤالی که شامل دو چیز است، «هل هو ذو وجود ام ۱۷» پس وی که معتقد به چنین وجودی است، و چنین سؤالی می کند و خود وی معنای عام را از آنها با این اعتقاد اخذ می کند، و وقتی سؤال می شود: «هل هو ذو وجود». فشومح به سهل انگاری و مسامحه در تعبیر بأن له وجوداً، أی بالمعنی العام علی أنه الازم صدق وجود عام بر وی راست است، پس وجود بر همه ماقشه صادق است، و همه در او مشترکند. پس این به مسامحه است و گاهی هم مناقشه می شود، و می گوید: نه خیر، وجود عام برای او نیست أو نوقش وقیل: لیس هو بموجود به این معنا لیس بموجود علی أن وجوده صفة لشیء هی. آن صفت «فیه» در آن شیء به این معنا لیس بموجود علی أن وجوده صفة لشیء هی. آن صفت «فیه» در آن شیء باشد؛ مثلاً در انسانیت و در ما سوی الله این طور موجود نیست. اگر مسامحه می فرماید: «ذو وجود» است و کذا و کذا و اگر بناگردد که به دقت و مناقشه سؤال شود،

نمیگوییم دعانه، نمیگوییم صور آیات شافی نباشد، و نمیگوییم عوذه، نه و الخ، ولکن عمده معنویت و واقعیت و حقیقت و عینیت است، و آن دارایی است و ایس دانهایی مفهومی. پس بهاید مراحل آنها محفوظ بهاشد.

آن آقا میگوید: من اسم اعظم دارم؛ یعنی یک اسم شریف الهی لفظی، مثل الله و الرحمن را دارم. حکیم به وی میگوید: درست است که اسم اعظم است؛ اما این اسم اعظم، لفظی و کتبی است، آنکه کار میرسد باید خود و اقع را داشت که،

کر انگشت سلیمانی نباشد چه خاصیت دهد نقش نگینی

در جواب میگوید: «لیس بموجود»، زیرا اعتقاد دارد به اینکه این عین وجود است، پس کسی که میگوید: این عین وجود است «ولیس بموجود». این دو حرف متناقض را برای چه می فرماید؟ آنجا که می فرماید: هو موجود عین وجود است پس لیس بموجود است؛ یعنی صفت زایدی بوده باشد، ولی در ماسوی چنین نیست.

واختار في التعليقات الشق الثاني. \ اينجا در جواب سؤال دو عبارت داشتيم: يكي «شومح» و یکی «نوقش». در «نوقش» جواب «لیس بموجود» است، در تعلیقات، مته به خشخاش گذاشت و «نوقش» را گرفته و گفت: «لیس بموجود»، یعنی صفت زاید بـر ذات او نيست. «واختار الشيخ في التعليقات الشق الشاني، يعني «ليس بموجود» را كرفت حيث قال: إذا قلنا: واجبالوجود صوجود وقستي از ايس لفيظ «واجب الوجود موجود» را کسی که تعبیر به ترکیب میکند به مجاز میگوید **فهو لفظ مجاز معناه** أنه بحت وجودکه با مناقشه و دقت اگر بخواهیم بگوییم باید گفت: أنّــه بــحت وجــود و صحّفوه بأنه یجب وجوده وهو سهو. بنده در تعلیقات دو جا یادداشت کـردم کـه ایـن عبارت و قریب به این عبارات را در تعیقات دارد. این عبارت شیخ را دیگران تصحیف کردند و «بحت وجود» را «بجب وجود» خواندند، چون قبلاً نقطه گذاری نمیکردند و نقطهگذاری را اهانت و جسارت میدانستند؛ مثل اینکه جناب عالی که عربی میدانید، عالمی برای شما نوشته ای بفرستد و آن را اعراب گذاری کند. ایس جسارت به شما میشود؛ یعنی تو نحو و صرف نـمیدانی. آن روزگار هـم نـقطه نمي گذاشتند، زيرا اينكه دمن بر اسب سوار شدم، أن شخص كيست كه نفهمد اسب چیست؟ تا من برای او زیر بای اسب نقطه بگذارم.<sup>۲</sup>

تعدید اس ۱۳۰ تعلیقهٔ ۵۳ (ط مصر).

به همین جهت در قرآن نقطه گذاری و اعراب گذاری هم نبود، بعد نقطه گذاری کردند. ابوالاسود دنلی خدمت جناب وصی پیچ آمد، (چگونگی قصة ابوالاسود و زندگانی وی و نیز اعراب گذاری قرآن، در لغت نامهٔ دهخدا به تفصیل آمده است.) و عرض کرد: آیهٔ اول سورهٔ برانت را این جور خواندند، و سرانجام حرف از اعراب گذاری و

# حقیقت واجب به نزد حکما وجود خاص است

والعاصل أن حقيقة الواجب عند العكماء وجود خاص معروض للوجود» معروض للوجود» يعنى للوجود المشترك، يعنى عام المقابل للعدم اين مشترك على مالخصه بعض من حاول تلخيص كلامهم. برخى از بزرگان دربارهٔ اينكه حق سبحانه وجود خاص است، و معروض وجود عام است، گفت: معناى وجود عام داراى حصصى است. حصهاى از آن بر واجب صادق است؛ چنان كه حصص ديگر هر كدام بر وجودهاى خاص صادقند زائدة على الوجود المجرد المبدأ للممكنات الذي هو نفس ماهية الواجب عين حقيقت واجب وليس فيه اعتراف بكون وجود الواجب زائداً على حقيقته چنين نيست كه وجود الواجب زايد بر حقيقت واجب باشد؛ يعنى وقتى ما گفتيم: «الله موجود». اين معنايش اين نيست كه وجود واجب زايد بر ذاتش است تا بفرماييد: «الله موجود» مثل اينكه بفرماييد: «الله عالم» و «الواجب عالم». و بأنه يستلزم كون الواجب موجوداً بوجودين هم وجود عام بر او صادق آيد، و هم وجود خاص براى ماهيت او موجوداً بوجودين هم وجود عام بر او صادق آيد، و هم وجود خاص براى ماهيت او

بنطه گذاری آمد. چند نفر از قراء و شاگردان خاص را جمع کرد، و به تفصیل بنای اعرابگذاری کردند تا اشتباه نشود. مرحوم طبرسی در مجمع الیان فرمود: مرحوم علم الهدی، سید مرتضی، و مرحوم علامه در مختلف فرمودند: این قرآنی که الآن هست و قرائت می کنیم، این قرائت حضرت وصی ﷺ است که الآن در دست ماست، و تلاوت می کنیم. (مجمع الیان، تصحیح رسولی محلاتی، مقدمه، ص ۱۸۸، چاپ بیروت: قرائت مشهور، قرائت عاصم است و وی بر ابی عبدالرحمن سلمی قرائت کرد و وی بر مولا علی ﷺ؛) چنین نیست که استاد قاری مقری به شاگردان فرموده باشد که بخوانند و اعراب گذاری کنند، بلکه فرمود: کلمه کلمه را که می خواهید اعراب گذاری کنید دهان مرا نگاه کنید. آنجا که دهانم را باز کردم شما فتحه بگذارید، و آنجا که جمع کردم ضمه بگذارید به این صورت اعراب گذاری کودند. مباداگوش اشتباه کند. اکنون نقطه و اعراب گذاری پیش آمده، پیش ترها نقطه گذاری صورت اعراب گذاری کردند. آقایی «بحت» را «بجب» خوانده حالا چیزهای دیگر چیزهای دیگر نخوانده، جای شکرش باقی است که «بخت» نخوانده است. حاکمی برای والی مدینه نوشت افراد بیگانه و عجم موجود در مدینه را احصاکنید تا معلوم شود چند نفرند. آن وقت مرکب بود و چاپ نبود. وقتی نامه به مدینه رسید به جای «احصا»، «اخصا» تا معلوم شود چند نفرند. آن وقت مرکب بود و چاپ نبود. وقتی نامه به مدینه رسید به جای «احصا»، «اخصا» خوانده شد. همه موالی راگوفتند و خصی کردند.

ثابت باشد. پس وجود عام عارض و زاید است و آن وجود خاص غیر از ماهیت باشد، پس واجب دو شخصیت و دو هویت میگردد، آن گاه به دنبال آن اشکال کنید که اثبات احدهما برای او دون دیگری، ترجیح بلا مرجح لازم میآید، پس بگویید: بأنّه یستلزم کون الواجب موجوداً بوجودین مع أنّه لا أولویة لأحدهما بالعارضیة والآخر بالمعروضیة، چرا این یکی ماهیت موجوده معروض باشد و این وجود عارض بوده باشد؟ إذ لا نزاع لأحد فی زیادة مفهوم الکون العام حصه عام، یعنی حصص عام به لحاظ کثیرین وحصة التی هی نفس ذلك المفهوم است.

والحصة الكلي مقيداً يجيء تقيد جزء و قيد خــارجــي ا

حصص، عین همان مفهوم عامش است، پس مفهوم عام و حصص مفهوم عام به لحاظ اینکه صادق بر این و آن مع خصوصیة ما میباشد؛ یعنی حصه مفهوم عام است «مع خصوصیة ما این را حاجی به نظم آورده و فرمود:

«والحصة الكلي مقيداً يجيء» «مقيداً يعنى «مع خصوصية ما» كه بايد با «خصوصية ما» بوده باشد تا حصه شود لا ما صدق نه آنكه «صدق عليه هو». ضمير در «عليه» به «ما»، يعنى به مفهوم عام بر مى گردد و «هو» فاعل «صدق» است، بيان براى ما سد من الوجودات المتخالفة است؛ يعنى آن وجودات متخالفه از واجب گرفته، تنا هيولاى اولى، بر همة اين وجودات متخالفه، اين مفهوم عام صادق است، و همه مى دانند كه مفهوم عامى، كه بر اينها صادق است، آن مشترك به معناى زايد است، نه اين وجودات المتخالفة. إنما النزاع في الوجود اين وجودات متخالفه لا ما صدق عليه هو من الوجودات المتخالفة. إنما النزاع في الوجود الخاص، هل هو عين حقيقة الواجب أم زايد عليه؟ اگر مى خواهيد بفرماييد: وجود عين الخاص، هل هو عين حقيقة الواجب أم زايد عليه؟ اگر مى خواهيد بفرماييد: وجود عين ريا در آن جا ماهيت و وجود درست مى كنيم، حالا مى فرمايد فيان وقع اگر در عباراتشان چنين است كه وجود مشترك عين واجب است فإن وقع في كلامهم أن

١. شرح منظومه، تعليق و تصحيح آية الله حسن زاده، ج ٢، ص ١٠٢.

الوجود المشترك عين في الواجب زائد في الممكن كان معناه أن مصداق حمله و مطابق صدقه في الواجب ذاته بذاته است وفي الممكنات ليس كذلك كه ذاته بذاته نمى باشد، بلكه از خارج بر او حمل مى شود، و چون حرف و مطلب هر قبيله را بايد مطابق منطق و مطالبشان فهميد، و توجيه كرد، اكنون نوبت به جواب وجه آخر، يعنى وجه دوم از اشكال مى رسد. گفتيد: ماهيت واجب كلى مى شود، مى فرمايد: ما هم مى گوييم: وجود واجب مشترك و مطلق است و يا حتى اگر بر واجب كلى اطلاق كنيم غير از آن كلى به لسان شماست. مراد از كلى و مطلق و مشترك، يعنى كلى احاطى و اطلاقى و سعى، و مراد از مطلق و مشترك بودن وجود صمدى غير از كلى و مطلق و مشترك بودن مفاهيم و ماهيات است.

و أما عن الوجه الآخر فبأن الوجود ليس بكلي خود وجود صمدى كلى به معناى مفهوم عامى كه «لا يمتنع فرض صدقه على كثيرين» نيست، بلكه چنين معنايى براى مفاهيم است وإن كان مطلقاً مشتركاً. اين مطلق و مشترك به معناى احاطه و سعه و انبساط است. در اين عبارت ٥۴ مورد مشترك به معناى مفهوم عام گفتيم، ولى الآن گفتيم مشترك، يعنى وجود سعى انبساطى و كلى سعى انبساطى فتأمل في هذا المقام، فإنك لو عرفت هذا المقام في الوجود صرت من الراسخين في العلم» كه آن سلطان وهو ألاً والآخِرُ وَالظّاهِرُ وَالباطِئ، \_إن شاء الله \_خودش را نشان مى دهد.

#### شبهه: وجود معلوم غير از حق غير معلوم است\*

ومنها: أن الوجود معلوم بالضرورة وحقيقة الواجب غير معلومة وغير المعلوم غير المعلوم غير المعلوم غير المعلوم ضرورة... . از جمله شبهاتي كه در پيرامون انيت محضه بودن حق سبحانه وارد شد، شبهه فخر رازي در محمله است. وجه دوم شبهه كتاب ايشان، همين شبهه

<sup>\*</sup> درس هشتادم: تاریخ ۲/۱۶ /۶۷/

۱. ج ۱، ص۲۴.

است، چنانکه شبهات دیگر مطروحه در اینجا نیز از محدث مشرقیه میباشد. این شبهه خیلی مبتذل است، و یک نفر حکیم کار کشته، فرق میان مفهوم انتزاعی و اعتباری وجود را با حقیقت عینی خارج وجود میداند، و لذا او پیش خود چنین صغری و کبری تشکیل نمیدهد، تا بگوید: واجب سبحانه نمیتواند عین وجود باشد. اگر باید عین وجود باشد ما در دانستن وجود و در علم به حقیقت وجود هیچ معطلی نداریم و آن را میدانیم، و چون او معلوم ما نیست، پس آنکه غیر معلوم است حق سبحانه است و این وجود برای ما معلوم است غیر از این وجود معلوم است هوغیر المعلوم غیر المعلوم، موضوع معدوم است، و غیر دوم، به معنای «لیس» است. پس چگونه ادعا میکنید که او وجود محض است؟ در حالی که ما وجود را می فهمیم، ولی او را نمی فهمیم.

دو وجه در جواب آن فرمود: وجه اول از مشهور است. حرف مشهور هم حق است، ولي وجه دوم در المعة اشراقية، سخني فراتر از فهم آنها ميگويد.

وجه اول: اینکه شما میگویید که وجود را می دائید، آیا وجود عینی را می دانید و یا وجود عام مفهومی اعتباری منتزع از مصادیق را که در ذهن است، و لفظی مشترک است؟ و چون شما آن دو را از هم جدا نکردید، لذا وجود مفهومی را، که به اشتراک لفظی با خارجی مشترک است، وجود خارجی تصور کردید، در حالی که آن دو یکی نیستند. تعبیر از اشتراک لفظی به وجهی در کلمهٔ «وجود» راه ندارد، زیرا لفظ وجود مراتب و حقایق دارد. یک مرتبه و روزنهای از آن، این مفهوم عام انتزاعی در ذهن است که پرتو و ظلی از آن حقیقت خارج است. و وجود عینی خارجی را یافتن و فهمیدن مطلبی دیگر است. و چون این دو یک چیز نیستند پس نمی توانید بگویید: آنکه فهمیدیم همان است که نفهمیدیم. و از آن نتیجه گرفته نمی شود، زیرا که مفهوم و علم به یک لغت، مطلبی است و فهمیدن خود آن شیء و رسیدن به آثار خارجی آن، علم به یک لغت، مطلبی است و فهمیدن خود آن شیء و رسیدن به آثار خارجی آن، سخن دیگر؛ مثل فهمیدن یک لغت طبی از کتب لغت، که اندکی معنای آن تعبیز داده

می شود و معلوم می گردد که این کلمه گیاه است، و سنگ و یا معدن نیست، ولی کمکم به خارج می رسد و سبر و تقسیم و تجزیه و تحلیل می کند، و خواص خارجی او را می یابد. این دو علم با هم تفاوت می کند. پس علم مفهومی به اشیاء با علم به سر و سرشت و تار و پود اشیا با هم تفاوت می کند، و رسیدن به این علم دوم، کار آسانی نیست و خیلی کار و تلاش لازم دارد.

پس آنکه معلوم است مفهوم ذهنی است، و آنکه نـامعلوم است حـقیقت خـارج است. پس معلوم غیر از نامعلوم است؛ یعنی مفهوم عام وجود غیر از حقیقت وجود خارجی است.

پس قیاس شما مع الفارق است و تفاوت عظیمی بین معلوم شما و مجهول شما، یعنی بین مفهوم و خارج وجود دارد.

«ومنها: أن الوجود معلوم» به صورت قياس استثنايى: «لو كان حقيقة الواجب وجوداً لكان معلوماً، ولكنه ليس بمعلوم فهو ليس بوجود» پس اين واجب ماهيت مجهول الكنه مى شود پس «أن الوجود معلوم بالضرورة وحقيقة الواجب غير معلومة وغير المعلوم» كه حقيقت واجب است «غير المعلوم» كه وجود ماست «ضرورة».

وأجيب عنه في المشهور: أن المعلوم اينكه شما فرموديد وجود معلوم بالضرورة است اين وجود مفهومي است أن المعلوم هو الوجود المطلق نه مطلق سعى اشتراكي و كلى احاطى انبساطى، بلكه به معناى مطلق انتزاعي مفهوم عام، چون مطلق به معانى گوناگون است: گاهي مطلق ميگوييم و مراد وجود مطلق، يعنى وجود صمدى است، و كارى به مفهوم ندارد، بلكه حقيقت خارج است؛ چنان كه در لفظ مشترك در درس قبل گذشت. پس مطلق، يعنى مفهوم عام انتزاعي اعتباري متقرر در وعاى ذهن. هو الوجود المطلق المغاير للخاص الذي، مراد از «الخاص» مصداق خارجي وجود است هو نفس حقيقه الواجب وي متن خارج است، و اين مفهوم عام در ذهن ملحوظ است و اين

مفهوم ذهنی مرآت و لحاظ آن خمارج است، ولی باعث پی بردن بـه حقیقت آن نمی شود.

لمعة إشراقيه، در اينكه هر آنچه خواهي از خود بطلب.

در این «لمعة إشراقیة» می فرماید: همة موجودات و مخصوصاً انسان جدولی از بحر وجود هستند و هیچ موجودی به تمام جهت از مبدأ پیاده نشد، و از ملکوت بریده نیست، بلکه فرییدم مَلکُوتُ کُلُّ شی ها هست. پس هم اکنون ملکوت همه در دست اوست، و هیچ ذرهای به تمام جهت بریده و منفصل از اصل خود نازل نشده است، زیرا او إله و ربّ همه است و رب العالمین هر لحظه پرورش می نماید؛ چنان که در سورهٔ الرحمن فرمود: فریساً لُهُ مَنْ فی السَّمنواتِ وَالأَرْضِی. \* همه موجودات دم به دم سؤال و پرسش و تقاضا دارند، و او هم به تدریج به همه می دهد، و «یساله»، که صیغهٔ مضارع است، تدریج و دم به دم را می رساند. و سائلین همهٔ موجودات زمینی و صیغهٔ مضارع است، تدریج و دم به دم را می رساند. و سائلین همهٔ موجودات زمینی و آن حقیقت هم که اله کل است آن فآن به همه جواب می دهد که الفقراهٔ إلی الله هم هو و بروز و ظهور و بروز شیء است که این یوم در عالم دنبالش: ﴿ کُلُّ یَوْم هُو فِی شَأَنْ ﴾ . \* یوم هم ظهور و بروز شیء است که این یوم در عالم شهادت مطلقه مظهری از یوم و بروز و ظهور شیء است. «کل یوم»، یعنی آن فآن

هر دم از این باغ بری میرسد تسازه تر از تسازه تری میرسد و کُلَّ یَوْمٍ هُــوَ فِی شَأْنِهِ. آن فآن ظهور دولت اسمای حسنای بی نهایت اوست که فورما یَعْلَمُ جُنُّودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَهِ. أَن فآن جواب همه را می دهد، چون اله کل، الله و رب

۱. یس (۳۶) آیهٔ ۸۳

٢. الرحمن (٥٥) آية ٢٩.

٣. فاطر (٣٥) آية ١٥.

۴. الرحمن (۵۵) أية ٢٩.

۵ مدثر (۷۴) آیهٔ ۳۱.

العالمين است و رب الوهت و پرورش است؛ يعني به أينها روزي مي دهد و رازق، همه است. الوهت، يعني نگهداري كننده، و روزي جسم را ميدهد، و صورت أنها را، که در حرکت هستند، حفظ میکند تا متلاشی نشوند. پس حافظ و مصور است وهمين طوركه الوهت و الله و رب همه است، قدرت ميخواهد، زيرا بدون قدرت پروراندن و نگهداری ممکن نمیشود. پس به قدرت وحدت صنع محفوظ است، همان طور که علم میخواهد و نیز مصور و دیگر اسما را باید واجد باشد، خلاصه آن جملهٔ شریفی را که بزرگان دین در این کتابها به ودیعه گذاشتند که وقتی شما الوهت، يعني الله را باز كنيد، و در بحرش فرو رويد و بفهميد كه چگونه الوهت بــر کائنات حاکم است و آن فان آنها را اداره میکند، معنای وی آن است که الله، مستجمع جميع صفات كماليه است، و گرنه چگونه رب بدون علم و قدرت و رازق بودن و حيّ و مصور و حافظ بودن اله همه است؟ پس در دل الله، كه رب العالمين است، نهفته است که وی باید مستجمع جمیع صفات کمالی باشد، او رب عالمین است: ﴿ بِـيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْهِ. ١ و هيچ موجودي بريده از او راه ندارد. كسي مثل معتزلي دهان باز كند و بگويد: «نَحْنُ مُسْتَقِلُونَ في أَفْعَالِنا» ممكن نيست همان طوري كه منطق وحي به ما زبان داد که ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِمْنِ ﴾ بگوييم. پس چگونه آن کسي که مستقل در كار خود است استعانت ميجويد و استعانت از كه ميجويد؟ و «بحول الله وقوته أقوم وأقعد؛ دال بر عدم استقلال است و \_إلى ما شاء الله \_از بيانات منطق وحي كه مــا را تربیت فرمود. به تعبیر جناب خاتم ﷺ: «اَدَّبُني رَبّي فأحْسَنَ تَأْديبي، كه خوب ادب كرده و ياد داده و ما خداي سبحانه را خطاب ميكنيم و او را ميطلبيم و ميدانيم در حالي كه خطاب به مجهول مطلق معنا ندارد و ميدانيم كه طلب مجهول مطلق معنا ندارد، و به وي ميكوييم: ﴿إِيَّاكَ نَعبُدُ وَإِيَّاكَ نَشتَعِينِ و با او مشافه و مواجهيم و بـا او حـرف داريـم، و او بـا مـا ربـط دارد. ﴿وَفِي أَنَّـفُسِكُمْ

أَفَلا تُبْصِرُونَ﴾ 'كرچه اين مطلب هم درست است كه ﴿وَعَنَتِ ٱلوُّجُوهُ لِلْحَيِّ ٱلقَـيُّومِ﴾ و احاطهٔ اکتناهی به وجود صمدی برای غیر خدا راه ندارد؛ اما چنین نیست که مخلوق و انسان از چشیدن و یافتن شهودی محروم باشد. پس معرفت فکری به وجود خارجی و اعيان و متن همهٔ اعيان و حقيقة الحقايق ممكن نيست، ولي معرفت شهودي بمه اندازهٔ کانال وجود ممکن است. این مناجات حضرت وصی را به دل بنشانید، و او را حلقهٔ گوش خودتان قرار بدهید، و به زبانتان داشته باشید تا آن بر اثر کثرت حشر و انس، ملکه حاصل میشود و واقعیت خودش را نشان دهد که آقا در مناجات خویش كه در آن به مراتب انسان نظر دارد فرمود: «اَللُّهمَ نَور ظاهري بطاعَتك، وَباطني بمحبّتك وقلبي بمعرفّتك وروحي بمشاهدتك». \* قلب «بمعرفتك» است كه حسابي دارد، و بعداً در کتاب عنوان میشود «وروحی بمشاهدتك» روح، باطن قلب است، و یک عالم دیگر از انسان است. این عالم جدای از او نیست، بلکه مرتبهای از مراتب و مقامات او روح است. پس «روحی بمشاهدتك» چیست؟ این «مشاهدتك» و شهود چیست؟ بالاتر از این مرحله هم داریم و «سرّي باستقلال اتصال حضرتك» طوري شوم که همواره در حضور تو باشم، و خودم را فراموش نکنم و از تو بریده نشوم و لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا ٱللَّهَ فَأَنْساهُمْ أَنْفُسَهُمه. " و «سرّي باستقلال الـصال حـضرتك» در همه وقت، حتى وقت خوردن غذاكه ما را اجوف أفريدي و بنابراين است كه انسان غذای جسمانی بخواهد در آن حال هم طوری باشد که «أبیتُ عند ربّی يُطعِمني وَيَسْقيني، أُ تو را ببينم. غذايم عنداللهي، حرفم عنداللهي، تمام حالات من وقف تو بوده عندالله و به مقام عندیت رسیده باشد. بعد در این کتاب «مقام عندیت» می آید.

۱. ذاریات (۵۱) آیهٔ ۲۱.

٢. بنحر المعارف، ص ٢٠٩، (ط ١).

٣. حشر (٥٩) آية ١٩.

۴. مسند احمد، ج ۱۴، ص ۲۰۰، ح ۱۷۷۳، به نقل از: توحید صدوق، ج ۱، ص ۴۰۱.

بعضی از این نسخ آن را به «عبدیت» تحریف کردند. عبدیت به جای خود و عندیت حرف دیگر است، چون متوجه معنای عبارات نیستند لذا الفاظ تحریف می شود. كاتب كلمهٔ عنديت را ميبيند و چون نميفهمد ميگويد: عنديت يعني چه؟ پس عبديت را مينويسد، ولي خبر از ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرِ ﴾ أ؛ ندارد. از جناب وصي راجع به عارف باللّه پرسیدند٬ حضرت فرمودند: عارف در زمین نیست، در أسمان و بهشت و جهنم نيست. يكي از حضار عرض كرد: پس عارف بالله در كجاست؟ أن حضرت اين أيه را تلاوت فرمود: ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِنْدَ مَلِيكِ مُقْتَدِرِ﴾. او در پیشگاه خدای خویش است، روی زمین است و در عین حال در پیشگاه خداست: هرگز میان حاضر و غایب شنیدهای من در میان جمع و دلم جای دیگر است با مردم هست و با مردم نیست و هکذا آن حجاب که بر داشته شده خلق میبیند، امّا: خملق را چون آب دان صاف و زلال انسمدر آن تمابان صفات ذوالجملال زیرا این کثرات را نمیشود برداشت، و معنا ندارد که بگوییم: این کثرات موهوم و اعتباری و بیاساس هستند. این آفتاب و زمین و آسمان و باد و بــاران و نــظام عــالـم موجود است و اینها شؤون الهیاند و همه هستند و همه کلمات الله و جنود الهیاند، اما سلطان توحید چیز دیگری است:

چو سلطان عزت علم بركشد جهان سر به جيب عدم دركشد

باید بین آنها فرق گذاشت و اینجا داریم میگوییم که جناب انسان معلول است و معلول نمی تواند به کنه علت برسد و علم اکتناهی پیدا کند و این مطلبی روشن است، اما چنین نیست که علم شهودی وابسته و جدول به اندازهٔ سعهٔ وجودی خویش از دریا و آب خبر نداشته باشد، او خود بیکران و بیپایان است، گرچه یک جوی باریک و نازک است، و دیگری بزرگتر از وی یعنی نهری است و آن یکی بالاتر از آن دو؛

١. قمر (٥٤) آية ٥٥.

٢. مولى عبدالصمد همداني، بحو المعادث، ص٢، (ط١) به نقل از: و دوس العارين.

۱. نجم (۵۳) آیهٔ ۴۲.

۲. و به تعبیر مشایخ بزرگ ما ..رضوان الله علیهم ـ می فرمودند: کتاب هدفار تفسیر انفسی قرآن مجید است. در ماه مبارک رمضان باید تفسیر قرآن خواند، و با قرآن باید محشور بود و این کتاب تفسیر انفسی قرآن است. دار دار علم و حقیقت و حقیقت یافتن است. این حقایق و مبانی و این سفرهای که الآن در کنارش نشسته اید، چنین است. به حول و مشیّت الهی، انوار ولایت این حقایق را به ما القا می فرماید. الآن حرف این است که هر موجودی به فراخور سعهٔ وجودی خود به این بحر پیوسته است، و این علم شهودی را داراست و از همین کانال و جدول خدای خویش را خطاب می کنند، و از همین جدول می گیرد. اینکه در کتاب ها، بزرگان و افراد کار کشته و اقدمین خیلی راه رفته در کلمات خودشان دارند که خیال نکنی از بیرون چیزی باید به تو برسد، و آنچه بخواهی از درون است. این رمزها را توجه داشته باشید که از بیرون چیزی به شما نمی رسد، هر چه می رسد از درون است. باید این جدول لایروبی شود هر چه لایروبی شود و گسترش پیدا کند صفای بهتر پینا کند شما باید از کانال وجودی خودتان بیابید و تمام ادراکات شما مربوط به خود شماست. خواب می بینید از این جدول پیاده شد، بیداری مشاهدات و تمثلاتی نصیب شما می شود، و القاآت و مکاشفات و وحی، همه از ناحیه خودتان است. همه از درون می باشد، بیرون معد است. و در کتاب می آید که بیرون، یعنی گفتن استاد و کتاب و مباحثه همه معذات هستند. چنین نیست که علم از بیرون بیاید. اینها معذاتند که نفس را آمادگی می دهند که بیوستگی با همان دریای بیکران پیدا کند و جمیع اسماء و صفات وجود، که سلطان همه و عساکرش اسماء و صفات هستند، از این جدول بر تو فایض می شود. این جدول را باید پاک نگه داشت. هر چه لایروبی شود و بهتر صفات هستند، از این جدول بر تو فایض می شود. این جدول را باید پاک نگه داشت. هر چه لایروبی شود و بهتر صفات هستند، از این جدول بر تو فایض می شود. این جدول را باید پاک نگه داشت. هر چه لایروبی شود و بهتر صفات هستند، از این جدول بر تو فایض می شود. این جدول را باید پاک نگه داشت. هر چه لایروبی شود و بهتر

لذا فصل و بحث را مصدر فرمود به: «لمعة إشراقيية»؛ لمعهاى است كه اشراق مىكند، و صفحه دل شما را نوراني مىكند، شروق و نور و فروغ مىدهد.

علم حصولی به واجب غیر ممکن و علم شهودی برای همه حاصل است

المعة إشراقية. أما أن حقيقة الواجب غير معلومة لأحد بالعلم الحصولي الصوري ايسن مطلب مورد قبول است فهذا ممّا لا خلاف فيه لأحد من الحكماء والعرفاء وقد أقيم عليه البرهان. در حشت رسالة ما رسالة اول در «لقاءالله» است، علم شهودي در رسالة دوم ميباشد كه الأن داريم همين طور عنوان ميكنيم. علم شهودي براي انسان حاصل است، این را هیچ کاملی نه نمیگوید، و آن رؤیت حق تعالی به بصر و به علم حصولی و اکتناهی را هم هیچ عاقلی نمیگوید، وقوعش غلط است، و این وقوعش صحیح است، لقاءالله و علم شهودي و ما اين دو مطلب را دو موضوع قرار داديم، و پيرامون هر یک فرمایشها و آیات و روایات به خصوص ادعیه و کلمات حضرت وصبی و جهات دیگر را جمع کردیم، و پیرامون همین دو امری که در «لمعة إشراقية» ميخوانيم، عنوان كرديم. وقد أقيم عليه البرهان علم حصولي مورد قبول است كيف وحقيقته ليست إلا نحو وجوده العيني الخاصّ به وليس الوجود الخاصّ للشيء متعدداً براي اينكه لا تكرار للشيء الواحد الخاص. اين حقيقي كه واحد خاص است، خودش است. تكرار براي اين واحد خاص نيست. اينكه در ذهن توست أن خارج نيست، بلكه اين یک عنوان و پرتو و روزنه و لمعهای از آن حقیقت است. پس موجود در ذهن مفهوم عام لازم است که بر همهٔ موجودات عینی و خارجی صادق است ولیس الوجود الخاص للشيء متعدداً بخلاف الماهية ماهيت امر مبهم است، و تـعدد پـذير هست، و وجـود

و پاکتر گردد، و هر چه مراقبت بیشتر بوده باشد، افاضه بیشتر خواهد بود. الآن راجع به این علم شهودی فوق و
 آن معرفت فکری سخن میگوید که انسان خودش جدولی است و حقایق از این بحر بیکران عایدش می شود، و
 چند جملهای از آیات و روایات و اعاظم بزرگان علم عنوان میکند که به عرض می رسانیم.

خاص ندارد که تعدد نپذیرد از این رو ماهیت انسانی دارای افرادی، مثل زید و عمرو بكر و الى ما شاءالله مىشود، اما وجود وقتى وجود يافته تعدد نمىپذيرد؛ ولى ماهيت مبهم است و تعدد مي پذيرد بخلاف الماهية، فإنها أمر مبهم لا تأبي تعدّد أنحاء الوجود لها براي خودش والعلم بالشيء، يعني علم حصولي، ليس إلا نحواً من أنحاء وجـود ذلك الشيء للذات المجردة، مراد نفس ناطقه است، چون يكي از كارهايي كه در اين كتاب باید شود این است که برای مباحث علم که در این کتاب پراکنده است، بابی بازگردد، و آنها را در یک جا جمع کند. دربارهٔ علم باری تعالی تا اندازهای مطالب جمع و جور شده، و در الهیات میآید؛ مثلاً جناب خواجه رسالهای در علم دارد، ا ولی در ایس كتاب باب و فصلي به عنوان «البحث في العلم» نداريم و مباحث علم در ايس كتاب پراکنده است. الآن یک تعریفی برای عِلم فرمود. ما هر کجا که بحث علم است، در حاشيهاش نوشتيم. «العلم». گفتيم بايد جمع و جور شود و كارهايي كرديم؛ ولي جمع و جور و تنظیم نشده است. پس علم حصولی و علم شهودی باید تعریف شود و لذا فرمود: «وجود ذلك الشيء للذات المجردة»، حالا «للذات المجردة» به چند معناست. خود صورت علمی، صورت مجرد است و تا مجرد نشود علم نمی شود. و خود آنی كه گيرندهٔ علم است بايد ذات مجرده باشد و تا مجرد نباشد، صورت علمي نمي تواند بگیرد. باید بین آن گیرندهٔ علم و وعای علم و صورت علمی تسانخ و جنسیّت بوده باشد و مهم ترین دلیلی که آقایان در تجرد نفس ناطقه دارنـد از ایـنجا سـرچشـمه میگیرد که بعد به عرض میرسانیم، مهمترین دلیل و پیشاپیش هر دلیلی که عنوان كردند اين است كه، انسان عالم مي شود و علم به دست مي آورد، و علم صورت مجرد است، و وعای صورت مجرد هم میباید صورت مجرده باشد. این دلیل خیلی مهم است. در تجرد نفس ناطقه که در این کتاب آن را میپروراند و به صورت مکرّر، یعنی دو بار در این کتاب به صورت مستوفاة عنوان و بیان می فرماید، این طور که در خاطر

در آخر نقد المحصل، به تعلیق و تصحیح عبدالله نورانی به چاپ رسیده است.

دارم و اصلش را شیخ در شفاه آورده و به وقتش به عرض می رسانیم. «والعلم بالشيء لیس الا نحواً من أنحاء وجود ذلك الشيء للذات المجردة». هیچ کس حرفی ندارد که علم به او از راه علم حصولی راه ندارد وأما أن حقیقته غیر معلومة لأحد علماً اکتناهیاً و احسیاً... التسلّط علیه بالإحاطة والاکتناه چگونه احاطه و اکتناه ماسوی به او ممکن است! زیرا همه محدود و محاطند. چگونه محاط محیط به محیطش می شود! چنین چیزی ممکن نیست. فإن القاهریة والتسلّط قیاهر بودن کار علت و کار محیط است پس قاهر برای علت به قیاس معلول می باشد للعلّة بالقیاس محلول است و المعلول إنما هو شأن من شؤون علته و «له» برای معلول هست حصول تام عندها معلول حصول تام عند علت دارد ولیس لها حصول تام عنده. علت حصول تام عند المعلول ندارد. به اندازه سعه وجودی معلول از جدول وجودی اش حصول تام عند ادارد. این نحو حصولی و آن نحو دوم علم اکتناهی حاصل علم شهودی بدان دارد. این نحو حصولی و آن نحو دوم علم اکتناهی حاصل نمی شود. برای هیچ حکیم عارفی در این اختلاف نیست «وأمّا» «و روحی بمشاهدتك» مطلبی است.

وأما أن ذاته لا یکون مشهوداً لأحد من الممکنات أصلاً فلیس کذلك، چه کسی را خطاب میکنی؟ و چه نحو علم فایض و حاصل می شود؟ این ارتباط ما با خارج چگونه است؟ آقایان غربی ها رسایل چگونگی علم ما به خارج نوشتند و اینکه تا چه حدّ به کنه آن رسیدند نمی دانم. جناب عالی ببینید تا چه حدّی رسیدید شما چگونه فکر می فرمایید؟ ولی ایشان به زحمت افتادند و آن کسی که الهی نباشد و بخواهد ارتباطش را به خارج پیاده کند، چگونه باید پیاده کند؟ این ماده چگونه از آن ماده خبر بیدا می کند؟ این عاده چگونه از آن ماده خبر چگونه از اسرار طبیعت آگاهی پیدا می کند؟ این ماده در اینجا نشسته، گرفتار ماده و چگونه از اسرار طبیعت آگاهی پیدا می کند؟ این ماده در اینجا نشسته، گرفتار ماده و چگونه از اسرار طبیعت آگاهی بیدا می کند؟ این ماده در اینجا نشسته، گرفتار ماده و چگونه می تواند به سرّ دیگر گردیده و همه قلاب شده و او را در اینجا نگه داشته اند پس چگونه می تواند به سرّ دیگری دست بیابد؟ اما به مبنای توحیدی حکمت ایمانی الهی

ما، که روح مجرد است، او مقید به این وعای بدن نیست، زیرا بدن مرتبهٔ نازلهٔ او و ظل اوست و چون مجرد است حجاب و زمان و مکان برای او نیست. ممکن است بدن در اینجا باشد، و روح را طیران و سیران به عوالم ملک و ملکوت باشد که بعد در کتاب فرمایشش می آید. ما نحو ارتباط انسانها را به خارج به حول و مشیت الهی خیلی خوب پیاده میکنیم و میگوییم: «رب أنعمت فزد». علم به خارج پیدا کردن و دست به خارج بیداکردن را طبیعی از کجا میخواهد پیش بیاید و چه نحوی میفهمد اگر روح نباشد تا طبیعت و ماده را به اسرار موجودات ارتباط بدهد آن دو چـه مـیفهمیدند؟ وأما أن ذاته لا تكون مشهودة لأحد من الممكنات أصلاً فليس كذلك، بل الكل منها از اين ممكنات أن يلاحظ ذاته المقدسة عن الحصر والتقييد بالأمكنة والجهات والأحياز او مقدس از اين احوال است على قدر ما يمكن للمفاض عليه أن يلاحظ المفيض للمفاض عليه. يک كلمه است كه مخلوق مي تواند ملاحظه مفيض كند؛ چون مفيض بريده از جناب عالى نيست، چون او ﴿بِيَدِم مَلَكُوتُ كُلُّ شَـيْعُ. \ هست و او بـريده نـيست و «ونحن مستقلون في أفعالنا» معنا ندارد كه معتزلي مي گويد. موحّد دهنش اين نيست. حالا ممكن است يك موحّد عامي بوده باشد، متوجه نباشد. موحّد بخته كتلها پیموده و وادیها سیر کرده دهنش این نیست. این وابسته به اصل خود میباشد. الآن روایات و آیاتی می آورد که البته آنها معاضد عقلند و اینکه خود حق سبحانه فرمود: ﴿ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلُّ شَيْهِ معاضد عقل است. حق تعالى تـــدبير و رشـــد دارد، از رحــم گرفته و پیش از رحم که نطفهای بود. اینکه کم حرفی نیست:

زصلب آورد نطفهای در شکم وزین صورتی سرو بالاکند که کرده است بر آب صورتگری

ز ابر افکند قطره ای سوی یم از آن قسطره لؤلؤ لالاکسند دهد نطفه را صورتی چون پری

ماده چه میداند این آب اینجا باید مذکر باشد و در آنجا باید مؤنث! شکل آن این

۱. یس (۳۶) آیهٔ ۸۳

باشد و ريخت آن اين. پدر و مادر چه خبر دارند تا انسان به اين حقيقت كه ﴿هُوَ الَّذِى يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَامُهُ. \ نرسد مطمئن نمىشود. وقتى رسيد آرام مىشود و ﴿أَلا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ القُلُوبُ﴾. \

## هر کس به اندازهٔ سعهٔ وجودی از وی میگیرد

على قدر ما يمكن للمفاض عليه أن يلاحظ المفيض فكل منها از اين ممكنات بنال من تجلى ذاته يقدر وعائه الوجودي ضمير به «كل» برگردد «كل منها بقدر وعائه» به اندازه ظرفیت وجودی خود شعلهای من شعلات ربّ است و یحرم عنه بقدر ضعفه وقصوره لفظ ندارند هيچ كس در عالم محروم نيست، بلكه ﴿لَيْسَ لِـلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَيٰ﴾؟ " هر کسی به اندازهٔ کوشش و تلاش خودش بهره میبرد، و از آن طرف امساک و بخل نیست کوتاهی از این طرف است و به آن اندازه که محدود است محروم میماند. پس به اندازهٔ سعه و کانال و جودياش بهره ميگيرد، و به آن قدر که محدود است يحرم عنه بقدر ضعفه وقصوره وضيقه عن الإحاطة به كه محدود است لبعده عن منبع الوجود اين مخلوق از منبع وجود دوري دارد و اين حدود از ضيق و قصور ماهيت وي ميباشد من قبل ضعف وجوده أو مقارنته للأعدام والقوى والمواد. تعبير خوش و شيريني است. مىدانيم كه مفارقات، عقول مفارق از ماده هستند؛ زيرا در عالم عقول و ارواح امكان استعدادي راه ندارد، و امكان استعدادي از موجودات مقارن با ماده و بـا جـــمانيت است. در آنجا در فوق طبیعت نباید گفت که آنها مقارن به ماده و استعداد هستند، بلکه در آنها باید گفت چون مخلوق هستند نسبت به خالق خود ضعف وجـودی دارند چنانکه در عقول بود. «مـن قـبل ضـعف وجـوده أو مـقارنته للأعـدام والقـوي

١. آل عمران (٣) آية ٤.

۲. رعد (۱۳) آیه ۳۸.

٣. نجم (٥٣) آية ٢٩.

والمواده. این در امور جسمانی که امکان استعدادی دارند، پس نقص از این دو قسم است. لا لمنع و بخل من قبله تعالی کی الله گفت و لبیک نشنید؟ اگر می بینید که می گوییم و نمی شنویم جهتش این است که،

به مجاز این سخن نمیگویم بــه حــقیقت نگــفتهای الله

در بحث احباط کشف المواد دقت کنید. مراد از احباط چیست؟ کار از ابتدا درست انجام نمی شود (وَهُمْ یَحْسَبُونَ أَنَّـهُمْ یُحْسِنُونَ صُنْعَهُ. اخیال می کنند که کار درست انجام می شود؛ ولی اگر این غربال شود ببینید در وی چی هست:

به مجاز این سخن نمیگویم بے حمقیقت نگفته ای الله

كى الله گفت و لبيك نشنيد. فإنه لعظمته دو خط بالاتر چنين بود

دلیل اینکه هر کس از تجلی وی نصیبی دارد آن است که الآن می فرمود و یعنی «فانه» دلیل و علت است فإنه لعظمته وسعة رحمته وشدة نوره النافذ وعدم تناهیه أقرب إلی کل أحد، این بیان «ینال من تجلی ذاته» است. أقرب إلی کل أحد من کل أحد غیره. غیر خدا چه کسی است که به شخص نزدیک باشد؟ از ما سؤال شود و فکرمان را بشورانیم می گوییم که، نسبت وجود ما به ما و به ماهیت و ذات ما علی سبیل امکان است، و این نسبت را که به واجب تعالی می دهیم، علی سبیل فعلیت و وجوب هست و نسبت ما به خودمان اشد است؟ نسبت ما به خود علی سبیل امکان است، و نسبت ما به علت، علی سبیل فعلیت و وجوب است پس «ما رأیت شینا الا و رأیت الله قبلکه». آنجا به نحو وجوب و علیت و فعلیت است. ما پیش رأیت شینا الا و را برنیم و حرف وجود و انتساب زید به ماهیت خود وی را به میان از آنکه حرف زید را برنیم و حرف وجود و انتساب زید به ماهیت خود وی را به میان از می آوریم پس می توان آوریم از علت و خدایی خدا و وجود صمدی او سخن به میان می آوریم پس می توان آفریم از علت و خدایی خدا و وجود صمدی او سخن به میان می آوریم پس می توان آفیظ گفت «فإنه لوجود» الصمدی أقرب إلی کل أحد» و اگر بخواهیم عبارت را با لفظ

۱. کهف (۱۸) آیهٔ ۱۰۴.

٢. فيض كاشاني، علم الدين، ص ٢٩. اين سخن منسوب به حضرت على على است.

خوشی بیان کنیم «من کل أحد من غیره» چنین بایدگفت: دوست نزدیک تر از من به من است.

پس آنجا فعلیت وجوب و انتساب است؛ ولی اینجا امکان و نقص میباشد کسما أشار إلیه في کتابه المجید بقوله: ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الوَرِيدِ ﴾ وقوله: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبادِی عَنِّی فَإِنِّی قَرِیبٌ ﴾ . ۲ فهو سبحانه . ۳

فهو سبحانه في العلو الأعلى من جهة كماله الأقصى والدّنو الأدني من جهة سعة رحمته ونفوذ نوره\* در كتاب ما «نفوذ نوره» ساقط است، ولى جزء متن است. صحبت در كمال قرب حقيقت عالم به همه ما و نيز نهايت دورى ما از او بود كه دورى ما از وى بر اثر تعين و حجاب ماست.

۱. ق (۵۰) آیهٔ ۱۸.

۲. بغره (۲)، آیهٔ ۱۸۳.

۲. این فرمایشی که اینجا دارد برخی از آنها در نهج البلاخه از جناب و صی علیه آمده است، زیرا نهج البلاخه کمی از خطب فراوان وی است، و ما برخی از آنها را جمع آوری کردیم.

مسعودی که قبل از سید رضی بوده است در حروج الانعب (ج ۲، ص ۴۲۱، ط مصر) عدد خطبه های حضرت وصی را به تعدادی معرفی می کند که نهج اللهای به جمع آوری سید رضی است، نصف فرموده های جناب امیر است، و حتی آنچه رایج در السنه و در دست مردم بود جمع آوری نشد؛ منتها چون سید رضی و برادر وی جناب علم الهدی، مردم صاحب قلم و بیان و نظم و نثر بودند، به سلیقهٔ خود غور کلمات حضرتش را جمع کردند؛ یعنی کلماتی که در بلاغت بود، جمع آوری شد. من در بررسی دیدم بعضی از این خطب ملفق از پنج شش خطبه است، و خود خطبه، شکن و پله می خورد، معلوم است؛ یعنی صورت حرف عوض می شود. آدم به سیاق عبارت نگاه می کند، بر وی معلوم می شود که چند خطبهٔ حضرت در این موضوع در اینجا جمع آوری کرده شد و گفته شد که، وومن خطبه له پیچه خلاف هم نفرموده است. جناب وصی در توحید فرمود: دعال فی دنوّه دان فی علوه ۱ مثل که، وومن خطبه له پیچه خلاف هم نفرموده است. جناب وصی در توحید فرمود: دعال فی دنوّه دان فی علوه ۱ مثل اینکه به اعضا و جوارح و دستتان و عالم شهادت خود می گویید: نفس اینجاست و حیات دارد: اللنفس فی و حد ته کل الفوی ۱ حیات دارد و جسم بی جان نیست، و مر تبهٔ نازلهٔ نفس است. نفس اینجاست، در عین حال که در دست کل الفوی ۹ حیات دارد و جسم بی جان نیست، و مر تبهٔ نازلهٔ نفس است. نفس اینجاست، در عین حال که در دست کل الفوی ۹ حیات دارد و جسم بی جان نیست، و مر تبهٔ نازلهٔ نفس است. نفس اینجاست، در عین حال که در دست دست و لامسه است دعال فی دنوّه ۱ دعال که به ملکوت پیوسته است و ادراک کلیات می کند.

درس هشتاد و یکم: تاریخ ۲/۱۲/۱۷

۴. در توحید صدوی (ص ۲۵۶، چاپ سنگی) از جناب ثامن الحجج پنید روایت میکند که از آن حضرت پرسیدند:

ما چرا در حجابیم و نمی بینیم؟ آقا در جواب فرمودند: هیچ حجابی برای خلق جز ذنوب و گناهشان نیست.
 گناهان پای بندانسانند. باز در توجید صدوق (ص ۸۴ چاپ سنگی) از حضرت وصی بیخ نقل شده که شخصی به خدمت حضرت وصی بیخ آمد، و به حضور مبارکش عرض کرد که، دیشب از اقامهٔ نماز شب محروم بودم، شب نداشتم. آقا فرمود: هیچ چیزی پای بندنت نشد، و تو را از خلوت شب و حضور شب باز نداشت، مگر گناه روزت. و قتی در محضر مبارک مرحوم استاد جناب علامه طباطبائی رفته بودم و سؤالاتی داشتم عوایضم را تقدیم داشتم آفرین بر ایشان! ایشان خیلی کتوم بودند، دیر حرف می زد، مراقبت خوشی داشت، و خیلی مراقب بود. به مادهٔ و عقل ه سفیته نگاه کنید، و در رساله بنه المعن آن را آوردیم. در آنجا روایتی نقل می کند که برای انسان هیچ حسرتی بعد از این نشأه بزرگ تر از این حسرت نیست که مراقبتش را از دست داده و قتی بر او گذاشت که ذاکر حق نبود و عند الله نبود، و و قتی بر او گذاشت که در غفلت بود این حسرت بدترین حسرت است، آهی از نهاد شخص بر عند الله نبود، و و قتی بر او گذاشت که در غفلت بود این حسرت بدترین حسرت است، آهی از نهاد شخص بر می آید به قدری آن آه آنشین است که جهنم از روی او خجالت می کشد. غفلت نداشتن و ذکر و حضور و مقام عندیت داشتن شیرین است.

اوقات خوش آن بود که با دوست به سر شد بساقی هسمه بسی حاصلی و بسی خبری بسود جناب علامه صحبت را به اینجا کشاند، فرمود: آقا من هر چه در روز مراقبتم قوی تر است تمثلات شبم زلال تر است. این خیلی حرف است. خدا توفیق عطاکند، انسان به راه بیفتد، و شکارهایی برایش بیش بیاید. چطور اگر انسانی افکار پراکنده دارد، اگر وقتی در منامات و رؤیایش بارقهای بدرخشد، و خواب خوشی پیش بیاید از بس که این مطبعش آلوده و کثیف است و مهره ها جابه جا شده و با صور نادرست و افکار پلید همنشین، نفس وی در رؤیا، حقیقتی را از دورادور دیده حالاکه در این مطبعه قرار گرفت، آن قدر رنگها میگیرد.

کسی خواب خیلی طولانی خود را نقل کرد، دیدم یک برقی درخشید بعد به او گفتم: آقاا آن یک کلمه اصل است، بقیه حواشی است که در این مطبع شما رنگ گرفت. آن بقیه از افکار روز تان و حرف هایتان و جهات دیگر رنگ گرفته است. آنکه خوابتان بود همان یک کلمه و یک نکته و همان یک بارقه بود، و این ها همان طور که در خواب می بینید در بیداری هم همین می شود، چون خواب موضوعیت ندارد. مستقلاً آنی که موضوعیت دارد، انصراف از این نشأه است، نه احتضار موضوعیت دارد، و نه غشوه، و نه خوف. لذا در وقت خوف تمثلاتی برای انسان پیش می آید. اشخاص و افرادی را می آید، چون منصرف از این نشأه شد چنان که در وقت احتضار تمثلاتی پیش می آید. اشخاص و افرادی را می بینم که حالات و تمثلاتی داشتند برای اینکه انصراف از این نشأه پیدا کردند. پس همیچ یک از این امور موضوعیت ندارد؛ مثلاً تنویم مغناطیسی انصراف از این نشأه است. وقتی نفس مستقلاً آن سویی شده می بیند که به دیار مرسلات رسیده، و آن سیر روحانی باعث دیدن چیزهایی می شود. پس می فرمود: من هر چه در روز مراقبتم فوی تر شود شب تمثلات من زلال تر است، تمثل زلال و خالص است، حشو و زواید ندارد، رنگ ندارد. پس با این کمال قرب چرا انسان از وی دور است؟ جناب وصی هاه فرمود: چیزی پای بند تو نشد که تو را دور کرد و در و در

«فهو سبحانه في العلو الأعلى من جهة كماله الأقصى والدنو الأدنى من جهة سعة رحمته» و «وَسِعَتْ رَحْمَتُهُ كُلِّ شيء «١ هيچ ذرهاى را از اين نمى توانيم استثنا كنيم، زيرا او واحد عددى نيست، و هيچ ذرهاى را نمى توان از وجود او جدا تصور كرد «وسعت رحمته كل شيء «خدا رحمت كند جناب آقاى قزوينى را كه در اين معنا اين رباعى را مى خواند:

هسر رنسد که در مسطبه مسکن دارد بسویی زمسن سموخته خسرمن دارد هر جایی که سیه گلیم آشفته دلی است شاگرد من است و خرقه از من دارد

همه زیر این جبّه هستند، یک ذرهای نیست که جدا باشد و خارج «فهو سبحانه فی... ونفوذ نوره فهو العالی فی دنوه والدانی فی علوه» که از کلمات حکمیه حضرت وصی در نهج البلاخه است و إلیه أشیر فی الروایة عن النبی الله که لو أنکم دُلِیتُم رَجُلاً بِحَبلِ إلی الأرضِ الشّفلیٰ لَهَبَطَ عَلَی اللهِ آب یک بیانی که به مردم حالی کند، اگر شخصی را به حبلی بیاویزید؛ مثل اینکه دلو را بیاویزید در چاه و او را به زمین پایین تر بیاویزید «لَه بَنَعُ عَلَی اللهِ» و «وَلا یُمْکِنُ الْفِرار مِنْ حُکومَتِكَ»، آبر خدایش فرود آمده ﴿وَهُو الَّذِی فِی السَّماءِ إلنه وَفِی الأَرْضِ إلنه هُ کجا در عرصه وجود می تواند باشد که او نباشد؟ «و وجود لیس إلا هو»؟ حدیث این طور است که خواندم. مآخذ روایی اش را نوشتم وقت وجود لیس إلا هو»؟ حدیث این طور است که خواندم. مآخذ روایی اش را نوشتم وقت می گیرد. قال یعقوب ابن اسحاق الکندی: ایشان هم جمله خیلی شریف و خوش و

سحر خلوت و نماز نداشتی، مگر گناهان روز تو. و آن روایت را امام هشتم این در جواب شخص عرض می کند که سؤال می شود: چرا ما نمی بینیم؟ آقا فرمود: هیچ حجابی نیست الاگناهان. و از این گونه روایات، فراوان است که از بیت عصمت و وحی به ما رسید و در جوامع روایی هست و بعضی ها اشاره می شود.

أية شريفه در اعراف (٧) آية ١٥۶. چنين است: ﴿ورحمتي وسعت كلُّ شيـــ.

٢. بىحارالانوار، ج ٨٩، ص ٢٣۴، ح ٤٧: ويا مَنْ عَلَىٰ في دنوّه و دنى في علوّه.

۳. سید حیدر آملی، جامع الاسراد، ص ۸۴ و ۹۶؛ ابن تیمیه، عرش الوحمن، ص ۲۴ دلو أدلی، و جامع ترمذی، ج ۱۳. ص ۱۹۳، طبع هند، و ج ۱۲، ص ۱۸۳، (ط مصر). و نیز در مسند حنبل (ط بیروت).

۴. دعای کمیل.

۵ زخرف (۴۳) آیهٔ ۸۴

بسیار حرف بلندی زده است. این همان آقایی است که معروف است به فیلسوف عرب در زمان حضرت امام حسن عسكري على بود. هماني است كه أقا دربارهاش فرمودند: «إنّه رجل يفهم يا يعقل». التعبير از بنده است. در أن واقعهاش دست به قلم کرده دربارهٔ قرآن حرفی داشت. حضرت امام حسن عسکری ایشان را بازداشت به جملهای، که امساک فرمود. داستانش مقداری حرف میخواهد که در بحادالأنواد است که ما هم در نوشته ها آوردیم. یک فیلسوف عرب معروف که جمله ای دارد شيرين و خوش. قال يعقوب بن إسحاق الكندى: إذا كانت العلة الأولى متصلة بنا خيلي خوب چون راه ندارد که شیء منقطع از او بوده باشد ﴿ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلُّ شَيْءٍ لَفَيضُهَا علینا کلمات وجودی همه فیض او هستند و این فیض وابسته بــه اوست وکــنا غــیر متصلین به إلا من جهته ضمیر به «فیض» میخورد. ما از ناحیه و جهت فیض به او متصلیم، یعنی جدول این طوری هستیم، به اندازهٔ سعهٔ وجودی خودمان این جدول فیض اوست، و ما از این فیض به او متصلیم، پس ما چه قدر به او متصلیم؟ به اندازهٔ جدول وجودي خودمان فقد يمكن فينا با قيد «فينا» از ناحيهٔ اين جدول كلمهٔ «فينا» شریف است؛ یعنی به نحو مرآتیت و مظهریت «فقد یمکن فینا ملاحظته» دیدار حق و ديدن حق به اندازهٔ سعهٔ وجودي خودمان ممكن است فقد يمكن فينا ملاحظتها على قدر ما يمكن للمفاض عليه أن يلاحظ المفيض كه اين مفاض عليه، كـه مـن و شــما و انسانها و موجودات و كلمات به اندازهٔ جدول وجودياش بتواند مفيضش را بنگرد، و ملاحظه كند فيجب أن لا ينسب قدر إحاطتها بنا إلى قدر ملاحظتنا لها. حال كه ايسن است ما جدولي از بحر وجوديم، نبايد طرفين را به يک قياس بگوييم؛ بدان پايه كه او به ما وابسته است بدان پایه ما او را ادراک میکنیم، راه ندارد، از آن طرف دریاست و غیرمتناهی است، از این طرف جدول است، و شعبهای از آن. «فیجب أن لا ینسب قدر إحاطتها، ابن مفيض «بنا إلى قدر ملاحظتنا لها» نه به ابن اندازهاي كه ما در مقام شهود

۱. ابن شهر آشوب، مناقب، ج ۲، ص ۴۹۵، (ط سنگی).

او را مییابیم و داریم بگوییم احاطهاش به ما بدین پایه است. ادراک ما بدین پایه است؛ جرا این نسبت بیش نیاید «لأنها» ضمیر به احاطه بر می گردد، یعنی احاطهٔ او «أغرز» که ﴿ أَحَاطَ بِكُلُّ شَيءٍ عِلْمَهُ . ١ «أَحَاطَ بِهِ " نه «أَحَاطَ عَلَيْه ». سعة احاطى جسمى را هم شامل می شود می گوییم: این گنبد «أحاط علینا» اما «أحاط به» سرّ تار و پود او احاطه دارد لأنَّها أغرز به تقديم راء بر زاء، احاطه فرو رفتهتر و تعمق بيشتر و احاطه بيشتر است و أوفر وأشد استغراقاً كه او علت است و فعليت و وجوب از اوست. از اين طرف ما به قدر فیضش با او ارتباط داریم. اینجا تعبیر خوش و شیرین تمثیلی که کرده حرفی پیاده کرد و همچنین حرفهای بـزرگانی آقـای شـهرزوری در شـجوه الهیـه کـلمهٔ سنگيني فرمودند: وقال المحقق الشهرزوري في الشجرة الإلهية: الواجب لذاتــه أجــعل الأشیاء وأكملها برای اینكه ظاهر كه می بینید به این زیبایی و به این شیرینی و دلنشینی است، اصلش چه بوده باشد لأن كل جمال وكمال كه اينجا مشاهده مي فرماييد، اينها تمام این جمالها و نظمها و خلقتها همه به آن تعبیر شریف ایشان، آیاتند، نشانهاند، اصل چه باشد و چه قدر زيبا باشد فله الجلال الأرفع والنور الأقهر، فهو محتجب بكمال نوريته، او محتجب است، ولي حجابش خودش است، و جلال او حجاب اوست، حجابي جز جلال او نيست كه مفاد ادعية «يَا مَنْ اخْتَجَبَ بشعاع نُــورِهِ عَــنْ نَــواظِــرِ خَلقِهِ». ٢

۱. طه (۲۰) آیهٔ ۱۱۰.

۲. مهج الدعوات ص ۷۵، ط ۱؛ شیخ بهائی، کشکون ص ۱۸۳ (ط ۱).

دیروز یکی از عزیزان راجع به این دعا فرمایشی فرمودند عرض کردم از این کتاب دعاها غافل نباشید و حشر داشته باشید. ما به همین جناب کفعمی، بادالانین کفعمی، دعا میگوییم، اما این ها مقامات علمی اثمه هستند که این طور تحریر فرمودند. همین المتهجد شیخ طوسی، مفتح الفلاح شیخ بهائی، عدة الداعی ابن فهد، اقبال سید بن طاووس از آن جمله اند. بنده در بعضی از این جزوات که در دست هست تذکر دادم چه خوب بود حالا که در این حوزه ها این همه درس و بحث و حرفها هست این دو رسه درس را داشته بودیم: یک رشته درس دعا و کتاب دعا باشد. کتاب دعا، اسرار ولایت است. در این نوشته ها عرض کردیم که آدم آن اسرار و نکات و دقایقی که

#### حجاب خلق چیست؟

یا من احتجب بشعاع نوره عن نواظر خلقه اخدا رحمت کند حاجی صاحب منظومه را! در دیوان شریفش فرمود:

> پــرده نــدارد جـمال غــير نــقاب جـلال نيست بر ايـن رخ نـقاب نيست بر اين مغز پوست دم كه فـرو رفت هـاست هوست چو بـيرون رود يــعنى از او در هــمه هر نفسى،هاى و هوست

حجابی جز جلال و عظمت او و بیچارگی ما و تعین ما به خصوص اگر ذنوب پای بند ما بوده باشند، وجود ندارد. حالا ذنوب هم مختلف است از ذنوب پیش پا افتاده بگیر و بیا تا «وجودك ذنب لا یقاس به ذنب» و خود بینی فهو محتجب بكمال نوریته و شدة ظهوره. و الحكماء المتألهون العارفون به یشهدونه شهرزوری حرف در شهود شاهد آورده لا بالكنه، لأن شدة ظهوره وقوة لمعانه وضعف ذواتنا المجردة النوریة

 <sup>◄</sup> در کتب دعا و ادعیه و مناجات به دست می آورد. در روایات به دست نمی آورد. در روایات مخاطبشان اکثری مردمند و آنجا مأمورند به قدر فهم مردم صحبت کنند، اما در دعا و مناجات در خلوت خانهٔ عشق با جمال و کمال مطلق و خدایشان حرف دارند، لذا آنچه در نهانخانهٔ سرّشان داشتند، به زبان آوردند. عرض کردیم چه خوب بود یک رشته درس و بحث این طوری هم داشتیم که این جان است، این لب و مغز است به برداشت خودمان، مثلاً ممکن است آقایانی انکار کنند، ولی کتاب ها اگر این طور باشد خوب است: اولین کتاب کتاب مفتح الفلاح شیخ بهانی باشد، بعد از آن کتاب عدة الاداعی ابن فهد، بعد از آن کتاب قوت الفلاب ابوطالب مکی، بعد از آن اقبال سید بن طاووس و بعد از آن صحیفهٔ کاملهٔ سجادیه، در این ها بحث شود، و یک استاد زبان فهم و راه پیموده و آشنای به منطق وسایط فیض آلهی، این ها را پیاده کند و ببینید که ما چه حقایقی را از دست دادیم و چه قدر داریم ضرر می کنیم که از این ها دوریم. آقا به این کتاب ها آشنا باشید و آنچه را در این کتاب و امثال این کتاب می خوانیم میبینیم لب لب آن و بر تر و بالا تر از زبان اهل بیت عصمت صادر شد؛ منتها این کتاب ها شرح و تفصیل این بیانات هستند.

١. بمحار الانوار، ج ٩٤، ص ٢٠٣، ح ٩، به نقل از: مهج الدعوات، ص ١٠٢.

یمنعنا عن مشاهدته بالکنه نمیگذارد و نمیتواند «کما منع»، که مفاد حدیث است در اصول کافی، کما منع شدة ظهور الشمس وقوة نورها أبصارنا عن اکتناهها، که شمس را به کنه ادراک کند. در کتاب ما حرف جر، یعنی «عن» افتاده است لأن شدة نوریتها حجابها و نحن نعرف الحق الأول و نشاهده اگر سفر اول کرده باشید بعد از سفر اول، که من الخلق الی الحق است، این سفر پیش می آمد «نشاهده». پس «نشاهده» بعد از سفر اول است لکن لا نحیط به علما حدیث شریف امام صادق الم که فرمود: کسی که عالم به چیزی شده محیط بر او می شود ا و آنها را محدود خودش می بیند تا محیط به او نشود، و تا معلوم محدود ش نگردد علم بدان بیدا نمی کند و احاطهٔ معلول نسبت به محیطش راه ندارد به اینکه محاط محیط بر محیطش بشود.

كما ورد الوحى الإلهي ﴿وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمَهُ، ۚ ﴿وَعَنَتِ ٱلوَّجُوهُ لِـلْحَى ۗ ٱلقَــيُّومِ. ۗ الحى و القيوم خيلى اسماى شريفى اند، اگر دل بيدار داريد، چه بـهتر. أكانَ ﴿وَعَـنَتِ آلوُجُوهُ لِلْحَىِّ ٱلقَـيُّومِ به منزلة دليل ﴿لا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمَهُ هست.

«و اعلم»، خدا رحمت كند جناب آقاى شعرائى را! ايشان مطايبات خوشى را در درس داشتند و اعلمها را مىفرمود. امر به محال. واعلم: أن معنى كون شدة النورية العقلية أو العسية حجاباً للعقل أو الحسّ عن الإدراك، يعنى حجاب از ادراك، بيداست اين به معناى عدمى است كه ما مىگوييم شدت نوريت او سبب حجاب ما مىشود.

ا. حدیث مزبور از امام باقر علیه به این مضمون روایت شده است: «لأنه من حد شیئاً فهو أكبر منه» ر. >: بــــانو الدرجات.

۲. ط (۲۰) آیهٔ ۱۱۰.

۳ طه (۲۰) آیهٔ ۱۱۱.

۴. دستور العمل: بهتر از شما دل كى بيدار بوده باشدا توفيقى كه خداوند نصيب شما فرموده در ميان اين همه مردم در مسير انبيا فرار گرفته ايد و در حوزه علميه هستيد و شب و روز در كنار اين سفره ها هستيد. اين طعمه ها نصيب هر كسى نمى شود، و بايد قدر بدانيم و همين اسماى شريف را داشته باشيم: «الحي القيوم، يا حي يا قيوم يا من لا إله إلا أنت، ك أقا فرمودند: اين مجرب است كه اكثار در ديا حي يا قيوم يا من لا إله إلا أنت يوجب حياة العقل، اكثار به زبان به سر داشته باشيد الهى بوده باشيد كه هستيد.

ضعف از ناحیهٔ ماست. شیخ در اواخر نمط سوم هندهت این بحث را پیش کشیده و فرمود: بعضی از معانی که متوغل در مادهاند باید پوست و قشر ماده را تقشیر کنیم و پوست بکنیم و از این قبود مجرد سازیم تا آن صاف و زلال و به تعبیر آخوند آن صورت علمیه مجرد شود تا برای ذات مجرده شود، و هم صورت علمیه مجرد است و وعایش که نفس انسانی است و در آن تقرر پیدا میکند نیز مجرد است و این صورت علمیه ای که به تعبیر ایشان ممنّو و پای بند و مبتلا و گرفتار به این غواشی و قشور است به خاطر ماده است، لذا در دنبال سخنان خویش فرمود: پس ماورای طبیعت کمه مفارقات محضند مقارن با ماده نیستند و این ابتلا و پایبندی را ندارند، پس چرا آنها را زلال نمیبینیم و نمییابیم و در رسیدن به آنها این همه تجشّم و زحمت و گرفتاری و سیر و سلوکهای علمی و عملی لازم است. در آنجا فرمود: آنها احتیاج به تقشیر و تعریه ندارند آنجاکه نمی بابیم و نمی شود به خاطر ضعف ماست. لذا اوایل نمی شود تا آدم یواش یواش پلهپله بالا بـرود اول یک تـمثلات خـیالی بـعد مـیآید بـالاتر و تمثلات بالاتر و تا به دریافت های عقلی و فوق عقل میرسد. پس مقامات انسان را کمکم ورزش میدهند؛ مثل اینکه دریانوردان که میخواهند بیچههای خودشان را تسلیم دریاکنند ابتداکه در دریا نمیاندازد، بلکه در حوض و رودخانه میاندازد حالا بعد که هم در دریا میاندازند، خودشان در زورق و ناو مینشیند دست بچه را دارند تا يواش يواش او را تسليم دريا كنند كه،

غازیان طفل خویش را پیوست تیغ چوبین از آن دهند به دست اول در معرکههای دروغکی با یک شمشیر چوبی بیچهها را به جنگ همدیگر تعلیم میدهند:

تاکه آن طفل مرد کار شود تیغ چوبین ذوالفـقار شـود عجله نباشد که آدم در ابتدا قدم برداشت، همه چیز را به وی بدهند بلکه پلهپله و

١. شرح الشارات، ج ٢، نمط ٣، فصل ١٩، ص ٢٨٤، (چاپ دفتر نشر كتاب).

يواش يواش تا آدم ظرفيت پيدا كند. در آنجا فرمود: در نيافتن و نرسيدن به مجردات از شدت قوت و صلابت و نورانيت آنها و ضعف ماست. اين طرف آن قوىها، يعنى مجردهاى قوى را نمى تواند دريابد و ضعف از اين سوست و اينها راكه ممنو به ماده اند بايد تجريد كند. اگر ما نمى توانيم وى را ادراك كنيم، زيرا او قوى است و ما ضعيف لذا فرمود: يرجع إلى قصور شيء منهما، يعنى عقل و حس قاصرند و فتوره شيئاً منهما عن نيل مطلوبه والاكتناه به، فإن الحجاب عدمي وحقيقة الواجب صرف الوجود و او محض وجود و وجود صمدى غيرمتناهى است ومحض النورية بلا مصحوبية شيء من الأعدام والظلمات والنقائص والآفات.

## مرحوم میرزا حسینقلی مظهر استقامت و مربی انسانیت

فإن قيل: إذا جوزت، در اصل سؤال و جواب چندان زحمتی نيست، حالا که ما شهوداً او را میبينیم، پس چرا به تمام جهت نمیبینیم؟ جواب میفرمایید: شسما به اندازهٔ سعهٔ وجودی و کانال وجودی خودت شهوداً او را می یابی. این سؤال و جواب تمام شد، اما در اثنای اشارات و نکاتی دارد که خیلی قابل توجه است. فیان قیل إذا جوزت کون ذاته معلوماً بالحضور الإشراقي، شهود. النفوس المتألهة خیلی الهی و قوی شدند، پیش رفته اند کم کم مثل مرحوم آخوند ملا حسینقلی همدانی شدند. در شرح حالش خواندید: حدود بیست و چند سال با اینکه آدم قوی بود اساتید قوی داشت و خودش هم قوی بود تلاش کرد و زحمت کشید. آقایان ما برای ما نقل فرمودند که ایشان در حدود سیصد تن از اولیاء الله را تربیت کرده است که از آن سیصد تن یکی مرحوم ملا محمد بهاری است که قبرش الآن زیارتگاه عامه در همدان است، شاگردی دیگر در قم دفن است و وی جناب آقای جواد آقای ملکی تبریزی است ـ رضوان الله دیگر در قم دفن است و وی جناب آقای جواد آقای ملکی تبریزی است ـ رضوان الله علیهم ـ و همچنین دیگر شاگردان مرحوم ملا حسینقلی همدانی مردانی بزرگ بودند. در الادر دع قوت از آنها اسم می برد می بینیم که همه از بزرگان در علوم عقلی و نقلی در الذر دع قوت از آنها اسم می برد می بینیم که همه از بزرگان در علوم عقلی و نقلی در الذر دع قوت از آنها اسم می برد می بینیم که همه از بزرگان در علوم عقلی و نقلی در الادر در عقوم عقلی و نقلی

بودند و او بزرگ مردانی تربیت کرده بود. ایشان، خودشان بعد از بیست و چند سال، که در سیر و سلوک بودند، نتیجه گرفتند. در شرح حالشان گفتند که ایشان روزی در نجف روی ایوانی نشسته بود خیلی به حال و به فکر خود فرو رفته بود. ریاضت است و مشکل، شما بفرمایید: الهی به صدق آمدم ببینید شش جهت سنگ حوادث و موانع و کتلها و گردنه ها و نشیب و فرازها و نفس امارة بالسوء و کشمکش های دیگر:

تو با دشمن نفس هم خانهای چه در بند پیکار بیگانهای

قوي ترين دشمن، نفس است. ايشان همين طور كه نشسته بودند يك كبوتري پرواز کرد، آمد در حیاط نشست، و یک تکه نانی خشکیده در حیاط افتاده بود، و آن کبوتر آمده برای این نان نشست، و چند بار منقار آورد و تک زد، و نتوانست این تکه نان را بشکند. برگشت پرواز کرد و رفت ایشان به حال خود نشسته بودند دید دوباره آن کبوتر برگشت باز این تکه نان را چند بار تک زد و برگشت تا چند بار آمد و رفت. سرانجام جناب ملا حسينقلي ديد كه اين تكه نان را شكست و خرد كرد و خورد، و از این معنا جناب آخوند ملهم شده که همت و پافشاری میخواهد نه اینکه یک کتل و گردنهای یک مشکلی دنیایی پیش آمده آدم زود دست بردارد، بلکه همت میخواهد و او از این حادثه ملهم شد که رسیدن به این معنا کار و همت میخواهد ﴿إِنَّ الَّذِينَ قالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اَسْتَقَامُولُهُ ۚ در تفسير مجمع البيان ۚ نگاه بفرماييد در ضمن ﴿فَاسْتَقِمْ كَما أمِرْتُهُ " در سورهٔ هود، كه آنجا جناب عباس عـموى رسـول اللهﷺ از رسـول اكـرم پرسیدند: چه زود پیری در شما اثر گذاشت؟ فرمود: «شیّبتنی سورة هود» و در آن آیهٔ «واستقم» موجود است. استقامت كن. دينداري مشكل است: «واستقم». كشيك نفس کشیدن و دهن را مواظب بودن مهم است. دهن مزبله نباشد صادرات و واردات را

١. فصلت (٤١) آية ٣٠.

۲. مجمع البيان، تصحيح سيد هاشم رسولي محلاتي، ج ۵۵ ص ۲۰۴.

٣. هود (١١) آية ١١٢.

متوجه باشد، انسان یک انسان قرآنی شود ولا یَمَشُهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ. در مسیر ولایت بوده باشد، جهاد اکبر آدم را پیر میکند.

إذا جوزت كون ذاته معلوماً بالحضور الإشراقي للنفوس المتألهة ولا شك أن المشهود بالشهود الوجودي ليس إلا نفس حقيقته البسيطة لاوجها من وجوهه اينجا شهود خودش است آيتي از آياتش نيست كه حالا خودش است چرا نبايد علم اكتناهي به حق باشد فكيف لا يكون معلوماً، يعني آن شهود حق سبحانه معلوماً بالكنه و حال اينكه والمشهود ليس إلا نفس حقيقته الصرفة لا غير.

قلنا: لا يمكن للمعلومات درست نيست، و يا «للمعلولات» بخوانيم مشاهدة ذاته إلا من وراء حجاب أو حجب حجاب و حجب مربوط به مقامات انسان هاست. یک وقت انسان به جایی می رسد که یک حجاب برای اوست، و آن حجاب صادر نخستین است، آن حجاب تعین خودش و آن یک حجاب است، و انسانی است که حجب برای اوست. مادون صادر نخستین انسان بر اثر اعتلای وجودیاش به صادر نخستین مي پيوندد، و صادر نخستين يک قيد دارد، و آن قيد اطلاق است و حقيقت عالم از اين قید اطلاق مطلق است. همین یک قید برای صادر نخستین است، گر چه او خلق اول نيست، زيرا خلق اول، عقل است. عقل اول اولين كلمه است كه بر صادر اول قرار میگیرد. صادر نخستین، رقّ منشور همه و نور مرشوش همه است، و کلمات وجمودي روي او قرار گرفتهاند. و ظل ممدود الهي است. انسان بر اثر ارتقا وجودياش به صادر نخستين ميرسد، و اين ديگر چه جور انساني بايد بوده باشد! به طوری که عارف عربی در باب ششم فتوحات خویش دارد و میگوید: هیچ کس از اولین و آخرین، خواه انبیا و خواه اولیا به این مقام، یعنی به صادر نـخستین و هـباء نرسید، مگر دو نفر. یکی خاتم انبیاء و دیگری سید اوصیا حضرت علی پیچ به جز این دو نفر کسی به مقام صادر نخستین نرسیده است. دربارهٔ ایشان میگوید: «لأنّه کان سرّ

۱. واقعه (۵۶) آیهٔ ۷۹.

الأنبياء والْعٰالَمينَ أَجْمَعينَ». وي يك همچو آدمي بـود. حـرف گـوشت و پــوست و استخوان نيست كه أن مصداق اتم ﴿ كُلُّ شَيءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمامٍ مُبِينٍ ﴾ ' بود. كساني كه به مقام هباء و صادر نخستین رسیدند بـرای ایشـان یک حـجاب است، و هـمین یک حجاب تعیّن و اطلاق است که حق تعالی از این قید هم مطلق است، و دیگران در وراي حجب هستند، حتى المعلول الأول، چون صادر نخستين معلول نيست، ولي عقل معلول و خلق است، و آن ظل الله و معلول مخلوق است. در بحث عـلت و معلول، كه مرحلة ششم اسغاد است، از آن سخن ميكوييم حتى المعلول الأول فهو أيضاً لا يشاهد ذاته إلّا بواسطة عين وجوده، از ناحيهٔ عين خود او را مشاهده ميكند. تــعبير «عین» چه قدر شیرین و دلنشین است. اینکه عین چشم است این بـ هـمین چشـم وجود خودش او را میبیند. حالا بینایی چشم مخلوق ممکن به اندازهٔ همین است، حالا عين به چند معناست. يكي هم به حقيقت ذات معلول ميباشد، حالا لفظ عين در اینجا می تواند به اندازهٔ بینایی و یا به معنای حقیقت ذات حق حق را مشاهده کند بواسطة عين وجوده و مشاهدة نفس ذاته فيكون شهوده الحق الأول له من جهة شهود ذاته، دربارهٔ حجاب در آخر سورهٔ حمعسق یا شوری، این آیه را تلاوت میکنید که ﴿وَمَا كَانَ لِـبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَخَياً أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِـجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَـيُوحِيَ بِــاإِذَنِهِ ما يَشاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمُهِ. ٢ اين دو اسم شريف در آخر آيه، اصلاً آيات هر حكمي راكه پیاده میکنند منتهی به آن اسم میشوند و آن اسم در بیان آن حکم پیاده شده است. عجیب است که «إنه على حكيم»، و آن فرمايشي که از جناب امام صادق علي اول اسمى که خودش را نشان داد «یا علی یا عظیم» بود. پس از «علی حکیم» این امور صورت مَى كَبَرِدَ»: «وَمَا كَانَ لِمَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَخَياً أَوْ مِنْ وَرَاءٍ حِجابٍ، كه حجاب فرمود الآن من حرفي راجع به آيه دارم كه اتكاى حرف به بشر است «ما كان لبشر» اجازه

۱. یس (۳۶) آیهٔ ۱۲.

۲. شوری (۴۲) آیهٔ ۵۱.

بفرمایید طلب شما باشد حدیثی بعد میخوانیم و در کتاب داریم که لفظ «بشس» درست شود، بعد بر مي گرديم به اين آيه «لبشر»، و آن را معنا كنيم. من جهة شهود ذاته و بحسب وعائه الوجودي لا بحسب ما هو المشهود وهذا لا ينافي في الفناء كأنَّ دخل و دفع مقدّر است، الفناء الذي ادّعوه شما اهل زبانيد، كتاب خواندهايد و به زبان آشنايي داريد. ميدانيد كه نكره در سياق نفي افادهٔ عموم ميكند، جناب رسول الله عنه فرمود: «إلى مَعَ اللهِ وَقْتٌ لا يَسعني فيه» ' در آن وقت «مَلَكَ» ملك نكره در سياق نفي است، پس «وَلاً نبئّ مُرْسَل» و نبی هم نکره در سیاق نفی است و شامل خودش، یعنی مقام نبوت و رسالت نیز می شود پس در آن مقام فنا آن طور فرمایش هایی که دارند گزاف نیست. چون به وحدت جشن سازد با خلیل پسسر بسوزد در نگنجد جبرئیل چون که شد سیمرغ جمانش آشکمار موسی از دهشت شود موسیچه وار اینها گزاف که نگفتند. باید دید حرف مردم چیست، فهمیدن و رسیدن به حـرف مردم هنر است فإنه إنما يحصل بترك الالتفات إلى الذات والإقبال بكلية الذات إلى الحق. پس نمی توان این تعیّن را از معلول برداشت، ولو وجوداً به مقام صادر نخستین برسد فلا يزال العالم كه شاهد و ناظر حق سبحانه است في حجاب تعيّنه ولو صادر نخستين باشد اين قيد اطلاق براي او هست وإنيته عن إدراك الحق لا يرتفع ذلك الحجاب عنه از اين عالم بحيث لم يصر مانعاً عن الشهود ولم يبق له حكم وإن أمكن أن يرتفع تعيّنه عن نظر شهوده همان «لي مع الله وقت»، لكن يكون حكمه باقياً حكمش باقي است، و درست است که خودش را نبیند این طور فناء «بکلیته» که مشغول به حق است و

«بکلیته» فانی موجود هست و هیچ نبی مرسل و نبی مرسل نیست، ولکن در عین حال

واقعش این است که وجود صمدی نیست و بیا تبعین است و تبعین از او بیرداشته

۱. حدیث را در جوامع روایی نیافتیم. مؤلف ژاؤ مرصوع در صفحهٔ ۶۶ نیز از آن اظهار بی اطلاعی کرده است، ولی
حدیث در کتب عرفا شهرت دارد، و بروزان آن از اثمهٔ ما دلنا حالات مع الله...، آمده است. ر.ک: فیض کاشانی،
کنمات مکنونه، ص ۱۱۳، (ط یمنی)؛ و نیز ابن ابی جمهور احسایی آن را نقل کرده است.

نمى شود كما قال الحلاج: بيني وبينك إنّي بود و وجود من ينازعني اين مرا در زحمت مى اندازد و در مقام تضرّع مىگويد: فارفع بردار بلطفك إنّي من البين إنيّت مرا از بين بردار.

### سریان علم و حیات در همهٔ موجودات\*

حكمة عرشية إعلم يا أخا الحقيقة ـ أيدك الله بروح منه ـ أن العلم كالجهل قد يكون.... حکمت عرشیه مطلبی بسیار بلند و عرشی است، و برای پیاده فرمودن این حکمت عرشیه چند اصل قویم مربوط به حکمت متعالیه را، که پیش از ایشان هم در صحف عرفانیه عنوان شده است، ذکر میکند. برخی از این مباحث مطروحه سابقاً به عنوان اصول موضوعه شمرده میشد، به امید آنکه در کتب بالاتر برهانی شود. در هر صورت بحث مزبور را در چند جای کتاب اسفار پیاده میکند، و آن ایـنکه، عــلم و حیات در همهٔ موجودات سریان دارد. همچنین سریان این حقیقت و علم و حیات را، كه الأن عنوان مي فرمايد، قبل از ايشان عارف عربي در فتوحات مكِّه عنوان كرده بود و در باب ۳۱۷ به تفصیل پیاده فرمود، و بحثی که در حکمت عرشیه پیاده می فرماید راجع به تفاضل درجات و مراتب مردم است که وابسته به علم دوم، یعنی علم مرکب است که این مطلب نیز در هتو حات و هصوص و نظیر آن از کتاب های عرفانی عنوان شده بود؛ مثلاً در فصّ عزیری و در فصّ هودی فصوص اللحکم ٌ آوردند که بـعدها خود صاحب کتاب جناب آخوند عنوان می فرماید. و آنچه را در کتب اهـل عـرفان مي خوانديد عرفا مي گفتند. اين مطالب فوق طور عقل است. اين حقايق در اين كتاب

درس هشتاد و دوم: تاریخ ۲۲/۲۱/۶۹

۱. باب ۱۷ و ۳۰۰.

۲. ر.ک: شرح قیصری بر خصوص المحکم، ص ۲۵۳ و ۲۰۱، (چاپ سنگی)؛ و نیز در استفاد (ج ۴، ص ۷۱، ط ۱) خواهد آمد.

مستدل و مبرهن می شود؛ یعنی مطالب عرفانی به برهان پیاده شد که برهان و عرفان با هم جدایی ندارد. آخوند در مطلع بحث میفرماید: همان طور که جهل را در منطق به جهل بسیط و جهل مرکب تقسیم میکنید، و میگویید: آنچه را انسان ادراک و تصور كرده است، اگر هيچ طرف راجح ندارد، محض شك است. اگر طرف بود رجحان دارد، اگر احتمال طرف غیر راجح نمی رود، و این احتمال ممتنع است، یقین است، و شخص جازم میباشد. اگر احتمال طرف مرجوح میرود ظن است. اگر در این جزم مصیب بود، و جزم وی مطابق با واقع بود یقین میباشد، و در این یقین احتمال خلاف راه ندارد، و معنای این یقین مطابق با واقع، ثابت و حق است؛ مثل علم مقلد که جازم به مطابقت به واقع است، و چون به مجتهد ايمان دارد، احتمال خلاف نمي دهد، گرچه اگر مجتهدش از نظرش برگشت او هم بر میگردد، و میگوید: هر چه وی میگوید برای من جزم حاصل می شود. در هر صورت اگر مطابق با واقع باشد، ثواب در آن ملحوظ مي شود. و اگر يقين و جزم مطابق با واقع نباشد ــاعاذنا الله منه ــبه اين جهل مرکب میگویند؛ یمعنی وی نادان است، و نادان است که نادان است. این برای اشخاصی که چنین جزمی دارند درد بی درمان است، زیرا آنکه نمی داند و می داند که نمیداند به دنبال این درد در پی درمانش بر میآید. وی در پی تحصیل و دنبال علم و استاد و مطالعه و کتاب و ریاضت میرود. میداند که نمیداند، و به دنبالش میرود و به کمال خویش میرسد، ولی جاهل به جهل مرکب در همان حدّ جهل خود می ماند، و این عذابی است برای صاحب وی که وقتی ﴿ يَوْمَ تُبْلَى ٱلسَّرائِرُ ﴾ ا وی قیام کرده، میبیند، چه بیچارگیهایی برای خود فراهم کرده است. ۲ شیخ در اواخر ۱شدادت نمط هشتم و نهم و دهم اراجع به عذاب جهل مركب سخناني فرمود كه بسيار مغتنم است

۱. طارق (۸۶) آیهٔ ۹.

٢. در اين باره ر.ک: شيح منظومه تعليق و تصحيح آية الله حسنزاده، ج ١، ص ١٧٢.

٣. شرح الثارات، ج ٣، نمط ١٨ فصل ١٢، ص ٣٥١.

ابن يمين (متوفا ۷۴۳ ق) مطابق گفته هاى ديگران كه گفتند: «رجل يدري ويدري أنه يدري ذلك عالم فاتبعه» كه اقسام جهل را چهار قسم كردند، گفته است: چنين شخصى نور على نور و انسان كامل امام و حجة الله است و به مقام يقين رسيده است:

گوی سبق از گنبد گردون بجهاند بیدار نمایید که بس خفته نماند هم خویشتن از ننگ جهالت برهاند در جهل مرکب ابد الدهر بماند آن کس که بداند و بداند که بداند آن کس که بداند و نداند که بداند آن کس که نداند و بداند که نداند آن کس که نداند و نداند که نداند

پس عذاب دردناک از آن کسی است که نمی داند که نمی داند. این آن تقسیمی بود که در منطق خواندید و این بحث جهل مرکب و یقین و ظن و شبهه و جزم و اقسامش را به طور مستوفا جناب خواجه در ابتدای منطق ۱ شاه ۱ می یعنی اوایل، که شیخ فکر منطقی را معنا و از مقدمات تصوری و تصدیقی صحبت می کرد، بیان کرد. خلاصه ای از بیانات مرحوم خواجه را بیان می کنیم تا این مقدار در منطق سخن گفته شد.

امّا اکنون گوییم: تفاضل اشخاص در همین علم مرکب است و در بسیط که همه آن را دارا هستند، تفاضل پیش نمی آید. اگر به علم بسیط علم داشته باشند؛ یعنی بدانند که می دانند، در این صورت علم مرکب است، ولی آنکه دارد و نمی داند آن علم بسیط است. در هر صورت همه علم به حق سبحانه دارند: عدهای می دانند که علم دارند و عدهای نمی دانند که می دانند. مرحوم آخوند لفظ بسیار شریف فطرت را در این باره عنوان فرمود: «فی أصل فطرته» پس این جمله از اسم «فاطر» پیاده شود. آ

۱. برای آگاهی از این گفته و نیز حدیث وارده ر.که: شرح منظومه، ج ۱، ص ۱۷۲.

۲. اندادات ج ۱، ص ۱۳، (دفتر نشر کتاب).

۳. یک دورهٔ خوشی خدمت آقایانی منطق هندهت را مباحثه کردیم؛ منتها عدمای چند بودند و نوار هم گرفته نشده و به این نحو هم سفره گسترده نبود زبان حال ما این است دربّ أنعمت فزده؛ خدایا گسترش را بیشتر بفرما! ۴. دستور العملی در قرائت قرآن: یک وقتی در درسهای قبلی عرض کردیم چه خوب است هر وقتی که

- می خواهید قرآن را شروع کنید؛ یعنی پس از اتمام دورهای و شروع دورهٔ تازه یک موضوعی را انتخاب کنید و آیات مربوط به آن موضوع را علامت زده و یادداشت و جمع کنید. این خیلی کار می رسد پس هم قرآنت باشد و ثواب، و نیز تأمل در قرآن صورت بگیرد و هم کاری بکنید از جمله موضوعی که انتخاب می کنید، دربارهٔ انبیا و اولیاء الله و عباد الله باشد که خداوند آنها را اسم می برد و در حالاتشان و در تنگنای زندگی شان و در پیشامدهای دنیویی شان و حوادث روزگار که کم و بیش نمونهٔ آنها برای همه پیش می آید، و در آن حالات کذایی خدای سبحان را به چه اسمی می خواندند این خیلی کار می رسد؛ مثلاً در آن مصیبت کذایی، حضرت ایوب عرض می کند: ﴿ رَبّ أَنّی مَسّیٰنِی الضّرُ وَ رَآن ابتلایی که برای حضرت یونس پیش آمده است، ظل آن مطابق احوال و مشکلات دنیوی کم و بیش می آید. در آن ابتلایی که برای حضرت یونس پیش آمده است، ظل آن مطابق احوال و عوالممان برایمان پیش می آید. در آن بحران مشکل و گرفتاری اش خدا را به آن ذکرش خوانده است: ﴿لا إِلنهُ إِلا اِنهُ اِنْ مُنْتُ مِنَ الطّالِوبِينَ (انبیاء (۲۱) آیهٔ ۸۸)؛ یعنی حضرت یونس (دوالنون) را به فرموده و تحسین کرده که فرمود: ﴿ وَنَجّیناهٔ مِنَ الغّهُ (انبیاء (۲۱) آیهٔ ۸۸)؛ یعنی حضرت یونس (دوالنون) را به واسطهٔ این ذکر نجات دادیم خوشا به حال ایشان به ما چه!؟

دنبالش باسخ فرمود: ﴿ وَكَذَٰ لِكَ نُنْجِي السُّوْمِنِينَ ﴾ (انبياء (٢١) آية ٨٨). اختصاص به حضرت يونس ندارد، شما هم اكر به اين ذكر يونسي ذاكر بوده باشيد ﴿ كُذَٰ لِكَ نُنْجِي السُؤْمِنِينَ ﴾. و هكذا در نشيب و فراز اصحاب كهف كه أن گرفتاری برای ایشان پیش آمد و در دست آن طاغوتیان عصر گرفتار شدند خدای را به آن ذکر شریف یاد کردند. و حضرت يوسف نه و حضرت ابراهيم يه هر يک همين طور نگاه کنيد. اصحاب کهف چنين خداي تعالي را خواندند: ﴿رَبُّنا آتِنا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيِّيءَ لَنا مِنْ أَمْرِنا رَشَدَهُ (كهف (١٨) آية ١٠). اصحاب كهف رشد و راهنمايي ميخواهند، چون در چنگ طاغوتيان كرفتار شدند، طاغوتيها مردم خاكي بودند پس ايشان رَشَد ميخواستند. و هكذا به جناب ابراهيم پيغمبر ميرسيد كه فرمود: ﴿إِنِّي وَجُّهْتُ وَجْهِيَّ لِلَّذِي فَطَّرَ السَّمنواتِ وَالأرضَ (انعام (٤) آية ٧٩). و به اسم شريف دفاطر، خداى تعالى را خواند و عرض كرد: ﴿ فَاطِرَ ٱلسَّمَاءِتِ وَالأَرْضِ أَنَّتَ وَ لِينٌ فِيهِ الدُّنْمِيا وَالآخِرَيَّ (يوسف (١٢) أية ١٠١). حضرت ابراهيم خليل الرحمن هم به فاطر خداي تعالى را خواند در تفاسير و كتب لغت فرمودند: «انفطر الشيء من الشيء». مثلاً نيشابوري در غويب القرآن مثال ميزند مي فرمايدك، هانفطرت الأنوار من الشجرة. انوار جمع دنورة، يعني شكوفه. يس شكوفهها از درخت منفطر شدند، و انفطار، فاطر و فطر، مغاد و سؤش و دلش این است که از اصلش بریده نیست، و متصل به اوست، و این شکوفه قوهٔ نباتی و حیات دارد؛ یعنی این نور حیات و جان و قوهٔ نباتی دارد، چه هنگام شکوفه و منفطر می شود و کی رشد می کند و تا متصل به درخت و به اصل خود متصل است انفطر مي باشد، و درخت فاطر اوست و او از درخت منفطر است. دربارهٔ همین انوار شکوفهها که از درخت منفطرند و بریده از درخت نیستند و از آن پدید آمدند و قائم بــه او هستند، مي توان درباره خداي سبحان گفت كه او دفاطر سموات و ارض، است، و موجودات همه منفطر از او → هستند؛ یعنی منفطر و پیوسته به او هستند، و هیچ ذرهای از او بریده نیست ﴿ بِیَدِم مَلَکُوتُ کُلُّ شَیْ ﴾. شما هم خدای سبحان را به این اسم شریف جناب ابراهیم خلیل الرحمن و حضرت یوسف صدیق به دفطر، و دفاطر،
 ذاکر باش.

جسناب حسق تعالی را به فساطر بسیابی دولت تسوحید فسطری نسسماند خسردلی بسهر نسمونه خمدا هست و کمند کمار خمدایسی چو ابراهیم و یوسف باش ذاکر که بیدور و تسلسلهای فکری تسو را صدد شبههٔ ابسن کمونه ببینی بی ز هر چون و چرایی

او فاطر است و همه از او منفطرند. حالا که همه از او فاطر و منفطرند میرسید به این حرف، میبینید که یک سلطان است، و عساكر أن سلطان، سلطان وجود است و أن عساكر، اسماي حسني و صفات عليايش هستند كه هر كجا اين سلطان قدم نهاد، اين عساكر با او هستند. پس وجود كه قدم نهاد، علم با او هست، حيات و قدرت و ـ الى ما شاء الله \_اسماى ديكر با او هستند؛ منتها در بعضى جاها مزاج و امتزاج بيش آمد، و أن اسماء در اين مزاج بیشتر خودشان را نشان می دهند؛ مثلاً در حیوان و نبات به خصوص در انسان و آن انسانی که دارای اعدل امزجه است، که مرکز و قطب است. پس در جایی که مزاج باشد حیات بهتر خودش را نشان میدهد. جناب خواجه در كننف الغواد و علامه در شرح أن ( شيح تجريد، تعليق آية الله حسن زاده، ص ١٤٥) فرمايش، هايي راجع به اين حیات کذایی فرمودند و آشنایی با آن مطالب دارید. با قطع نظر از این مزاج و از این حیات و علم ثانوی حیات و علم و اسامي ديگري داريم كه چون وجود است همة آن اسما از او منفطرند و هر كجا سلطان وجود قدم نهاد، عساكر اسماء و صفات با او هستند، و عين حقيقت اويند و او با همه است. پس اين علم بسيط مراد ماست، اما توجه به این علم و آشنایی و آگاهی به این علم، که بداند که دارد و بداند که میداند، این حرف ثانوی است که تفاضل در این وجه دوم پیش می آید. اولی را همه دارا هستند، خواه متوجه باشند خواه نباشند. الآن اشخاص و افرادی رامی بینید که مثلاً خوابند اینها را صدامی زنید می کوید: بله، جواب می دهد. اگر بپرسید: شما خواب بودی یا بیدار؟ میگوید: من خواب بودم. پس چطور گفتی: بله؟ در جواب درمیماند جناب عالی می فرمایید: نفس مظهر اسم شريف ﴿ يُا مَنْ لا تَأْخُذُهُ سِنَةً ولا نَوْمَ است، اين حرفي ديكر است، و اين علم به علم است. شما مي فرماييد: بدن که خسته شده پینکی و چرتش گرفته آنکه حقیقت و صورت واقعیت است که نفس ناطقهاش است جوهر قائم به ذات و جوهر مجرّد است و جوهر مجرد عالم است و معلوم، عقل و عاقل و معقول است و آية ﴿لا تأخذه سنة ولا نوم، بر او صدق ميكند؛ يعني خواب و پينكي و چرت به او روى نمي آورد، و صدايش كه ميكنيد، میگوید: بله. او بیدار است چه بساکه بدن خوابیده و وقتی مقداری از این نشأه منصرف شده بهتر میدان میگیرد، خوابهای خوشی میبیند، و بهتر به عالم خودش میرسد. چه بسا در بیداری بدن را انصراف می دهد، و از توجه به آن نشأه در عوالم خودش سير ميكند؛ يعني با انصراف از اين نشأه، ادراكات و مطالعات علمي ما براي ما شروع

باری از ناحیهٔ فاطر و فطرت، حیات در همه ساری است و علم در همه ساری است و وجود و سلطان وجود، که در هر کجا قدم نهاد، عساکر اسماء و صفات با او هستند، پس این علم برای همه حاصل هست، خواه بدان آشنایی داشته باشند و خواه نداشته باشند، و می رسیم به علم مرکب و تفاضل اشخاص که در آیهٔ مزبور به آن اشاره شده است فوالدین أو تُوا آلعِلْمَ دَرَجاتِهُ. این مراتب تفاضل زیر سر علم مرکب شده است و در آن هستند علم بسیط است و در آن ماضل نیست. آنکه برای همه یکسان است، و همه آن را دارا هستند علم بسیط است و در آن تفاضل نیست.

حکمة عرشیة اعلم... عن التصدیق بأن المدرك ماذا دارا هست؛ ولی توجه ندارد و شخص در خواب و جهل است، و سؤال می کند: خدا چیست و چگونه و چه نحو است؟ این را بیدارش می کنید. بعد می بیند «آنچه خود داشت، زبیگانه تمنّا می کرد.» تصدیق می کند، اعتراف و اقرار دارد و می بیند پیوسته بود، و از او جدا نبود و غفلت داشت و معنای غفلت هم همین است که ﴿ لَقَدْ کُنْتَ فِی غَفْلَةٍ مِنْ هَنْهُ لَا شخص دارد و نمی داند که دارد. پس وی در ذات خود دارد، ولی توجه ندارد و به این طرف و آن

<sup>←</sup> می شوند، زیرا با توجه به این نشأه نمی توان چیزی فهمید. حالا ما که چهار کلمه حرف داریم و اینجا حرفش را می زنیم و مقایسه می کنیم و گفت و شنودی برقرار است می بینید که منصرف از دنیا هستید و نمی توان تعلق داشت، و فهمید؛ زیرا تعقل با تعلق جمع نمی شود. پس همین مقدار هم انصراف می خواهد حالا این انصراف را قوی ترش کنید، و قوی تر می بینید که شخص اینجا نشسته، و انصراف تام برایش پیش آمده و در بیداری هم شکارهای خوب و خوشی دارد. حدیث شریف جناب رسول الله می از مرحوم این شعبه در تحف الافولانقل می کند که وقتی مؤمن ایمانش قوی شده خوابهایش کم می شود، و خیال می کنیم که چه شده باید خواب هایش بهتر و بیشتر، خواب های خوش ببیند، پس آیا چون او ایمان آورده خواب ها از او گرفته می شود؟ جواب آن است به بهتر و بیشتر، خواب می دید حالا در بیداری می بیند. یک بیداری کار هزاران خواب را می کند؛ چه حاجت به خواب دارد! قبلاً عرض کردم که، خواب موضوعیّت ندارد، آن چیزی که موضوعیّت دارد انصراف از این نشأه است.

١. مجادله (۵۸) آية ١١.

۲. ق (۵۰) آیهٔ ۲۲.

طرف می رود. پس این غافل است، وقتی حجاب برداشته و نفس آرمیده شد، و انقطاع از غیر خودش حاصل شد معنای واقعی موت است. تا به حال همه را به خود انتساب می داد حالا دولت بیداری اش قیام می کند می بیند: ﴿ لَيْسَ لِلْإِنْسان إِلّا ما سَعیٰ له ا هم را به خود انتسان چه را که جمع کرد و خودش را آن طور ساخت همان است. حالا می بیند انقطاع انسان از غیر خودش پیش آمده با چه کسی وابسته و حساب چیست؟ ﴿ یا حَشْرَتیٰ عَلیٰ ما فَرُطْتُ فِی جَنْبِ اللّه ۴ این گونه بی خبر! این یک وجه علم بسیط وقد یکون مرکباً وهو عبارة عن إدراك شیء مع الشعور بهذا الإدراك وبأن المدرك هو ذلك الشيء. این درس و بحث و مطالعه و فكر، حبّه و هسته ای هستند که این قوه را به فعلیّت می رسانند و او باز می شود و به ثمر می نشیند إذا تمهد هذا فنقول: إنّ إدراك الحق تعالی یعنی ادراک عبد حق سبحانه را علی الوجه البسیط همه دارند اینها به کی وابسته اند؟ کجایی اند؟ چگونه اند؟ مقداری سر به سرشان بگذاری در اولیس حرف وابسته اند؟ کجایی اند؟ چگونه اند؟ مقداری سر به سرشان بگذاری در اولیس حرف در می مانند؛ منتها به چنگ صاحب حرف نیفتاده اند و نمی خواهند هم بیفتند، زیرا دنیا شکارشان کرده است.

چشم باز و گوش باز و این عما حیرتم از چشم بندی خدا این طوری دور شدند، وگرنه چه منطقی دارند تا به خدا نرسیدند مضطربند، و وقتی به این حقیقت رسیدند آرام می شوند ﴿ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَیْنُ الْقُلُوبُ ﴾ ۳ در یکی از این صد کلمه این حرف را آوردیم. اگر کسی لااقل به دستهٔ چاقو بیندیشد که آهنگر صنعت پیشه تبغه و دستهٔ چاقو را به تناسب درست کرده است، و در این شعور و تدبیر می یابد پس چگونه می اندیشد در نوترون و پروتون و ذرات اتمها؟ آنها چه می دانند که در آن رحم به این صورت مؤنث

۱. نجم (۵۳) آیهٔ ۳۹.

۲. زمر (۳۹) آیهٔ ۵۶

۳. رعد (۱۳) آیهٔ ۲۸.

شوند، و بعد برای همدیگر باشند، و تولید نسل و بقای نوع حاصل شود؟ اینها هست چطور خودشان را آرام میکنند؟ منتها در توحید یک فکر نادرستی در سر اینها هست که از بابا و ننه و از اجتماع کذایی چیزی شنیدند که یک خدای پیر کهنسال آن طرفها جایی روی تختی نشسته و ملائکه دورش را گرفتهاند، و دست به سینه به حالت تعظیم در جلو وی ایستادهاند و آن دولت توحید قرآنی و اسلامی برایشان قیام نکرد که ببینند مثل ملاصدراها و بزرگان علم و دین قدیما و حدیثاً در توحید چه میگویند و از توحید بنده و جناب عالی بی خبرند، و الا جان می دهند برای توحیدی که من و شما داریم. خبر ندارند نمی دانند حقیقت توحید چیست؟

آن خدایی تو پرستی نه خدای حسن است

که حسن را به خداونید خیدای دگیر است

١. سيوطى، الله المنتور، ج ع ص ١٧٠، (افست مكتبة آية الله نجفي مرعشي).

#### مدرک بالذات و بالعرض

لأن المدرك بالذات عرض كردم ايشان اصول و امهاتى را در اثناى بحث آورده كه بعدها سلطان بحث آنها پيش بيايد «لأن المدرك بالذات» موطن اين بحث در مرحلة دهم، يعنى بحث اتحاد عاقل و معقول است. آنجا ما مىگوييم: معلوم و معقول و معرك دو معنا دارد: يكى بالذات و يكى بالعرض. بالعرض خارجى اند. اين درخت خارجى، كه مورد علم قرار مىگيرد، صورت آن در ذهن قرار مىگيرد. آن صورت ذهنى مدرك بالذات است، و آن در خارج است مدرك بالعرض است. پس مدرك بالذات آن است كه نفس به وزان خارج گرفته، و در خودش دارد، بلكه خود اين انسان شده است، و انسان آن را داراست. مدرك و معلوم بالعرض آن درخت خارجى است، نه هر درختى. اين درختى كه با او مواجه است صورت اين درخت به حواس وى رسيد، و چنين نيست كه هر چيزى كه خارج از انسان است، مدرك و معلوم بالعرض باشد، بلكه آنكه نسبت و ارتباط با شخص انسان يافت و باعث انتزاع صورت گرديد، مدرك بالعرض است. پس هر چه كه در خارج است مدرك بالذات نيست.

## انواع ادراكات نحو وجود أن شيء هستند

و اکنون که دست روی شیء خاص می رود و سرّ وی را فهمد، دو چیز در بین است: ۱. مدرک بالذات که یافتهٔ خود وی از آن خارج است، و این یافته و مدرک در صورتی که شیء خارجی هم از بین رود، این مدرک و یافته موجود است. پس با تغییر مدرک بالعرض، مدرک بالذات تغییر نمی کند. در بحث اتحاد عالم و معلوم، یعنی مرحلهٔ دهم اتحاد مدرک و مدرک و عاقل و معقول مورد بحث قرار می گیرد. الفاظ گوناگون همه اشاره به یک معنا و یک حقیقت دارند آنجا می گوییم: إن المدرك بالذات من کل شیء عند الحکماء بعد تحقیق معنی الإدراك، معنای ادراک علم است و علم چشم

نفس ميشود و عين نفس و نفسِ نفس ميشود و «تحقيق معنى الإدراك» كه حقيقت وجود أن شيء هست و به حساب مراحل وجود بدون تجافي در هر مرحله بـا أن متحد است که آن را بعداً پیاده میکنیم و میگوییم: شیء خارج را ادراک میکنیم و آن شيء خارجي را انحاي وجودات است وتلخيصه عن الزوائد حشو و زوايد و لحافش را، که ماده است و نمیگذارد معقول شود، حذف میکنیم، و بعد گفته میشود که تنها چیزی که مانع از معقول شدن شیء است، این قیود و قشر و لحاف و ماده و عوارض ماده هست، اینها که از او گرفته شود، زلال و مجرد می شود و جوهر عاقل و معقول قائم به ذات جوهر مجرد است على ما يستفاد من تحقيقات المحصلين من المشائين مراد از اهل تحصیل، چنان که جناب خواجه در ۱شدامت این کلمه را اطلاق میکرد بزرگانی از اهل کارند که در تحری حقیقت میکوشیدند، و اهل تحصیل از مشائین دانشمندان بزرگ مشائی هستند؛ اما به تدریج کلمهٔ محصّل تنزل پیدا کرده و خیلی تعمیم یـافته است. اکنون اگر به کسی بگویند: او محصل است، میگویند: مگر این کودک دبستانی است. الفاظ این طور مبتذل شده و گرنه اهل تحصیل، مثل فاضل در زبان قدماست. مرحوم صاحب جواهو در جواهو، جناب علامه حلى را به اسم فاضل اسم مىبرد. فاضل در زبان قدما تعریف و تشریفی بزرگ بود و اهمیتی به سزا داشت. وی فارابی را به «فاضل» اسم مىبرد «من تحقيقات المحصلين من المشائين». كتاب ما «المحققين» دارد، ولی مسلم درست نیست. مراد از ایـن محصلان، مثل فَـرفَوریوس و دیگـر حکمایی بودند که قبائل به اتحاد عباقل به معقول ببودند. «محصلین» اشباره به فرفوريوس دارد كه شيخ آنها را رد كرده است. شيخ الرئيس بعدها مستبصر شده كه حق با این اقایان است «کما سیقرع سمعك» در مرحلهٔ عاشر در بحث اتحاد عاقل به معقول از آن سخن میگوییم. الن المدرك بالذات ... لیس ضمیر در «لیس» به مدرک بالذات بر مىگردد. إلا نحو وجود ذلك الشيء، اينجا طلبمان باشد كه مرحـوم آخـوند پیاده میکند که علم برگشت به یک نحو وجود میکند؛ همان گونه که انسان غذای

جسمانی را میخورد و غذای جسمانی بعد از مراحل هضم به هضم رابع میرسد و در آنجا جزء بدن می شود؛ یعنی این نان و سبزی، پوست و گوشت و قوا و اعضا و روح و جوارح شده است پس اینها، یعنی خود بدن و اگر خود بدن نشود؛ یـعنی سلولها أن را جذب نكنند دفع مي شود. پس با اين صنعت و سياقت موزون، كه قوة غاذیه غذا را آن چنان به طور دقیق و منظم تقسیم میکند که ریخت عوض نمی شود، و کوچکترین خللی پیش نمیآید و همهٔ اعضا از استخوانها گرفته تا آن رگهای موپی به همه غذا میدهد، و با هیأت منظوم و با حفظ ترکیب و با وحدت صنع به همه غذا رسانده میشود، پس اینجا اتحاد آکل و مأکول است. بنابراین همین طوری که در امور جسمانی می فرمایید: اتحاد آکل و مأکول است، در غذای روحانی هم اتحاد آکل و مأكول است. آكلي كه نفس ناطقه است و مأكولي كه حقايق علمي است. اين صور، نفس نفس می شوند و عین نفس و نحو و جود نفس می شوند. برگشت علم و مآل علم وجود میگردد: وجود نفسانی، و عقلانی، و روحانی، و آنچه را ادراک کرده غذای نفس ناطقه می شود. مغتذی، یعنی غذاگیر نفس است، و غذا آن حقایق علمی اند، و حقایق علمی هم مجردند، و نفس هم مجرد است. مغتذی و غذا باید سنخیت داشته باشند؛ مثل اینکه غذا باید مسانخ مغتذی جسمانی باشد. هر چیزی نمی تواند غذای بدن شود. پس أنهايي كه با او يك نحو سنخيت دارند ليس إلا نحو وجود ذلك الشيء سواء كان ذلك الإدراك حسيّاً أو خيالياً أو عقلياً الآن ميكوبيم حسى و خيالي؛ يعني حس ادراک کرد و بعد خیال ادراک کرد، ولی بعد عقل هم ادراک میکند، و تجرید بیشتر پیدا میکند. اما این محسوس و متخیل و معقول را چه کسی داراست؟ چنین کسی، نفس است که همه را دارد، و حقیقت نفس شدند، و اتحاد مدرک و مدرک گردید. اگر در لابهلای بحث کار به جایی میرسد که علم، که در ابتدا برای ورزش فکری به حصولي و حضوري و به حسى و خيالي و عقلي تقسيم مي كرديد، به طور مطلق علم حضوري ميشود و معقول ميگردد، وقتي همهٔ اينها را دارا شد، وي هم محسوس و

هم حاس خود اوست و محسوس سرمایهٔ او و متخیل هم که اوست. این متخیل سرمایه و دارایی او و معقول اوست و همین اتحاد در بالاتر از عقل نیز پیاده می شود؛ یعنی وقتی شهود بالاتر پیش آمده خود اوست. اینها همه به او سعهٔ وجودی می دهند، پس نفس ناطقه همین هاست، و آنها نفس ناطقه اند و نفس ناطقه جوهر مجرد قائم به ذات عقل و عاقل و معقول است. پس اگر یک وقت گفتیم که انسان مطلقاً با تمام مدرکات عقل و عاقل و معقول است، جای تعجّب و بحث نیست؛ زیرا با مبنا و از روی برهان و حساب پیش آمدیم.

انسان نیز هیچ وقت بیبدن نیست و همیشه بدن دارد و بدنها در طول همند، و تفاوت این بدنها به کمال و نقص است. در این کتاب عظیم الشأن و در این سفره پربرکت که در کنارش نشستیم، بحث از آن نیز پیش می آید و همه به کرسی می نشیند و به نحو مستوفا از آنها سخن گفته می شود.

وسواء کان حضوریا أو حصولیا این تقسیم تقسیمی ابتدایی است: وقتی صورت نشان و مرآت خارج باشد حصولی است، ولی همین علم حصولی و صورت حاصلهٔ حاضر برای نفس است. پس تقسیم به لحاظ اضافات است، اما سرانجام می بینید آقای انسان خودش را آن گونه که اینجا و در این چند سال تجارت خود ساخته بود همان می شود. امام نهم الله فرمود: «الدنیا شوق رُبحَ فیها قَوْمٌ وَخَسِر فیها آخِرون». همه تجارت کردند، ولی یک عده زیان کردند؛ زیرا در طی چند سالی که خودش را ساخته بود، برای ابد همان را دارد و خودش را می برد «الدنیا مَزْرِعَةُ الانجِرَةِ» می باشد. این مزرعه، من و شماییم. زرع و زارع من و شماییم. زرع ما، افکارماست. علوم ما و عمل ماست. کشت و زرع و زارع و نتیجه و جزا خود ما افکارماست. علوم ما و عمل ماست. کشت و زرع و زارع و نتیجه و جزا خود ما هستیم. پس باید دید خودمان را چگونه می سازیم: ﴿إِنَّهُ عَمَلُ غَیْرُ صالح ﴾. شخص مجسمهٔ عمل خودش است. هیچ احتیاج نیست که بیایید مجسمهٔ عمل خودش است. هیچ احتیاج نیست که بیایید

١. فيض كاشاني، علم الينين، ج ١، ص ٣٤٧، مقصد ٣، باب ١، فصل ٨، ص ٣٤٧؛ و نيز احياه العلوم، كتاب توبه.

و در آیه فواینهٔ عَمَلٌ عَیْرُ صالح را چنین تفسیر کنید که اینه ذو عمل ۱۰ این «ذو» را جناب عالی آوردید. اگر به برهانش دست می یافتی «ذو» نمی آوردی و می فرمودی: به به به «انه عمل غیر صالح» انسان با عمل صالح خود، صالح است و یا خود وی غیر صالح است. هر جور خودش را ساخته همان می شود؛ مثلاً اگر کسی مشاقی کرده و دستش را تربیت کرده این ملکه و ملک و اقتدار بر خوشنویسی را دارد، و در صفت دیگر نیز خودش همان ملکه کسب شده است. حالا خطاط و نویسا و گویاست. دیروز چنین نبود، ولی زحمت کشیده است. نباید بگوید: کار من چی شده است! کار شما دو صورت داشت: یکی متصرم و متدرّج بود که به معنای واقعی کار شما نبود، بلکه با زمان متصرم بود و گذشت و منقضی شد، و یکی جان این زمان است که در شما مانده و آن شمایید که این ملکه را به دست آوردید و هستید و این انسانید.

روزها گر رفت گو رو باک نیست آن مغز و لُبُش مانده که جناب عالی هستید، و هر کس بـا عـمل و کـار خـودش خودش را میسازد و از این نشأه رخت بر میبندد.

## وجود همه عين ربط به حق است•

قد تحقق و تبین عند المحققین من العرفاء.... چون بحث دربارهٔ ربط داشتن موجودات به مبدأ و مبدع و واجبالوجود سبحانه، که همه قائم به او هستند، بود، زیراحق تعالی با همه معیت قیومیه دارد، و به همه مرتبط، بلکه همه ربط محض به او هستند و هر کسی از جدول وجودی خودش به او ارتباط دارد و به زبان مربوط به عالم خودش، او را میخواند و تسبیح گوی اوست و هکذا. این حرف را پیاده کردن مبتنی بر این است که وجود صمدی بودن حق تعالی درست شود و این حقیقت به دل بنشیند که چون وجود صمدی است و هر کجا سلطان وجود قدم نهاد، عساکر اسمای

درس هشتاد و سوم: تاریخ ۶۷/۱۲/۲۲

حسني و صفات عليايش با او هستند و نمي شود كه از او جدا شوند و هر كجاكه وجود هست علم، قدرت و اختيار بـا او هست. سخن بسيار شريف در تـوجيه «خُـلِقُنَّا مُخْتَارين» أن است كه هر كجا وجود قدم نهاد در فعل خود مختار است، و سـرُ أن همین نکته و لطیفه میباشد، و در همهٔ صفات کمالیهاش باید این حقیقت پیاده و این توحید درست شود. حالا همین طور که به توفیق الهی پلهپله بـالا مــیرویم و پـیش مىرويم مىبينيد كه حقايق و مسائل و احكام اصول عقايد به توحيد قرآني و اسلامي برگشت میکند، و این اصل قویم توحید باید درست شود، و دیگران چون «ندیدند حقیقت ره افسانه زدند. آن چیزی که در زبان اهل عصمت و از زبان منطق وحی آمد، و در خود قرآن و روایات، که بیان قرآن و از شؤون و شعب و مراتب نـــازل قــرآنــی هستند آمد حقیقت آنها به همین مطالب روشن می شود؛ مثلاً حدیث جاثلیق، کـه از جناب رسول الله سؤالاتي ميكند تا اينكه از حق تعالى ميپرسد و از حضرت رسول الله میخواهد که «أین هو؟» روایات دیگر نیز از حضرت امیر و اثمهٔ دیگر و حتی از خود جناب رسول الله موجود است که آنها گاهی برای شخص سائل هـمین مـعنا را پیاده میکند که اصلاً برای غیرمتناهی و برای وجود صمدی، این و مکان و متی معنا ندارد كه «هو أيّن الأين و كيّف الكيف» و هكـذا. امـا در ايـن روايت كـه از جـناب رسول الله ﷺ سؤال ميكند حق سبحانه «أين هو» رسول اللهﷺ فرمود: «ها هنا وفوق وتحت وهو معنا ومحيط بنا، حديث جاثليق معروف و بسيار شويف است. سرّ فرمایشهای ائمه اطهار ﷺ با همین مطالب به دست می آید، و برهانی می شود. ۱

برخی از معانی و حقایق به صورت شعر در می آید: وإن مِنَ الشعرِ لحکمة (عین القیضاة، تسمهیدات، تصحیح عفیف عسیران، ص ۲۶۹) آن شعر حکمت، حکمت است و یک وقت شعر مطایبه و خیال است حرف دیگر است خدا رحمت کند آقای صادق ملا رجب اصفهانی را! ایشان به همان زبان بومی اصفهانی اشعاری سروده و دیوانی دارد. شعرهایش خوب و خوش است، اما مربوط به عالم خیال و شعر و شاعری آن طوری است. می دانیم که شب یلدا دراز ترین شبهای سال است، و می دانیم کوچهٔ جلفای اصفهان دراز ترین کوچههای اصفهان است.

وقد تحقق و تبيّن... الحق القيّوم. «القيوم» صيغة مبالغه، يعنى خودش قائم به ذات و مقيم و نگهدار غير خود ميباشد و همه قائم به او هستند و مصداق الحكم، يعني «أن مصداق الحكم»، بالموجودية على الأشياء ومطابق القول، قول حملي است و مطابق أنها «هو نحو هویاتها العینیة» سخن روی تطورات وجود و روی آیــات واجبالوجــود و روی مظاهر حق سبحانه میرود متعلقة مرتبطة پس اینها مرتبط و متعلق به وجـود واجبى هستند بالوجود الإلهي به دست وى ملكوت اشياء قرار دارد:﴿بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شئه همين معنا در مصبح الأنس اپياده شده كه شيء به تمام جهت بريده و منفصل از اصل خود نازل نشد، بلکه هر موجودی که از بطنان حقیقت هستی نازل شد، و صورت خلقی پیداکرد و در هر عالمی قرار گرفت خلاصه ﴿بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلُّ شَيْءٍ بر او صادق است و اسمای شریف الهی در وی مشغول تدبیرند و صورت او را حفظ میکنند و به او روزی میدهند و نگهدار او هستند، و مکمل میباشند و مُخرج وی از نقص به كمال هستند. خلاصه در همهٔ حالات با او هستند. قبلاً گفته شد كه تـذكر و توجه مُخرج انسان است به مقتضاي ﴿ ذِكْرُ الله حَسَنٌ في كل حال، ٢ فرمودند: حتى در حال دفع فضولات ذاكر باشد، و واقعاً اين چه دستگاه و چه كارخانهاي است كه غذا را

درازی شب یسمسلدا و کسسوچه جسلفا چو سرهمش بکنی نصف زلف یار من است خیلی خوب حالا قد و قامت یار چه قدر و چطور است این یک فرمایش و یک شعر است، بعد می رسید به: وإن من الشعر لحکمه:

دنی کز معرفت نور و ضیا دید به هر چیزی که دید اول خدا دید

این نه تعارف بوده باشد. امکان ندارد علم به چیزی پیداکند که علم به حق سبحانه نباشد و اول خدا نباشد و آن چیز وجود دارد و موجود است، حتی در عالم مفهومات و ماهیات چنین است؛ از وجود آنها که آگاهی پیدا میکند و چون وجود شأنی از شؤون حقیقت واجبالوجود و آیات و مظاهر اوست علم به اوست، ولی علم به مسفاهیم و مساهیات هسم نساشی از خسود وجسود است؛ زیسرا مساهیات حسدود وجسودند.

۱. معیاح الانی، ص ۱۱، (چاپ سنگی).

صادق ملا رجب می فرمود که،

بمحار الانوار، ج ٨٠ ص ١٧٥، به نقل از: علل الشرائع.

بگیرد و بخورد و این طور عصاری کند!؟ قوهاش و عصارهاش را بگیرد و آن را خون و نیرو کند و نیرو را جذب کند، و این چه شعور و ادراک است که آنها را به تمام اعضا و جوارح مطابق ریخت به آنها میدهد، به طوری که ریخت آنها عوض نشود!؟ در این باره دعائم الاسلام و علل الشرائع جناب صدوق و روایاتی که در این باره هست مفید است. بزرگان فرمودند: در این حال هم متوجه باشد و بداند و ببیند که تحت تــدبیر متفرد به جبروت است در أن حال بكويد: «الحَمْدُ شَرِ الّذي دَفَعَ عنّى الأذي وَعَافَاني». اين قوهٔ دافعه است که دفع میکند. و حدیث دیگر را مرحوم مجلسی در کتاب طهاره بحاد الانواد نقل كرد: «الحمد شرِ الّذي أماطَ عَنّي الأذي وَعَافَاني». ا پس در همه حال ذاكر باش. جناب شیخ بهائی در کشکول نقل میکند که هارون الرشید برای امام ملک و ملکوت موسی بن جعفر را پیغام داد ۲ و نامه نوشت که «عظنی و أوجز»؛ در یک عبارت كوتاهي مرا نصيحت كن. حضرت در جواب نوشت: «كلّ ما تَزاهُ عَيْنكَ ففيه مَوْعِظة». چه هست که در آنت موعظه نیست! چی هست که آیت حق نباشد! چی هست که حیرتآور نباشد! همهٔ احوال انسانی به طور مطلق از خـلقت ظـاهر و بـاطن و هـر موجود و ذرهای چنین است: «کلّ ما تَراهُ ففیه مَوْعِظة»؛ «حق عیان است ولی طایفهای بىبصرند.»

باید کتاب وجود موجودات را فهمیده ورق زد و سنقیم البرهان علی أن الهویات الوجودیة هر چه هستند من مراتب تجلیات ذاته ولمعات جلاله و جماله. که همهٔ اسمای الهی در تحت ذوالجلال و الاکرام جمع می شوند و این همه اسمای لطف و قهر را در بردارند. مظاهر لطف همه جنت است، از جنت ذات گرفته تا بیایید به جنت انبساط انسان و جنت باغ و بوستان و نهر و چمن و سبزهزار همچنین جهنم مظاهر جلال و خضب است، از جهنم گرفته تا غضب انسانی تا زمین سَبَخه. همهٔ آنها از جمال و جلال

١. حمانة ص ١٧٧.

٢. همانه ج ٧١، ص ٣٢۴. شكل صحيح حديث اين است: ‹ما من شيء تراه عينك إلا وفيه موعظة.،

و از مظاهر آن دو هستند ولمعات جلاله وجماله. فإذن، حالاکه این است اینکه دانایی و بینایی و آگاهی دارد، از وجود است و موجود آگاه و عالم است، پس اولین بار نحو ادراک شهودی است و در اینجا این نحو علم را علم بسیط میگوییم. پس ایس یک نحوه ادراک شهودی و یافتن واجب است که از راه وجود او را می یابد، زیرا وی آیتی از آیات وجود است، و شأنی از شؤون وی و جدول وجودی وی می باشد و به اندازه کانال وجودیاش وجود را دارد، و ادراک شهودی می کند. البته باید بین این ادراک و ادراک فکری فرق گذاشت که در عبارت اشاره می فرماید.

فإذن إدراك... وجوده وموجوديته حالاً تا اعتدال وجودي و تركيب وجودي وي چه باشد. اینها وابسته به سعه و ضیق کلمات وجودی میباشد، چون تـفاوت بـین آنـها موجود است؛ زیراکانالی رود نیل و به دریای بیکران مرتبط است و دیگری بحر است و یکی بحیره و آن دیگر نهر است و امثال آن. اینها همه جداولی هستند که مرتبط به اصل خویشند. وهذا لا یمکن این ملاحظه و ادراک کل شیء ممکن نیست إلا بإدراك ذات الحق تعالى البته يعني آيتي از آيات اين شأن و اين حد و الا از آن حدكه در رفتيم، محاط معلول و آیت نمی تواند محیط به علت غیرمتناهی شود و واجبالوجود اصل مفروض است كه ﴿وَعَنْتِ ٱلوُّجُوءُ لِلْحَيِّ ٱلقَـيُّومِ﴾ در عين حال كه «عنت الوجو، للحي القيوم، است، ولي هيچ موجودي از اين ادراك بيبهره نيست الأن صريح ذاته بـذاتــه منتهى سلسلة الممكنات مراد اين منتهي طولي خارجي نيست كه اين به أن مرتبط و أن به آن مرتبط است و به یک جور پنداری پیاده کنیم از افلاک در رویم، و به نفوس و بالاتر برویم و به عقل برسیم. یک چنین درجاتی مراد نیست، بلکه این یک نحوه و مصداق این مطلب است که حقیقت حق منتهای سلسلهٔ ممکنات است؛ یعنی هر کجا که ممکن است در همان موطن منتهی به خداست، زیرا این کلمه در همان موطن، منتهی به اوست؛ چون خودش واجب بالذات نیست، بلکه آیت و مظهری است. در همان موطن این حقیقت و این موجود و این ماهیت و این شیء منتهی به حق سبحانه

مى شود، زيرا ﴿ بِيَدِم مَلَكُوتُ كُلُّ شَيْ ﴾ ، ﴿ وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ . ٢

وغایة جمیع التعلقات تمام تعلق ها را که میبینید اینها همه عارض بر وی هستند این زبان حال همهٔ موجودات است که در سخن شیخ شبستری در گلشن دان منتهی شد:

من و تو عارض ذات وجودیم مشبکهای مرآت وجودیم

لا بجهة أخرى... اللائق به \_ إن شاء الله تعالى. الآن اين بحث در دو جا عنوان مى شود: يكى به تفصيل و يكى به اجمال. در همين فصل بعدى، يعنى فصل جهارم به اجسمال و نيز در الهيات به تفصيل بحثش مى آيد كه واجبالوجود بالذات، واجبالوجود من جميع الجهات است كه وقتى وجود خودش واجب است، علمش هم واجب است؛ چنان كه قدرت وى نيز واجب، و همة اينها هم همين طور، چون اينها ديگر زايد بر ذات نيستند، همه به يك وجود احدى جمعند، زيرا يك حقيقت صمدى است.

فکل من آدرك شيئاً من الأشياء بأي إدراك كان چند سطر بعد توضيح مى دهد و مى فرمايد: ادراكاتى به حواس خمس ظاهره است، و ادراكاتى به قواى باطنه مى باشد كان فقد أدرك الباري، ديروز به «فطرت» عنايت داشت و امروز به اسم «بارى» وإن غفل عن هذا الإدراك علم بسيط دارد گر چه توجه ندارد و غافل است كه ديروز عرض كرديم در سورهٔ حشر فهو الله الخالق الباری المصوری تغیلی به صورت متعارفی كه خودمان داريم خالق، يعنی الگو گرفتن اشياء برای ایجاد اشياء است كه به اندازه معین در می آورد و «خلقت»؛ یعنی این را بریدم و الگو و نقشه هایش را پیاده كردم. معنای خلق تقدیر اشیاء است؛ مثل اینكه نجاری می خواهد دری بسازد اول خلق می كند؛ بعنی اندازه می گیرد و بعد باری اوست و می تراشد به آن اندازه ای كه گرفته و به آن

۱. پس (۳۶) آیهٔ ۸۳

۲. ذاریات (۵۱) آیهٔ ۲۱.

٣. حشو (٥٩) آية ٢۴.

صورتی که میخواهد به آن اندازه او را در میآورد. پس وی باری اوست؛ یعنی تراشندهٔ اوست، و درست در میآورد. وهُو آللهٔ اُلخالِق آلبارِی المُصَوّری بعد اینها را جفت و جور میکند، و صورت میدهد. پس اندازه گیرنده و «باری» و تصویرگر است، گرچه مثالهای ما در صنایع از یک جهت یم و نم درست نمی شود، مثال یم و نم وفق نمی دهد و نیز مثالهای دیگر نیز با حقیقت فرسنگها فاصله دارد لذا بر میگردد و می گوید:

ای برون از وهم و قال و قیل من خاک بـر فـرق مـن و تـمثیل مـن اینها به یک جهت مقربند:

گردش سنگ آسیا در اضطراب اشهد آمد بر وجود جوی آب این سنگ که حرکت می کند دم به دم می گوید: «أشهد أن الماء موجود». گرچه در مقام خطابه خوب است، ولکن حرف فوق این است؛ چون این آب از سنگ آسیا بریده و جداست و در اینجا نیز باری، یعنی نجاری آن چوب را بریده است، و اینها را می سازد و تصویر می کند، و از او دست بر می دارد و قیوم او نیست. پس آنها از یک جهت مقربند؛ ولی امر فوق این حرف هاست. إلا الخواص من أولیاء الله تعالی که آنها در همه حال بر اثر حضور و توجه و آگاهی به توحید حقیقی علم دارند، باید به دیگران تا مدتها کم کم توجه داد، خون دل خورد تا پیاده شود کما تُقِلَ عَنْ أمیرالمؤمنین که امام موخدین و سید اولیاست علیه السلام إنّه قال: ما رأیتُ شیئاً إلا وَرَأیتُ اللهُ قَبْلَهُ الله وَرانی شجر و زید است، در همین موطن پیش از آنکه بگوییم شجر است، و پیش از آنکه شجر شجر زمانی و مکانی نیست، در همین موطن پیش از آنکه بگوییم شجر است، و پیش از آنکه شجر شجر شود و هکذا و روی معه و فیه، و الکل صحیح. هر سه تعبیر درست است: «قبله» و شمعه درست است: «قبله» و

ا. فیض در علم الیقین (ج ۱۷، ص ۴۹) به امام علی نیچ اسناد داده و ابن عربی آن را به ابویکر. ر. ک: هو حالت ج ۱۳ باب ۱۳۳۱، ص ۱۱۶ به نقل از: حاشیهٔ توحید صدوی، تصحیح نجفقلی حبیبی.

زمانی و مکانی نیست «وفیه» آن سریان هویت واجبه در همه هست که همه به او قائم هستند، و درست است.

فظهر و تبین أن هذا الإدراك البسیط للحق، این خداجویی و خدایابی و این دارایی و دانایی برای همه هست؛ منتها بعضی ها توجه ندارند و بعضی ها آگاهی بدان دارند للحق تعالی حاصل لكل أحد من عباده مطلقاً. البته بحث آن مستوفا در الهیات می آید. قوم از همین ادراک بسیط در آنجا به «علم فطری» تعبیر می کنند و از این ادراک بسیط فطری، به «عشق»، و این، اصطلاح و زبان و فرهنگ ایشان است.

### دفع دخل مقدر

ولا یلزم من ذلك كان دفع و دخل مقدر است حالاكه این است و هر كسی آگاهی به حق دارد، و وابسته به اوست، پس مدّعی بشوند كه همه عالم به خدا هستند، و معرفت به او دارند پاسخ می دهد: همه به او معرفت دارند و مراد از این معرفت داشتن و آگاهی چیست؟ اگر مراد شما علم به كنه است، سخن در این است كه همه موجودات از این كانال وجودی خودشان، كه حجاب است، همه از ورای این حجاب او را می بینند. این ورای حجاب، یعنی كانال وجودی خودشان و لا یلزم من ذلك إدراك می بینند. این ورای حجاب، یعنی كانال وجودی خودشان و لا یلزم من ذلك إدراك تعالی بكنه ذاته لشيء لامتناع ذلك بالبرهان، كما مرّ. الآن پیش از «حكمة عرشیة»، «لمعة إشراقیة» بود. در اول «لمعة إشراقیة» گفتیم «حقیقته لیست إلا نحو وجوده العینی الخاص» حقیقت او نحو وجود خاص به اوست كه وجود صمدی می باشد كسی در الخاص» حقیقت او نحو وجود خاص به اوست كه وجود صمدی می باشد كسی در مقابل این وجود صمدی تاب ادراک ندارد. ﴿وَعَنْتِ ٱلوُجُوهُ لِلْحَیِّ ٱلقَیُومِ﴾.

# تفاضل مردم در علم به علم است

وأما الإدراك المركب فكر به اصطلاح منطقى و عقل بـه اصطلاح منطقى؛ يـعنى از مقدمات و صغرى و كـبرى بـه نـتيجه رسـيدن كـه عـرفان و بـرهان بـا هـمديگر تنازع ندارند؛ ولى در مقام علم مركب «وأما الإدراك المركب سواء كان على وجه الكشف و الشهود، كما يختص بخلّص الأولياء والعرفاء»، خالص باشند و غربال و تطهير شوند. ا

كما يختص بخلّص الأولياء والعرفاء اين جهت شهود أو بالعلم الاستدلالي كما يحصل للعقلاء المتفكرين في صفاته وآثاره فهو «فهو» «أما الإدراك المركب» است ليس مما هو حاصل للجميع. در اين فصل كه وارد شديم مآخذش را عرض كرديم. حالا اينجا نظر دارد به كلام عارف عربي در فص هودي كه تفاضل السخاص در اين علم است

۱. در جزوات آوردم، گاهی در بحث و درس عرض کردم که اگر کسی سراغ دارد راجع به طهارت انسانی حرفی از این شریف تر، که امام صادق فرمود، بفرماید. این سخن را جناب امین الاسلام طبرسی در مجمع المیان روایت کرد. من در امت خاتم از عرب و عجم کلامی بدین پایه در غایت قصوای طهارت انسانی نه دیده ام و ته شنیده ام، در تحت آیة وزئتاهٔ فرزیهٔ شرایا ظهررهٔ (انسان (۷۶) آیة ۲۱) که صیغه مبالغهٔ طهور، که هم پاک است و هم پاک کننده. مرحوم طبرسی از جناب امام صادق به لفظ دروزه به صیغهٔ جمع نقل می کند: دأی یُطهرهم عن کل شیء سوی الله این فرمایش ها چیست؟ داد لا ظاهر من تَدَنس بشیء موی الله. این فرمایش ها چیست؟ داد لا ظاهر مِن تَدَنس بشیء مِن الا کوان إلا الله . چنین فرمایشی اگر کسی سراغ دارد از غیر اهل بیت عصمت و طهارت مثلاً از عارفی، در شرق و غرب، اسلام و غیر اسلام، قبل از اسلام بگوید. فرمود: خدای ماند و او. خدا ساقی است و ماقی، که ارباب کمال می گویند، مراد همین ساقی است. اسم فاعل دستیهم است. شراب ایشان این است که وزشقاهٔم رَبُهُمْ شرایاً ظهررهٔ خدا رحمت کند یکی از اساتید ما را! وی از آخوندی اسم می برد که ایشان خیلی در کلماتش احتیاط می کرد حتی این شعر حافظ را می خواند:

اگر شراب خوری جرعهای فشان بر خاک

ایشان شراب را به زبان نمی آورد می گفت اگر سرکهای خوری قطرهای فشان بر خاک. عرض کردیم. پس قرآن چطور می فرماید: ﴿ وَسَعَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَاباً طَهُورِهُ اینجا چه کار می کرد؟ راجع به این آیه جمعش این است و سیره بر این است که علما قرآن نخوانند و نمی خوانند و اهل قرآن نیستند. خدا رحمت کند جناب علامه طباطبائی و رضوان الله علیه ـ را! ایشان مثلی از استادشان حضرت آیة الله قاضی ـ رضوان الله علیه ـ که می فرمود: آن پیش ترها که حمامها خزانهای و متصل به حوضها بود جرم کشی داشتند و خزانه حوض آب را جرم کشی می کردند. این جرم کش جرمها را می گرفت و آب صاف بود، ولی باز می دیدی که آب بو می دهد. جهتش این است که گوشه و کنار استخوان پاره و بالجن و کهنه و چه و چه آن گوشه ها مانده، و جرم کش او را نگرفته و آب بو می دهد. این نماز می خواند روزه می گیرد؛ مثلاً خدا خدایی می کند گوشه و کنار یک چیزهایی هست که نمی گذرد؛ سی دار باشد؟

ت و را تا آینه زنگار باشد

﴿وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجاتِ ﴾ . اهمان فرمايش را در اينجا پياده مىكندكه بعد در الهيات تشريح مىفرمايدكه آنچه را آقايان اهل عرفان فرمودند: فوق طور عقل است و ما در اين كتاب آنها را برهانى كرديم فهو ليس... والمراتب بين الناس قسم دوم است و اين علم مركب بيش مى آيد. حالا علم به علم، تحصيل و آگاهى مى خواهد بخلاف نحو الأول كه علم بسيط بود فإنه لا يتطرق إليه الخطاء والجهالة أصلاً امرى جبلى و تكوينى است كه همه دارا هستندكما فى الفارسية:

دانش حــق ذوات را فــطرى است دانش دانش است كان فكرى است

# مدركات همة حواس مظاهر حق سبحانند

یعنی علم مرکب فإذن قد انکشف أن مدرکات الخمس عرض کردیم، یعنی قوای خمس ظاهره کمدرکات سائر القوی الإدراکیة، مراد قوای حسی باطنی است. پس همهٔ مدرکات قوای ظاهره و باطنه مظاهر الهویة الإلهیة هستند التی هی آن هویت الهیه که المحبوب الأول که همه دارند به سوی او می روند، و اگر به سوی علم می رود او را می خواهد، می خواهد؛ یعنی علم مطلق را می خواهد. اگر به سوی قدرت می رود او را می خواهد، و همه او را می خواهد و دارند به سوی او می روند و می خواهند همه چیز بوده باشند، و تنها خودشان بوده باشند؛ یعنی مطلق باشند. همه این را می خواهند والمقصود الکامل و تنها خودشان بوده باشند؛ یعنی مطلق باشند. همه این را می خواهند والمقصود الکامل و تنها خودشان بوده باشند؛ یعنی مطلق باشند. همه این را می خواهند والمقصود الکامل الإنسان قبعینه حالا مطلبی که دارد و «و لا یلزم من ذلك»، از اینکه ادراک این طوری حاصل می شود این ادراک به کنه نیست، ورای حبجب است. حبجب را مستوفا در اواخر الهیات بحث می فرماید الآن اشاره می فرماید: فبعینه یشاهده ضمیر «عینه» به اواخر الهیات بحث می فرماید الآن اشاره می فرماید: قبعینه یشاهده ضمیر «عینه» به اسان بر می گردد. انسان به چشم وی مشاهده می کند آیا این عین مطلق است و یا محدود و مقید است؟ پس چون مقید است پس این عین حجاب است، برای اینکه از راه عین می بیند، پس او را می بیند، ولی «من وراء حجاب» و هکذا قوای دیگر، حتی به

١. مجادله (٥٨) آية ١١.

عقلش میبیند، اما خود عقل تعین دارد، و خود عقل هم یک حجاب است. پس آنچه ما سوای وی میبیند در پشت حجاب و حجب میبیند، و ـ ان شاءالله ـ بـ ه الهمیات رسیدیم، جناب آخوند آنجا حدیثی را از حضرت رسول الله علی نقل می کند: «إن لله سبعين ألفَ حِجاب مِنْ نورٍ وَظُلمة، ١ اين هم از أن جور حرفهاست با اينكه خود نور كاشف و مظهر است، ولي خودش حجاب ميهاشد، نور حجاب است أن عقول كه نورند و عقل انسانی که نور است و عقول آنجا و ماورای طبیعت حجابند این به یک معنا، معانی دیگر که عبارت از قوت جلالش است. بحث از این مباحث می آید فبعینه انسان يشاهده وينظر إليه لا على وجه يعتقده الأشاعرة اينها حرفهايي كه در ملل و نحل دارند و از اینها نقل کردند گفتند: که ذات حق سبحانه «مرثیة بلا حجاب» ایس معنا ندارد؛ زیرا مخلوق تعیّن و قید دارد و حرفی که اشاعره میگویند صحیح نیست وبأذنه يسمع كلامه اذن يك حجاب است و بأنفه يشم رائحة طيبة انف نيز يك حجاب است وبجميع ظاهر بدنه يلمس أنجه را لمس ميكند مييابد و ميفهمد اين طور است، اما همه از وراي حجاب هستند لا على وجه يقوله المجسّعة. ايشان از ظواهر آيات استفاده كرده، و ميگويند: ما را از دو چيز دربارهٔ حق معذور بداريد؛ يعني ما را دربارهٔ خدا از بطن و فرج معذور بدارید. خدا بقیهٔ اعضاء همه را داراست. به ملل و نحل شهرستانی دربارهٔ فرقهٔ مجسمه نگاه كنيد. چون اين «يطعم ولا يطعم» بطن ندارد «لم يلد» يعني والد نیست، پس بقیه را دارد. عین الله، پدالله همه چیز هست، حتی محاسن دارد. و روی تخت كذايي نشسته است و ملائكه دورش راگرفتهاند و همه دست به تعظيم و كرنش دارند، و لمس را لمس جسماني مي دانند تعالى عن ذلك علواً كبيراً فيدرك المحبوب الحقيقي بجميع القوى. ادراكي كه ميكند مي فهمد، مي يابد و يافتهاش خداي اوست. آيتي از آيات خدايش ميباشد والجوارح مع تقدس ذاتمه حق سبحانه عن الأمكنة والجهات الآن درباره حق سبحانه وتجرد حقيقته عن الموادّ والجسمانيات. الآن لفـظ

بىعارالانوار، ج ۵۵، ص ۴۵.

«تجرد» را می فرماید. چنین نیست که معنای اینکه خدای سبحانه مجرد است این باشد که در این حدود مقید باشد و از این حدود جدا باشد، بلکه مجرد از ماهیت است و إلا «مع کل شيء» است لذا بحث می آید به این نحوه تجرد، سر در می آورد از فوق تجرد. که تجردی که سر زبان حکمت و فلسفه رایج است خودش تنزیهی است که عین تشبیه است.

وما ذكرناه مما أطبق عليه أهل الكشف والشهود الذين هم خلاصة عبادالله المعبود، بل جميع الموجودات عندهم بالمعنى الذي ذكرناه عقلاء عارفون بربهم. اين را از يك باب فتوحات مكيه، كه به طور تفصيل شيخ وارد مى شود، بعد عنوان مى كند و پيرامونش فرمايشى مى فرمايد. اين بحث مستوفا در اين كتاب مى آيد بربهم مسبحون له شاهدون الجماله سامعون لكلامه وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَإِنْ مِنْ شَيءٍ إِلّا يُسَبِّعُ بِحَمْدِهِ وَللْكِنْ لِجَمَالُه سامعون لكلامه وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَإِنْ مِنْ شَيءٍ إِلّا يُسَبِّعُ بِحَمْدِهِ وَللْكِنْ الْمَعْمَةُ وَللْكِنْ الله المعرفة. وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ له لا يتصوران بدون المعرفة. وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ لا يتصوران بدون المعرفة. وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبُّكَ أَمْرُهُ إِذَا أَرادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُونَ لا اين كار را بكن مى كند. ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبُّكَ يعقل ربه. وقتى امر بفرمايد: «كن فيكون» اين كار را بكن مى كند. ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبُّكَ إِلَّا هُونَ كُلُهُ مُنْ خدا هستند لشكر با شعور و با قدرت آماده به خدمت و منتظر فرمان كه،

جسمله ذرات زمسین و آسمان باد را دیدی که با عادان چه کرد؟ آنچه بر فرعون زد آن بحر کین و آنچه آن بابیل با آن پیل کرد

لشکر حسقند گساه امستحان آب را دیدی که در طوفان چه کرد؟ وآنچه با قارون نموده این زمین و آنچه پشه کلهٔ نمرود خورد

اينها همه لشكر حقند. اكر امر بيايد: «كن فيكون» دست بفرمانند. ويعرف مُبدِعه...

۱. اسواء (۱۷) آیهٔ ۴۴.

۲. یس (۳۶) آیهٔ ۸۲

۲. مدثر (۷۴) آیهٔ ۳۱.

للسموات والأرض اگر تعبیر «السماء» را می آورد بهتر بود؛ چون آیه «السماء» و «ائتیا» دارد: ﴿ أَثْتِیا طَوْعاً أَوْ کَرُهاً قالَتْا أَتَیْنا طَائِعِین ﴾ مبیّن لما ذکرناه و منوّر لما قلناه. که همه شاعر و آگاه و شنوا هستند.

#### وهم وإزاحة\*

أو لعلك تقول: إن الوجود طبيعة نوعية لما بيّنتم... با اينكه اين فصل طولاني بود در الهيات بالمعنى الاخص نيز در إنيت واجب الوجود و ماهيت نداشتن وي سخن بــه میان خواهد آمد. ابتدا در این فصل چند دلیل آورد و بعد شکوکی را عنوان فرمود، و عنوان آن نیز «شکوك وإزاحات» بود و با «منها» و «منها» آنها را بیان نمود و پاسخ گفت. و از جملهٔ آنها «وهم وإزاحة» امروز است. بنابراین چنین گمان نشود که ایس بحث، ادامهٔ بحث علم بسیط و مرکب است پس این «وهم وازاحـــــه» از شکــوک فــخریه در م. حث است. خوب بود که طوری بحث تنظیم می شد که پراکندگی و توجه ثانوی در ارجاع مباحث به همدیگر پیش نمی آمد؛ یعنی این دو «وهم و إزاحة» را در عداد همان «شکوک» می آورد، و در خاتمهٔ مبحث علم بسیط و مرکب را می آورد و سپس وارد فصل چهارم می شد. در هر صورت، اشکال دربارهٔ تجرد وجود صمدی از ماهیت است. ریشهٔ اعتراضاتی که در اینجا و در «والعجب» که بعداً عنوان می فرماید از فخر رازی است که در باب توحید وارد گردید و گرفتار ترکیب در واجب تعالی شد. از طرفي وجود را به اشتراك لفظي بر حقايق گوناگون حمل نكبرد، و از جانب ديگير تشکیک را رد کرد، و مفهوم تشکیک مفهوم وجود در حمل بر وجودات ملزومه را در نیافت. در این زمینه به فصل هفدهم نمط چهارم شرح ۱شادات مراجعه کنید. ۲

١. فصلت (٤١) آيه ١١.

<sup>\*</sup> درس هشتاد و چهارم: ۶۷/۱۲/۲۷

۲. ترتیب کتاب ۱۷شنودت و ۱شنیههت: در نمط اول ابتدا مرحوم شیخ در جسم و ترکّب آن از هیولا و صورت بحث

## شبههٔ فخر رازی در اینکه وجود طبیعت نوعیه است

أو لعلك تقول: این یكی از شبهات فخر رازی است: إن الوجود طبیعة نوعیة خطیب رازی میگوید: وجود طبیعت نوعیه است. گاهی مثال انسان را از مطلب دور میكند و رهزن وی می شود، لذا در شمسیه ملا قطب و میرسید شریف و قبل از ایشان دیگران وقتی خواستند مسائل منطقی را پیاده كنند، چون دیدند مثال ممكن است رهزن عدهای شود، و باعث تقیید ذهن به مورد مثال شود، و خیال كند كه در همه جا همان گونه است، لذا به جای موضوع و محمول، حروف اختصاری الف و ب را آوردند كه

حمیکند. در نمط دوم از جهات اصلی سخن میگوید و منشأ جهات را معلوم میدارد، که علو و سفل از کجا پدید أمده است، أيا جهت را جاذبه زمين تحديد ميكند، و يا به جاذبه أسمان و افلاك است؟ اگر دود بالا ميرود و سنگ پایین می آید، به علت چیست؟ پس از آنکه محدد الجهات را فلک نهم دانست، در آخر آن به پیدایش ارکان اربعهٔ اولی و عناصر چهارگانه و امتزاج آنها و پیدایش ارکان اربعهٔ ثانیه در کسوت اخلاط اربعه و پیدایش مزاج سخن میگوید و بحث را اندی اندی به ماورای طبیعت میکشاند و به برزخ بین طبیعت و نوق طبیعت میرساند. لذا به کتاب نفس و بعد از آن به مُخرج نفس از قوه به کمال و فعلیت و نیز به وجود و علل وجود میرسد. پس نمط سوم در نفس و نمط چهارم در علل وجود و مُخرج نفوس از قوه به فعلیت است و اینکه سلسله موجودات به طرف منتهی میشود، و پس از آن ناچار به بحث از صنع و ابداع میشود، نمط پنجم در آن است. و چون این صنع و ابداع و موجودات و حركتها و آمد و شدها غايت دارند و به سويي مي روند، نمط ششم بحث از غايات است. سپس به عث به اینجا کشیده شد که انسان آنچه را در اینجا کسب کرده است با خود می برد پس همین مطلب ایجاب کرده ا ست که نمط هفتم را عنوان کند. چگونگی همراهی اعمال با وی در نشأهٔ دیگر چگونه است؟ آیا پس از این نشأه تکامل دارد و یا خیر؟ سپس از مقامات بی نهایت انسان بحث میکند و آن مقامات العارفین است، و به تدریج به خوارق عادات و پیدایش معجزات و تصرف در ماده کانتات میرسد و نیز از آثار غریبهٔ دیگر که از نغوس انسانی بیاده میشود، بحث میکند. نمط دهم در اسرار آیات میباشد. در نمط چهارم، فصل هفدهم سخن فخر رازی مطرح شد و خواجه بعد از فخر رازی ۱۵ شاه ۱ شرح کرده است، و شرح فخر رازی به قول خواجه به نقل از برخی ظرفا، جرح و قدح بوده است، زیرا به عمق سخنان شیخ نرسیده است. در هر صورت خواجه در این بحث به نقد و ایراد سخنان فخر می پردازد. فخر رازی به خطیب رازی شهرت دارد، زیراکار خطیب جمع و جور كردن مطالب خطابه براي عوام است، لذا اين كاروي را از غور و تعمق و تأمل در مطالب باز مي دارد، پس اسم خطيب به جه ت اشاره به عدم غور فخر رازي هم هست، لذا در اينجا فرمود: «والعجب من الخطيب الرازي...».

الف برای موضوع و ب برای محمول باشد: كل ب الف و كل الف ب و كل ب ج و امثال آن از حروف دیگر، برای نشان دادن طرفین قضیه میباشد. فخر رازی دید که در کتب منطقی برای طبیعت نوعیه انسان را مثال زدند، و چون انسان ذاتی افراد خود است لذا گمان كرد كه هر كجاكه طبيعت نوعيه گفتند؛ يعني ذاتي اشياء، اشكال براي وي پيش آمده است. پس وقتي اينجا گفتند: وجود طبيعت نوعيه است، مراد از طبیعت نوعیه را متوجه نشد و گمان کرد که باید وجود ذاتی اشیای ما تحت باشد، و بر افراد و حصص خود بالسويه حمل شود، و حصص از افراد طبيعت نوعيه باشند. پس مفهوم وجود به دلیل حمل بر حقایق بینهایت، که بر همه به یک سان حمل می شود، و حصص وي به نسبت به طبيعت وجود على السويه هستند، پس وجود، كه به طبيعت نوعیه میباشد، ذاتی همهٔ آنها بوده و افراد به مشخصات نیازمندند تا از همدیگر جدا شوند؛ چنان که در همهٔ طبایع نوعیه دیگر چنین است، در حالی که خطیب رازی از این حقیقت غفلت کرد که هر طبیعت نوعیه، ذاتی افراد نیست، و لذا یک طبیعت نوعيه مي تواند ذاتي مصاديق خود نباشد، بلكه مي تواند طبيعت نبوعيه عارض بسر مصادیق خود باشد، و افراد و مصادیق، منتزع وی باشد، و او از آنها انتزاع شده باشد. فخر رازی پس از آن چنین تصور کرد، و گفت: اکنون که وجود طبیعت عامه میباشد اقتضای آن در همهٔ مصادیق یک چیز است، زیرا علی السواء بر همهٔ مصادیق حمل می شود. پس نمی توان گفت در جایی، مقتضی عدم مقارنت با ماهیت و تجرد از آن است و در جایی دیگر، مقتضی مقارنت با ماهیت باشد؛ در یک جا این طبیعت اقتضای عروض کند و در جایی اقتضای لا عروض نماید، و باید توجه داشت: همان گونه که وی وجود را عارض بر ماهیت کرد، چون هر کدام طبیعت جدایسی بـودند، وجوب نیز عارض بر وجود میشود؛ زیرا وجوب در این صورت طبیعت جدایی از وجود است. پس عروض وجوب بر واجبالوجود میشود، گرچه در واجب عروض وجود بر ماهیت نیست، ولی عروض وجوب بـر ایـن وجـود مـیشود؛ امـا

وجوب بر دیگر موجودات عارض نمی شود. پس اکنون که طبیعت وجود در همه جا به یک معناست پس چگونه در یک جا طبیعت عارض بر ماهیت نشود و در جایی عارض شود و در جایی بر این طبیعت وجوب عارض کرد و در موجوداتی وجوب عارض نگردد. پس با پذیرفتن اینکه وجود طبیعت واحد است اختلاف افراد و ذاتیات آن چگونه است، زیراکه هر کجا انسان پیاده شد مدرک است.

أو لعلك تقول: چون اینكه «شك وإزالة» داشتیم فرمود: «ولعلك تقول:» كه در ابتدای كلام بود و عطف بر أن «لعلَك» صفحة ١٠٥٥ «أو لعلك» «إن الوجود طبيعة نوعية» أيا مراد از وجود مفهوم وجود است و یا خارج آن؟ در مفهوم وجود که به طبیعت نوعیه تعبیر شده است گفته آمد که هر طبیعت نوعیهای چنین نیست که ذاتی افراد باشد لما بینتم من کونه مفهوماً واحداً با آنکه حرف مفهوم واحد را میگوید، ولی درست آن را ادراک نمیکند. پس این معنای واحد طبیعت واحده میباشد که مشترکاً عرض کردیم نوعاً «فیه» را نمی آورند، در حالی که «مشترکاً فیه» است بین الکلّ، یـعنی ذاتـی بـین افرادش میباشد. ولی باید دانست که افراد وجود حصص او می شوند، نه حقایق خارجي افراد باشند والطبيعة لا يختلف لوازمها نمي توان در يك موطن به عروض قائل شد و در موطن دیگر لا عروض گفت بل یجب لکل فرد ما یجب للآخر هر چه دربارهٔ این وجود گفتید دربارهٔ آن دیگری هم بگویید؛ چنان که هر چه دربارهٔ این فرد انسان ميكفتند به فرد ديكر هم گفتيد لامتناع تخلف المقتضي كه لوازم باشد عن المقتضي كه أن طبیعت باشد. اینها را به صورت صغری و کبری چیده است و حالا نتیجه میگیرد: فالوجود إن اقتضى العروض وي به صورت عموم از، عروض ميگويد تا بــا وجــوب بسازد اگر میگویید: عروض وجود بر ماهیت و یا ماهیت بر وجود بسرای عـروض تعميم قائل شويد و بگوييد: عروض وجوب بر وجود، تا با سخن بعد وي وفق دهد «إن اقتضى العروض» يعني مقارنت با مـاهيت أو اللاعــروض كـه در واجب تــنها يك

الاسغار الأربعه تصحيح و تعليق أية الله حسن زاده، ج ١، ص ١٨٢.

حقیقت در کار است، و سخن از عروض و لا عروض نیست، پس اگر لاعروض است همه یکسان هستند، و اگر عروض است همه یکسان باشند لم یختلف ذلك في الواجب والمحکن وإن لم یقتض شیئاً منهما، یسعنی عروض ولا عروض را اقتضا نکند. از شما می پرسیم: آیا وجود حق است؟ اینها به وجود صمدی قائل نیستند گرچه تفوّه به غیرمتناهی بودن وی می کنند، به لوازم آن پای بند نیستند که فصل پنجم متکفل بیان آن است. پس اگر وی غیرمتناهی است آیا در واجب وجوب بر وی عارض می شود؟ در حالی که طبیعت در همه جا یک اقتضا دارد «وإن لم یقتض شیئاً منهما» یعنی عروض ولا عروض را اقتضا ندارد احتاج الواجب فی وجوبه إلی سبب منفصل پس ناچار واجب در وجوب خود به علت خارجی نیازمند می شود تا وجوب به او عارض کند.

والجواب في المشهور: آخوند بنابر مبناي مشاى مشهور پاسخ مي دهد، و كلمة «في المشهور» براى احتراز از مباني قدماي مشاء و محصلان از مشاء است كه بسر مبناي مشاى متأخر فائل هستند كه مفهوم وجود عام عرض بوده، و بر موجودات خارجي، كه حقايقي متباين هستند، حمل مي شود. تنها وجه اشتراك اين ملزومات در همين معناي عرضي خارج است كه از آنها منتزع است و بسر آنها به تشكيك حمل مي شود، پس اين مفهوم عام لازم حقايق متباين اقتضاى اشتراك حقايق مختلف نمي كند، بلكه ملزومات هر كدام اقتضايي دارند. ملزومي مثل واجب عباري از ماده و ماهيت و داراي وجوب، يعني تأكد وجودي است و او مبدأ همه مي باشد و ديگر ملزومات داراي ماهيت و معلولند و اين مفهوم بر همه به نحو تشكيك حمل مي شود؛ يعني اطلاق اين معناي وجود بر واجب تعالى اقدم و آكد از ديگر مصاديق است. پس اين طبيعت ذاتي افراد نيست تا لازم آيد كه مصاديق وي داراي يک حکم باشند، بلکه وي عارض بر آن حقايق مختلف است، بلکه اگر اين حقيقت ذاتي مصاديق بود، ملزومات يک حکم و اقتضا داشتند.

## جواب مشهور به فخر رازی

والجواب في المشهور: منع كونه وجـود طبيعة نـوعية مـتواطـية مـفهوم وجـود متواطى است، ولى نه أنكه حـقيقت وجـود مـتواطـي بـاشد ومـجرد اتـحاد المـفهوم لا يوجب ذلك شما از اين مثالها گـول خـورديد، خـيال كـرديد هـر كـجاكـه گـفتند وقتي طبيعت نوعيه حمل بـر كـثيرين مـيشود بـايد ذاتـي بـوده بـاشد، زيـرا عـنوان طبیعت نوعیه دارد، در حالی که می توانید طبیعت نوعیه در جایی صادق باشد. ولى عرض مصاديق خود، يعني لازم و مفهوم عام بوده بـاشد لا يــوجب ذلك لجــواز أن يصدق مفهوم واحد عملي أشمياء مستخالفة، اشمياء و موجودات از حمق تـعالى تــا هيولاي اولي داراي يک لازم واحمد به نام مفهوم وجودند که بر ايس کثيرين مزبور صدق آمده و حمل مي شود فيجوز أن يكون الوجودات الخاصة حقايق، يعنى خود موجودات خارج متخالفة الحقيقة حالاكه متخالفة الحقيقه شدند آن يكسى اقتضای عروض نداشته باشد و این یکی اقتضای عروض داشته باشد و در عین حال، یک لازم عام هم به تشکیک بر همه حمل شود که مفهوم و جود است «فیجب» اکنون که متخالفة الحقيقه هستند فيجب للوجود الواجب التجرد اين جواب بر مبناي مشاي رايج أست نه محصلين و محققين مشاء چون حرف نهايي در حق سبحانه آن است كه وي مجرد از ماهیت است. مشاء علاوه بر آن تجرد از ماده را نیز به میان میکشند و در این جهت که حق سبحانه را از ماده تمنزیه میکنند وی را به موجودات مجرد تشبیه میکنند. پس تنزیه آنها سر از تشبیه در میآورد، ولی در حکمت متعالیه میگویند مطلب فوق ابن است؛ زيرا ﴿وَهُوَ الَّذِي فِي ٱلسَّمَاءِ إِلنَّـهُ وَفِـى الأَرْضِ إِلنَّـهُ ۚ ﴿وَ فَـي أَنْفُسِكُمُهُ ۚ وَ ﴿ هُــُو ٓ اَلاَّ وَالاَّخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِـنَ ۗ است كه بايد در عين حال «عالٍ

۱. زخرف (۲۳) اَیهٔ ۸۴

۲. ذاریات (۵۱) آیهٔ ۲۱.

٣. حديد (٥٧) آية ٣.

في دُنُوّه الله باشد. پس اسباب در كار است و بي اسباب نـمي شود ﴿وَأَرْسَلْنَا الرِّياحَ لَواقِح ٢ مى فرمايد: باد باعث لقاح است و نيز با آنكه ملك الموت متوفّى است؛ ولى ﴿ اَللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلأَنْفُسَ ﴾ " و يا ﴿ أَرْسَلْنَا الرِّياحِ است. فيجب للوجود الواجب التجرد و الآن بي دغدغه تجرد را به تجرد از ماهيت معنا كنيم و در أنجا لا عروض است. «فيجب للوجود الواجب التجرد»، زيرا اكر واجب مجرد از ماهيت نباشد يك چنين سعة وجودي، كه با همه بوده باشد، نخواهد داشت و چون مجرد از ماهيت ميباشد سعة وجودي و كلي دارد و مقتضاي سعهٔ وجودي، بودن با همهٔ ذرات است «فيجب للوجود الواجب التجرد، در واجب لا عـروض و نـداشـتن مـاهيت و تـجرد أن است ولغـيره المقارنة، یعنی دیگران دارای ماهیت و وجود عارض بر وی می شود پس مقارن بیا ماهيت هستند مع اشتراك الكل، يعني واجِب و ممكن في صدق مفهوم الوجود المطلق، يعني در يک لازم واحد مشتركند عليها سواء كانت مقوليته مقوليت، يعني حمل شدن اين مفهوم وجود مطلق دعليها، بر أن كل بالتواطؤ كالماهية للماهيات والتشخص للتشخصات به عبارت التفات كنيد كالماهية للماهيات، يعني مفهوم ماهيت للماهيات، والتشخص للتشخصات، يعني مفهوم تشخص للتشخصات؛ يعني همانند مفهوم ماهيت که یک معنای عام است و به تواطی بر ماهیات گوناگون حمل می شود و نیز همانند تشخص که به نحو تواطی بر تمام تشخصات حمل می شود. پس تشخص حقیقتی کلی است که صادق بر کثیرین است، و به همین ترتیب، ماهیت بسر کثیرین صادق است. پس آیا وجود این گونه متواطی است و یا بر افراد و مصادیق به تشکیک حمل مى شود؟ لذا فرمود: أو بالتشكيك. منتها تشكيكي عامي كه حضرات مشاي متأخر بدان

۱. محدد الانواد، ج ۹۱، ص ۱۸۹ به عبارت دیا من في علوه دان وفي دنوه عالي، و نیز ج ۹۵، ص ۳۹۳ به عبارت دالذي في علوه دان وفي دنوه عال. :

۲. حجر (۱۵) آیهٔ ۲۲.

۳. زمر (۲۹) آیهٔ ۴۲.

قائلند، ولي تشكيك خاصي را در كتابهايشان نمييابيد تشكيك خاصي را در اسفاد و منظومه مي يابيد. كالنور الصادق على نور الشمس وغيره نور بر شمس و ديگر انواع به صورت تشکیک عام صادق است و این نور ذاتی مصادیق خویش است، نه عرضی، و تفاوت در این اقسام نور به طوری است که مشکک است؛ یعنی انسان را به شک و به این خیال میاندازد که آیا این یک حقیقت است؟ تا آن گاه که به نظرهٔ ثانوی میبینید که هر دو نورند جز آنکه در آنجا نور خیلی زیاد و قوی است و اینجا ضعیف و نور کرم شبتاب است. پس با آنکه نور بر همه صادق است و انوار گوناگون در نور بودن شریک هستند و این نور لازم همهٔ آنها بوده و بر آنها حمل میشود، ولی هر کدام از انوار خود خصوصیاتی دارند که دیگری ندارد؛ مثل نور شمس باعث دیدن شب کور است مع أنّ نورها يقتضي إبصار الأعشى بخلاف سائر الأنوار شبكور بـا نــورهاي مــاه و چــراغ نميبيند، ولي وقتي خورشيد درآمد ميتواند ببيند. پس با آنكه نور ماه هم روشنايي است؛ باعث ابصار اعشى نمى شود، ولى نور شمس مقتضى ابصار است و نور ماه كتان را از بین میبرد؛ ولی نور اَفتاب چنین نیست، لذا کتان را در شب پهن میکنند؛ چنان که نور ماه باعث جزر و مدّ میشود، ۱ ولی نور خورشید با آن هـمه عـظمت چـنین نیست. مورچهها توشهٔ خویش مثل گندم و حبوبات را برای کپک نزدن در نــور مــاه میگذارند تا کیک نزند، در حالی که آفتاب جلو کیک را نمیگیرد. پس از آن آنها را برای ذخیره انبار میزنند. پس نورهای گوناگون هر کدام اقتضایی دارند؛ ولی بر همهٔ آنها اطلاق نور به طور یکسان میشود. وجود نیز همانند نور لازم این وجـودات بــا مقتضاهاي كوناگون است. فلا يلزم من كون الوجود مفهوماً واحداً مشتركاً بين الوجودات کونه طبیعة نوعیة والوجودات عطف بر ضمیر «کون» است؛ ۲ یـعنی «لا یـلزم کـون

۱. قدما نور ماه را باعث جزر و مد میشمردند و اکنون تأثیر جاذبهٔ ماه بر زمین و بر دریاها ثابت شده است.

استاد هم در پاورقی این موطن و هم در درس، «الوجودات» را عطف بر «طبیعیة نوعیة» میکند، ولی در عبارت معلوم می شود که عطف بر ضمیر کرده است.

الوجودات الخاصة، عبارت عجمه دارد، زيرا عطف بر ضمير متصل شده است أفراداً متوافقة... أولى وأشد منه في الممكن.

## بحث و تحصیل در عدم تمامیت جواب مشهور

قمبلاً ضابطهای در روش خمویش بمه دست دادند که ما در ابتدا به روش قموم مشمى مميكنيم و بمعد از أنها فناصله ميكيريم و تحقيق خويش را بميان میکنیم. در «بحث و تحصیل» همین روش را در پیش گرفت و گفت: بحث و تحصیل. وهذا الجواب على هذا الوجمه غير صحيح اينكه ما موجودات را حقايق متباين نمی دانیم و اگر مراد مشاء از متباین، متخالف و متغایر باشد مبنای ما هم چنین است و عندالتحقيق و عندالتفتيش ما بيا أنمها دعوا نـداريـم و ايـن تـصالح اتـفاقي خوب است؛ ولي اكنون با ظاهر كلمات مشاء كه بمه تباين موجودات و شركت در لازم واحد مفهومي عام كه بر أنها به تشكيك حمل مي شود قائلند، همراه نیستیم. و مراد از تشکیک آن است که صدق این مفهوم عام بر این فرد اقدم و اولی از آن فرد دیگر است، زیرا او عملت و مبدأ دیگر وجمودات است، در حالي كــه ما خارج وجود را تشكيكي ميدانيم و ميگوييم. مرتبه بالاي وجـــودْ واجب و غــــيرمتناهي و وجــودصمدي است و ﴿هُــــوَ ٱلأَوَّلُ وَالآخِــرُ وَالطَّسَاهِرُ وَالبِسَاطِينُ المرباشد و در عين حال مراتب ديگر دارد كه با شدت و ضعف هم تفاوت دارند و فمهم ايس حقيقت به فرمايش ايشان نيازمند ذهمني ثاقب و طبعي لطيف است، ولي فهم مفهوم عام و تشكيك بر افراد و مصاديق آسان است. پس فهمیدن اینکه وجود خارجی یک حقیقت واحده و صمدی است و تشکیک در مراتب آن واقع است جمعش محتاج قریحه میباشد وهذا الجواب على هذا الوجمه غير صحيح لما أشرنا إليمه أنّ «مِن» ميخواهد؛ يعنى

۱. حدید (۵۷) آیهٔ ۳.

بايد گفت: «من أن»، أفراد مفهوم الوجبود ليست حيقايق مستخالفة، بــل الوجــود حــقيقة واحدة در عين حال مراتب وي «غني وفقراً تختلف، الوليس اشتراكها، يـعني اشـتراك اين حقيقت واحده بين الوجودات كاشتراك الطبيعة الكلية؛ مثل طبيعت و ماهيت انسان، و مفهوم وجود طبيعت كليه همانند آن طبايع نمي باشد، زيرا اشتراك در وجود به معنای سعهٔ وجودی است. قبلاً دربارهٔ لفظ مشترک تذکر دادیم که لفظ مشترک در یک معنا به معنای طبیعت واحده است که بـر کثیرین صادق است، که معنای متعارف مشترک است؛ ولی معنای دیگری نیز کلمهٔ مشترک دارد که به معنای اشتراک سعی، یعنی انبساط وجود بر حقایق گوناگون است، و این معنای از مشترک در حکمت متعالیه مورد نظر است، و می توانید ایس کلمه را جداگانه در این معنای جدید یادداشت داشته باشد، اینجا مورد دوم از اطلاق مشترک در این معنای سعی و انبساطی است. پس لفظ مشترک به اشتراک لفظی دارای این دو معناست. «ليس اشتراكها»، يعنى اشتراك اين حقيقت واحده «بين الوجودات كاشتراك الطبيعة الكلية؛ خواه اين طبيعت كلي ذاتي باشد ذاتية كانت، مثل طبيعت انسان نيست و خواه عرضی به نسبت به افراد أو عرضية بين أفرادها، مثل مفهوم وجود برای کثيرين كه بر موجودات صدق مي آيد إذ الكلية والجزئية؛ زيرا كليت و جزئيت زايد بـر ذات منطقي به معناي متعارف از عوارض ماهيت امكاني است من عنوارض الماهيات الإمكانية والوجود كما مرّ لا يكون كلّياً ولا جزئياً پس اگر كلى گفته مىشود؛ يعنى كلى سعی و اگر جزئی گفته می شود؛ یعنی آیتی از آیات او وانّما له برای وجود التعین بنفس هويتها العينية همان كونه كه شيخ در الشارات فرمود: «واجب الوجود المتعيّن» ٢ منشأ اين همه آثار است؛ ولي مبهم و غير متعين وجود ذهني است. پس خود وجودٌ متعين به خود است ولا يحتاج إلى تعين آخركما لا يحتاج في مــوجوديته إلى وجــود آخــر، لأن

شرح منظومه، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ج ۱، ص ۱۰۵.

۲. شرح الثادات، ج ۱۲ نمط ۴، فصل ۱۸، ص ۴۰.

وجوده ذاته، خودش محض وجود است وسنّبين في مبحث التشكيك كه ما تشكـيكي وجودی غیر از تشکیک مفهومی متعارف مشاء داریم و آن به «تشکیک خاصی» مشهور است كه ما به الاشتراك عين ما به الاختلاف است. پس در متن ذات حقيقت واحدهٔ خارجی تفاوت موجود است، و به اختلاف مرتبه تفاوت دارد و آن تشکیک، تشكيكي اشمخ و اشرف از تشكيك متعارف است أن التفاوت بين مراتب حقيقة واحدة والتميّز بين حصولاتها قد يكون، تميّز دو جور است: يكي تمايز تقابلي كه مفهومي أشنا و مأنوس است؛ یعنی زید و عمرو از یکدیگر تمایز دارند. این تمایز، تمایز تقابلی است؛ زيرا اينها داراي عوارض مشخصة خاص خويشند كه هـر كـدام بـا عـوارض مشخصهٔ خاص خود از دیگری متمایز است، این تمایز تقابلی دو عدد واحد، عددی هذا و ذاک است؛ ولی اگر تمایز در یک حقیقت پیاده شود، و آیات وی را از خود وی تمییز بدهیم تمیز تقابلی راه ندارد و نمی شود گفت که «هذا زید» و این قوهٔ باصره زید جدا از اوست. چنین تقابلی راه ندارد، چون باصرهٔ زید شأنی از شؤون زید و مرتبهای از مراتب زید است؛ چنان که قوا مراتب نفسند. پس اگر ما نفس را در یک طرف بگذاریم و قوهٔ باصره را در طرف دیگر بگذاریم و بگوییم: تمایز تقابلی بین آنها برقرار است وفق نمیدهد، زیرا «النفس فی وحدته کل القوی» است و ما در آنجا لفظ نداریم. اگر لفظ بهتری پیدا کردید ما هم با شما همراهیم. در تمهیدانتو اعدا تمایز بین حقیقت واحده و شؤون و آیات و مظاهر و مجالی وی راکه قائم به او هستند به نام «تمایز محیطی و محاطی» نام گذاشت، زیرا لفظ نداریم، چون محیط همان یک شخص واحد است، و محاط هم این آیات و مظاهر و مجالی خود وی هستند. پس حق سبحانه با آیاتش تمایز محیطی و محاطی دارند و نه تمایز تقابلی، که ایس هـذا و آن یکی واحد عدد می شود. پس خدای سبحانه و دو موجود مستقل در مقابل هم راه ندارد.

۱. فصل هفتم شهیدالاتوهمد (ص ۷، جاپ سنگی) در اطلاق حقیقی و تمایز احاطی، و نیز تقابلی است.

## تفاوت مراتب وجود به خود ذات آنهاست\*

وسنبيّن في مبحث التشكيك أن التفاوت بين مراتب حقيقة... چون مفهوم عام وجود بر حصص خويش على التساوي صادق است؛ ولي همين معنا، كه وي طبيعت نبوعية متساوی بر افراد است، باعث انصراف ذهن به طبایع ذاتی مثل طبیعت انسان بر افراد است، در حالي كه در همه جا طبيعت ذاتي افراد خود نيست، بلكه وجـود مـفهومي عارض بر ملزومات است و این لازم از صمیم آنها انتزاع، و بر آنها حمل میشود، ولی لازم نیست که ملزومات حقایق واحده باشند، این مبنای مشاء است، ولی بــه هــمین مفهوم عام وجود انتزاعي قائل هستيم، و ميگوييم: اين مفهوم لازم عارض بر ملزومي مي شود كه يك حقيقت واحده است، و إين حقيقت با اينكه يك حقيقت است، چون مراتب تشکیکی دارد می توان بر آن اطلاق کثرت نمود، و این تشکیک در عین خارج بوده و نه فقط در اطلاق و حمل وجود بر مصادیق متعدده به مبنای مشاء، و مراد از تشکیک وجود در خارج، تشکیک در ماهیات آنها نیست؛ زیراکه ماهیت تشکیک بردار نیست، بلکه خود حقیقت وجودی عاری از ماهیّت دارای تشکیک است، زیرا آب و آبتر و خاک و خاکتر، که مصادیق یک ماهیّت هستند و طبیعت نـوعیهٔ على السواء بر أنها صادق است، معنا ندارد. پس تشكيك در خود ماهيّت و در ذاتيات آن راه ندارد، و ما هم با آنها در این معنا شریک هستیم، بلکه ما تشکیک را بـر روی وجود عاری از ماهیّت، یعنی بر روی حقیقت خارجی، که خود واقع و صُراح حقیقت است، میبریم، ولی میگوییم: وی دارای مراتب مختلف است، و نه تشکیک در ماهیّت و یا تشکیک عامی وجود. پس در «سنبیّن» تشکیک در وجود را بیان میکند. وسنبيّن في مبحث التشكيك أن التفاوت بين مراتب حقيقة واحدة، يـعني تشكـيك وجودی که غیر از تشکیک در ماهیّت است والتمیز، یعنی أن التمیّز می توانید «التمییز»

۴. درس هشتاد و پنجم: تاریخ ۲/۲۲ ۴/۶۷/۱۹۶۰

بخوانيد بين حصولاتها قد يكون بنفس تلك الحقيقة كه ما به التفاوت عين ما به الاتفاق است، مثال آن در منطق منظومه ، خط بود؛ یعنی این خط اطول و درازتر از آن خط است؛ یعنی هر دو خطند و هر دو به خط از هم متمایزند؛ یعنی خط درازتر در خود خط با خط اقصر فاصله دارد، پس به امر دیگر تفاوت ندارد. دربارهٔ وجود هم می تواند وجودی اشد از دیگری باشد و دارای تأکد باشد و مراتب یک حقیقت واحد در همين حقيقت تفاوت داشته باشند، نتيجه اينكه فحقيقة الوجود اينها همه زير سر وجود صمدي است كه كريمة ﴿ هُو َ أَلاَّ وَّالْ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِينَ ﴾ " پياده شود و انسان با آن از صورت فكر متعارف كه در ابتدا دارد بيرون آيد و بفهمد او اول است، و هم او آخر است و همه را جمع کند. پس ماسوی ممکن هستند و او معیت قیومیه با همه دارد ﴿وَفِي أَنْفُسِكُمُهُ ۗ است و ﴿بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلُّ شَـىٰ ۖ است و در مـوجودات، وحدت صنع حاكم است، و وحدت تدبير، يعني وحدت اداره كردن دارد. پس در عين حال که هر یک عالمی خاص دارند، وحدت تدبیر و وحدت اداره و وحدت صنع به ما كمك ميكند و أن توحيد قرآني براي انسان حاصل شود فحقيقة الوجود مما تملحقها بنفس ذاتها التعينات والتشخصات جئين نيست كه تعيّنات و تشخصات وجودات به فصول باشد تا وجود جنس آنها باشد، و چنین نیست که تعیّن و تشخّص آنها بــه اصناف و عوارض مشخصه باشد تا وجود نوع باشد، بلکه تعین و تشخص آنها به نفس ذات خود آنهاست. در خودتان تأمّل کنید: شما یک هویّت ممتدید و شما که اینجا نشستهاید یک انسان طبیعی هستید و از آن جهت که بدن و حیّز و مکان دارید، و این مرتبهٔ نازلهٔ حقیقت تو است بعد میبینید انسانهای کامل ما را توجه میدهند؛ مثلاً

شرح منظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسنزاده، ج ١، ص ١٢٥.

۲. حدید (۵۷) اَیهٔ ۳.

٣. ذاريات (٥١) آية ٢١.

۴. یس (۳۶) آیهٔ ۸۳

روایتی راجع به حضرت سجاد پید است، گویا دربارهٔ یکی از ائمه در بحاد الانواد وارد شده است شخصی ستارهشناس و آشنای به علم نجوم خدمت امام رسید فرمود: شما چه کمالی دارید و در چه رشتهای کار و تحصیل میکنید؟ گفت: من دارای فن ستاره شناسی هستم و در آن فن زحمت کشیدهام و آشنای به علم احکام نجوم هستم. فرمود: آیا می توانی حساب کنید و در آن شخصی را پیدا کنید که از جای خود حرکت نكرده (جا مربوط به عالم طبيعت انسان است و عقل مكان ندارد مكان از موجودات مادي است و اين و متي ميخواهند) ولي چهارده هزار عالم را بپيمايد (و معصوم حق دارد که مطابق افکار اشخاص یک وقت چهارده هزار و یک وقت کمتر و بیشتر مثلاً هجده هزار و الف الف عالم بفرمايد) و سير كند؟ اين آقا گفت: من اين اندازه عــلم نجوم نخواندم. فرمود: ميخواهي به شيما آگاهي بدهم. آقا كمال لطف را بيه ايشان فرمود، گفت: من که پیش شما نشستم چنین سیری دارم. این یک جور سیر است (در روایات کافی ۱ ائمه فرمودند: شب جمعه روح ما به عرش میرود، در عین حال کـه پیش مردم بودند و در زمین بودند چطور به عرش رفتند و آن همه را هم یافتند؟) ایشان شاهدی خواست. آقا به او فرمود: شما در خانهٔ خویش غرفه و خانهای چنین دارید (و خصوصیات دیگر را در بحارالانوار نگاه کنید) عرض کرد: بله. آقا فـرمود: کیسهای به این رنگ سفید و این مقدار پول در آن کیسه است فرمود: آقا! همین طور است فرمود: حالاكه آب كه از سر گذشت چه يک ميل چه صد ميل، من كـه ايـنجا نشستهام از پول کیسهات، رنگ کیسهات و غرفه خانهات با خبرم. روح مجرد است چه از اینجا تا خانه چه بالاترها تفاوتی ندارد. تا سعهٔ وجودی چه مقدار باشد، ولی چون ولی الله نفس مکتفی دارد، سعهٔ وجودیاش خیلی است. بعداً در کتاب آن را پیاده میکنیم که انسان طبیعی که در اینجا نشسته و همین که در اینجا نشسته انسان مثالي است و همين آقا هم انسان عقلي است و همين آقا انسان لاهوتي است ﴿بِيَدِم

۱. کانی، (معرب)، ج ۱، ص ۱۹۷.

مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ ١ و از همين جدول است كه با همه مرتبط است، و همه با ما مرتبطند و ما با همه مرتبطيم. حالا حجاب اگر بگذارد و بر كنار رود كه ما بتوانيم ارتباطمان را با همهٔ موجودات برقرار کنیم و هر موجودی با تمام امواج مرتبط است؛ ولی حجاب باید برداشته شود تا آنها را بیابد و برسد و بفهمد این یک انسان است که دارای یک هویت و یک شخصیت است. اینجا بـدن حـیز مـیخواهـد و آلام و آفـات و لذایـد جسمانی دارد، میبیند و همین هویت و مرتبهاش تمثیلات کذایمی دارد و همین هویّت در آن مرتبهاش تعقلات کذایی دارد و همین هویّت و حقیقتش فوق مقام تجرد را واجد است که در این کتاب اثبات میشود و مقام فوق تجرد اختصاص به انسان دارد و وجودات دیگر چنین مقامی را ندارند. پس مقامات انسان عبارتند از: انسان طبیعی، انسان مثالی، انسان عقلی، مقام تجرد و فوق مقام تجرد. و اینها همه، یعنی یک جناب عالی و یک حقیقت واحده دارای مراتب و تعیّن و تمیز است و این مراتب جناب عالی از یکدیگر به خود طبقات وجودی جناب عالی و به مراحـل وجـودی جناب عالى متميزند با آنكه يك هويّت واحده كذايي هستيم؛ اما هر مقامي متميز از دیگری است. همین هویت را به مقتضای «مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبُّه» گسترش بدهید، اگر یک انسان مثلاً همین یک شخص بود غیرمتناهی، یعنی یکپارچه او بود و در نظام هستی یکپارچه خداست و خدایی میکند، این طور تنظیر و تشبیه کنید. فحقيقة الوجود... والتمام والنقص همه مراتب يك حقيقت هستند لا بأمر زايد عليها امر زاید ممکن است فصول بیاشد در صورتی که وجود جنس بیاشد و پیا این امر مشخصات و مصنّفات و عوارض جزئی باشند، در صورتی که وی نوع باشد و در ما نحن فيه هيچ كدام صحيح نيست عارض لها و تصوّره يحتاج إلى ذهن ثاقب وطبع لطيف. این تمثیلی که عرض کردیم و ایس مقدار پیاده کردیم از ابتهاج چهرهٔ عزیزان و سروران آقایان پیداست که یافتهاند.

۱. یس (۳۶) اَیهٔ ۸۳

## تفاوت نگذاشتن خطیب رازی بین مفهوم وجود و حقیقت آن

والعجب من الخطيب الرازي حيث ذهب اينها از تعبيرات آخوندى است، نه اينكه وعظ و خطابه و ارشاد نباشد و نبايد دست عامه مردم را گرفت، ولى اين كار در عين حال ايشان را باز مى دارد حيث ذهب إلى أنه لابد من أحد الأمرين طمطراق اين بحث در فصل هفدهم نمط چهارم ۸شدهت و شرح آن است. و در «أعجب» مى گويد كه وى با آنكه وجود را مشترك لفظى نمى داند و به اشتراك معنوى وجود و تشكيك معترف است؛ ولى آن را به درستى تعقل نمى كند و آخوند از اين تعجب مى كند كه، سبحان الله؛ انسان اين همه اصطلاحات بداند و اين همه تأليفات داشته باشد و اين همه در فنون دست داشته باشد، ولى اين قدر كج سليقه باشد!

ایشان میگوید: وجود مشترک لفظی نیست و ادلهای بر آنها اقامه کرد و خود خواجه هم از همان ادله عدم اشتراک لفظی را استفاده کرد، ولی نتیجهای که فخر رازی گرفت، این است که پس وجود باید یک طبیعت واحده باشد، ولی این طبیعت واحده هر اقتضایی داشته باشد، در همه جا باید یک اقتضا داشته باشد. اگر یک جا اقتضای عروض کرد در همه جا باید عارض باشد، و دیگر نمی توانید بگویید در فردی از آن لا عروض و تجرد از ماهیّت و انیّت محض است. پس اگر در جایی عروض است، لا عروض بی معناست. آخوند می فرماید: علت اشتباه خطیب رازی در این است که وی فرقی بین مفهوم و مصداق نگذاشته است؛ آنجایی که وجود را طبیعت واحده گرفتید، و اشتراک لفظی را مردود دانستید صحیح است، ولی با آنکه مفهوم و جود طبیعت واحده است، حقیقت وی طبیعت واحده متعارف نیست. پس مفهوم وی بر حصص به طور مساوی صادق طبیعت واحده متعارف نیست. پس مفهوم وی بر حصص به طور مساوی صادق است؛ ولی این ایجاب نمی کند که یک ذات دارای مراتب نباشد، و اختلاف مراتب و اسرشت و احکام خاص برای آن نبوده باشد. پس مفهوم طبیعت و جود یک طبیعت و سرشت و

معنا و ذات و واقعیت دارد، ولی این مفهوم به طور یکسان دارای لوازمی است که لوازم وي در همه جا يكسان است؛ ولي حقيقت وجود در جايي محض وجود است و در جایی تأکد دارد، در جایی واجب و در جایی ممکن است و خلاصه هـر مـرتبه اقتضایی دارد. پس اگر از اشتراک لفظی درآمدید، چرا زود طبیعت وجود را هـمانند طبیعت، ذاتی برای افراد مثل انسان دانستید و تنفاوتی بین این دو گونه طبیعت نگذاشتید و گمان کردید که هر کجا طبیعت گفته آمد مراد ذاتیات آن است، در حالی که وجود با أنكه طبيعت واحده است، دو گونه طبيعت داريم. طبيعت واحدهٔ مفهومي كه صدق وي بر حصص مفهومي وجود على السواء نيست؛ و طبيعت واحدة خارجي كه بر افراد به تفاوت صادق است. والعجب... إلى أنه لابد من أحد الأمرين: إماكون اشتراك الوجود لفظياً در حالي كه امر منحصر به دو امر نيست، بلكه سه امر در اينجا وجود دارد و چون اشتراک لفظی مردود است شق بعد ثابت است أو کون الوجودات متساوية. پس وي قضيه را منفصلة حقيقيه كرفته است؛ مثل اينكه بفرماييد: «اللون إما سواد أو بياض» ما ميكوييم: چنين نيست حمره هم هست. في اللوازم اكر حصص مفهومي مراد شما باشد صحیح است؛ ولی بین حقیقت وجودات مفهومی و حصص مفهومی باید فرق گذاشت فكأنَّه لم يفرّق بين التساوي في المفهوم والتساوي في الحقيقة.

وأعجب من ذلك ... كه در عبارت خود تشكيك عامى را قائل شده است، چون مشاى متأخر به همين تشكيك عامى قائل شدند، چنان كه در منظومه خوانديم كه وجودات حقايق متباين هستند، ولى ظاهر تعبير در وجود معنى واحد صادق بر ملزومات متباينه، به تفاوت و تشكيك است؛ در جايى اقدم و در جايى اشد است و در جايى اولى، اما تشكيك حقيقت واحدة ذات مراتب مطلبى ديگر است وأعجب من ذلك أنه صرّح في بعض كتبه بأن الوجود مقول على الوجودات بالتشكيك، يعنى مفهوم وجود، مقول يعنى محمول على الوجودات بالتشكيك مع إصراره على شبهته مراد

١. شرح منظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسنزاده، ج ٢، ص ١١١.

اقتضای حقیقت واحده در همه جاست که یک حقیقت در همه جما باید دارای یک مقتضا و لازم باشد اگر مقتضی تجرد باشد، چون ذاتی وی چنین اقتضایی دارد و ذاتی لا یتخلف و لا یختلف باید در همه وجود مجرد باشد و اگر در جایی مقتضی عروض باشد، در همه جا باید چنین باشد. پس تفاوت مصادیق و افراد وجود برای چیست؟

مع إصراره على شبهته التي زعم أنها في المتانة بحيث لا يعتريها شك فخر رازى مقدارى طغيان قلم دارد و اين براى عالمى كه در مقام عصمت نيست، چنين حرف زدن و غلو داشتن شايسته نيست، ولى نظير اين حرف كه «لا يعتريها شك» و يا تمام جن و انس جمع شوند نمى توانند جواب بدهند و يا اگر اولين و آخرين جمع شوند نمى توانند از جواب اين شبهه برآيند فراوان در كتابهاى خود دارد. وى در تفسير خويش راجع به پيدايش قدر الهى در نظام هستى از قضا در بحث جبر و تفويض صحبت به همين جمله كشانده است كه، اگر جن و انس جمع شوند و بخواهند از اين شبهه جواب دهند نمى توانند، كه مرحوم جناب علامه طباطبائى در تفسير گفته شبهه جواب دهند نمى توانند، كه مرحوم جناب علامه طباطبائى در تفسير گفته احتياج نيست جن و انس، همه را جمع كنى، من به تنهايى جواب شما را مى دهم.

وهي يعنى اين شبهه ما مرّ من أنّ الوجود إن اقتضى العروض أو التجرد يستساوى الواجب والممكن اگر اقتضايش عروض است در واجب و ممكن بايد مجرد باشد، وإن لم يقتض شيئاً منهما اگر عروض و تجرد را اقتضا نداشته باشد كان وجود الواجب من الغير براى اينكه اگر خودش اقتضاى تجرد نداشته باشد در ديگران هم بگو تجرد ندارد. اگر ذات واجب اقتضاى تجرد دارد، و ماهيّت ندارد در اين صورت اگر بايد تحقق پيدا كند و تجرد وى از ناحيه غير خود بود و نياز به غير با وجوب تنافى دارد؛ چنان كه در عروض وجوب هم همين سخن مىآيد. پس چه در عروض وجود و چه در عروض وجود و چه در عروض وجوب اگر همين سخن طبيعت اقتضاى تجرد داشته باشد در همه جا و اگر مقتضى آن نباشد باز در همه جا چنين است.

«وجملة الأمر» خلاصة كلام «أنه لم يفرّق بين التّساوي في المفهوم والتساوي في

الحقیقة والذات؛ که وجود مفهوم متساوی است، ولی به حسب حقیقت خارج مراتب دارد. پس قضیه منفصلهٔ حقیقیه نیست.

## شبهه در حقیقت واحد بودن وجود

ومن الناس... قبلاً گفته آمدكه سيوطي در انقان نقل ميكند: آياتي كه مخاطب به «يا أيها الناس، است در مكه نازل شده و ناس افراد متعارف عادي بودند و هنوز سخن از مؤمن و کافر پیش نیامده بود و هنوز بیدار نشده بودند، و آیاتی که در مدینه نازل شده در حالی است که بیدار شدند و تکان خوردند و به راه آمدند در این صورت «یا أیها الذين آمنوا؛ به آنها خطاب باشد. لذا آخوند از اين عدُّه كه حرف ناپخته زدند تعبير به «ناس» میکند: «ومن الناس» که قائل به اصالت ماهیّت بوده و وجود را اعتباری مي دانند من توهم اين تعقل نيست، بلكه توهم است كه وهم رهـزن وي مي شود أن الوجود إذا كان زائداً فهو المطلوب مطلوب وي اعتباري بودن وجود است و آن زايد بر ماهیت میباشد و همهٔ موجودات از مبدأ گرفته تا هیولای اولی، همه ماهیّات هستند؛ منتها یکی دارای ماهیت مجهول الکنه است و دیگران قابل فهم و درک هستند. پس ایشان با الفاظ کنار آمدند و به صورت الفاظ خود را آرامش دادند؛ مثل بحث مطالب عرضي و متعارف كه با اضافه قيد مجهول الكنهي سخن درست شود؛ يعني به همين مقدار که به ماهیت او دسترسی نداریم و دیگران مجهول الکنه نیستند، و می توان به آنها آگاه شد. پس آنچه در خارج متحقق است ماهیات هستند، معنای متحققه، یعنی «موجود» و یعنی «هست» در لغت فارسی. معنای تحقق چیزی بیش از این نیست و بيشتر از أن براي وجود اهميتي قائل نشويد من الناس من توهم أن الوجود إذا كان زائداً فهو المطلوب وإلا، يعنى اكر زايد نباشد و يك حقيقت واحمد بباشد فساختلافه فسي اللاعروض والعروض وجود در واجب و ممكن چگونه است؟ وجود را متواطى می دانید و یا مشکک؟ اگر متواطی دارای اشکال است، اگر مشکک باشد نیز مواجه با

أشكال است على تقدير التواطؤ محال، چرا اگر وجود متواطى باشد محال است؟ زيرا وجود طبیعت واحده ذاتی مصادیق و افراد است و والذاتی لا یتخلّف ولا یختلف پس صحیح نیست، و علی تقدیر التشکیك تهافت و مراد از این تشکیک، همان تشکیک عامی است که عارض بر اشیای مختلف می شد که به تفاوت بر آنها حمل می شود نه آن تشكيك خاصى كه ما به الاختلاف عين ما به الاتفاق باشد و مراد از تهافت، تناقض است لاستلزامه العروض في الكل، يعني اكر تشكيك عامي بـاشد مستلزم عـروض وجود در همه از واجب و ممكن ميشود؛ يعني واجب انيّت محضه نخواهد بود، زيرا ذاتی نمی تواند مقول به تشکیک باشد و هر امری که ذاتی باشد در ذاتیات حمل بــه تواطی است. پس امر تشکیکی باید امری عرضی در همهٔ مصادیق باشد و در این صورت اگر در واجب به عروض وجود قائل شوید انیت محضه نخواهد بود و اگر به عروض قائل نشوید ذاتی خواهد بود و تشکیکی نیست و یا اگر باشد تناقض می شود. پس هم تشکیک و هم تواطی محال است فیقال له: کلاهما فاسد شما مندوحه دارید؟ زیرا در تشکیک عامی حق با جناب عالی است و معنای عارض در همه جا به یک معنا و ذاتي همه است «في الكل لا يختلف ولا يتخلّف» و در عين حال تواطي هم نيست، زیرا به آن دو وجه منحصر نیست، چون تشکیک و تواطی هم هست و هم نیست. در مفهوم تواطي است، و در خارج تشكيك. خلاصه در حمل مفهوم بر حصص مفهومي تواطی است و در حمل مفهوم و وجودات متکثره تشکیک عامی است؛ چنان که در وجود خارجی تشکیک اتفاقی و خاصی حاکم است، و تواطی نیست. سپس این چهار وجه را از همديگر تمييز بدهيد، ولي نداديد أما الأول: فلأنّ المتوالي ربّـما لا یکون ذاتیاً اگر در منطق همه از حروف اختصاری استفاده میکردند، و میگفتند: «كل الف ب» اين اشكال بيش نمي آمد؛ ولي چون مثال خاص زدند اشتباه بيش آمد. يك مورد أن همين مورد مفهوم عام وجود انتزاعي است لما تحته من الوجودات... وهو غیر لازم. شما میگویید: ماهیّت اصل است و وجود اعتباری است و سخن از عروض

ولاعروض پیش آوردید عمده سخن در واجب تعالی این است که وی وجود خاص دارد که در عبارت میگوید: در واجب تعالی لا عبروض و در موجودات خارج و ممکنات عروض است، در حالی که این وجودات خاص با مفهوم وجود عام که مطلوب توست چه اعتباري دارد كه به رخ ما بكشيد، و راجع به أن در يك جا زايد بگویید، و در یک جا عینیّت بگویید و اگر راجع به مفهوم وجود که بر کثیرین صدق می آید، سخن میگویید و بیان دارید که چگونه در یک جا مفهوم زاید است و در جایی زاید نباشد، میگوییم: پس سخن ما در وجودات خاص خارجی است، و نه این مفهوم وجود عامي كه شما عنوان كرديد، بلكه اين در همه جا زايد است و در عين حال كه در همه جا زاید است یک فرق گذاشتید که در واجب و ممکن ازحاق ذات مفهوم عـام انتزاع می شود، و این کلی منطقی بر همهٔ او صادق است، و بر همه حمل می شود در عین حال فرقی با هم دارند که نسبت به مصادیق پیاده می شود و آن اینکه، در واجب هیچ گاه نمیشود این لازم را برداشت؛ اما در ممکن چون از متن ذات خود او برخاسته نیست می توان آن را برداشت؛ زیرا ممکن واجب بالغیر بوده، و وجود را از دیگری گرفته است و در عین حال که لازم واحد است، بـه لحـاظ مـصادیقش ایـن تفاوت وجود دارد؛ چنان که در درسهای پیش گفته شد. وهو غیر لازم لجواز أن یکون أحد معروضات مفهوم الوجود الانتزاعي كه متواطى و كلى است، و در اين با هم دعوا نداریم، و ما هم با شما همراهیم مراد از آن «احد معروضات» وجوداً قیوماً بذاته بوده باشد؛ یعنی وجود کذایی واجبی در خارج و هیچ مزاحم با این مفهوم وجود عام شما نيست لكونه حقيقة مخالفة لسائر المعروضات چون غير از وي ممكناتند، و آنها از وجود و ماهيت مركبند من الوجودات الخاصة ذوات الماهيات ما سوى الله هـمه داراي ماهیّتند خصوصاً علی قاعدتنا تا قبل از این به روش مشاء جواب میداد، اکنون بر مبنای ما، که حقیقت واحده دارای مراتب را جواب میدهد، پس ما با مشاء و شما در ایس مفهوم انتزاعی عام دعوایی نداریم، و نیز تواطی این مفهوم بر حصص مفهومی مورد

اتفاق همه است. مشاء در حمل این مفهوم بر ملزومات خارج از شما فاصله میگیرند، زيرا ايشان به تشكيك عامي قائل هستند و گفتند: اقتضاي ملزومي لا عروض است، و ملزوم دیگر عروض، و در جایی وجوب و در جایی امکان است. پس در واجب انیّت محضه و وجوب دارد و مجرد از ماهیّت است و خصوصاً على قاعدتنا من كونه أصل الحقيقة الوجودية وغيره من الوجودات ماسواي ممكن چنين نيست، ولي ما از مشاء فاصله گرفتیم و این حقیقت واحده ذات مراتب است، هر چه هستند آیاتند، و در قرآن باید ورزش کرد و سیر نمود و هر چه هم سیر بفرمایید همان طور که خودش فرمود: ﴿قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِنِ ۗ فعل هر كس هــم شكــل خــود اوست، بــه وفــق اقتضای خودش غیرمتناهی میباشد و باز هم راه سیر باز است. خداوند رحمت کند استاد بزرگوار ما را! که فرمود: دارایی هر کس و اثر وی نمودار دارایی مؤثر است و به تعبير شريف ايشان، چون مؤثر در اينجا غيرمتناهي است، و فاعل خداي سبحان است لذا آثارش هم چه تکوینی، یعنی خارج و چه تدوینی، یعنی قرآن، غیرمتناهی هستند. پس قرآن غیرمتناهی است «اقر وراق». هر چه هم در او سیر بفرماید میبینید که باز آن طرف دارد و به قول بزرگان: ۲ اگر قیامت انسان قیام کرد می بینید این قرآنی که این همه دربارهٔ او تفسیر نوشته شده باز بکر و دست نخورده است. خدای تعالی اسماالله را در قرآن كريم در سورهٔ حديد به چهار اسم منحصر فرمود و فرمودند: اگر مکررات حذف شود به عدد سورههای قرآن است؛ یعنی اسمالله ۱۱۴ اسم میشود و باز همهٔ آنها به این دو اسم «ذوالجلال والاکرام» که بر قهر و لطف دلالت دارد منحصر میشود. جلال قهر و اکرام جمال است؛ یعنی اسمای ثبوتی و سلبی، و به یک معنا لطف و قهر است. پس ماسوی را به لطف و قهر جمع و عبارت را کوتاه کرده است

۱. اسراء (۱۷) آیهٔ ۸۴

جناب محيى الدين عربى دركتاب شريف الدر المكنون والنجوهر المصون في علم الحروف، به نقل از: هزار و يك كلمه، كلمة ۶۹.

وغیره من الوجودات تجلیات وجهه وجماله وأشعة نوره وکماله. تا اینجا مظاهر لطف، مثل جنت به تمام مراتب وظلال قهره وجلاله مثل جهنم و مراتب آن. این یکی از آن دو وجه در این «کلاهما فاسد».

اما وجه دیگر و آما الثانی، یعنی علی تقدیر تشکیک ما جواب می دهیم، چون شما دو شق کردید تواطی را جواب دادیم اکنون نوبت تشکیک است، مراد شما از تشکیک تشکیک عامی است و آن در ذاتیات نمی آید ولی نوع دیگری از تشکیک به نام تشکیک خاصی داریم که غیر از آن است و آما الثانی فلأن فی وجوب کون المشکك حتماً باید خارجاً عن حقائق أفراده و مراتب حصصه اینکه معنای عام تشکیک حتماً باید عارض باشد و خارج باشد تا تشکیک در عارض جاری شود این سخن در تشکیک عامی خوب است، ولی در همهٔ اقسام تشکیک نمی آید، لذا سخن از وجوب و عروض وجود در آن قسم دیگر نمی آید کلاماً سیأتیك .. إن شاء الله تعالی؛ یعنی در مبحث تشکیک اثبات می کنیم که غیر از تشکیک به معنای عامی، تشکیک دیگر هم داریم.

# فصل چهارم: في أن الواجب لذاته واجب من جميع جهاته در وجوب صفات كمالية واجب

در بعض از کتابهای مثل هدیده اشیریه این فصل، بعد از فصل بعد آمده است. وجهش را که به فصل بعد رسیدیم آنجا که شیطان سخن میگوید و او رجم شیطان دارد که دربارهٔ «هل هو واحد أو کثیر» بحث میشود، گفته می شود، پس ابتدا در «واجب الوجود لذاته واجب من جمیع الجهات» بحث میگردد و بعد واحد و کثیر بودن وی که «هل هو واحد أو کثیر» مورد بحث قرار می گیرد که اسلوب بهتری پیدا می کند، و آخوند در تقدیم و تأخیر این مباحث هم با قوم مخالفت کرده است، و این بحث را از آنها مقدم آورده است: قوم ابتدا وحدت حق

سبحانه را ثابت کردند، آن گاه از وجوب من جمیع الجهات سخن گفتند. در هر صورت بحث شریفی است. همان گونه که وجودش وجوب دارد صفات کمالی وی نیز وجوب دارد؛ یعنی یجب وجوده و قدرته و کذلك علمه و هکذا سائر الصفات و هیچ یک از صفات خارج از ذات نیست، بلکه یک وجود صمدی است که بنفس ذاته همهٔ این صفات را داراست و همه آنها همین وجودند و به وجود احدی فوق واحد موجودند و حاجی در منظومه فرمود:

كما هو الواحد أنه الأحد للحد لله الأجزاء لا أجزاء حدًا

این اسماء و صفات کثیره موجب تکثر وی نمی شود، پس احد است؛ یعنی نه تنها یکی است یکتا نیز هست. به کتاب و ساعت یکتا نمیگوییم، چون مرکب از اعضا و جوارح و ابزار و آلات است. الآن ميخواهيم بگوييم اين حقيقت واحده همان طوری که وجود برای او بذاته هست و بالغیر نیست، اوصاف کمالی دیگر، مطلقاً همه در او وجوب دارند؛ يعني قدرت و علم و حيات واجب هستند كه أن الواجب الوجود ليس فيه جهة إمكانية. پس تعبير فوق كه واجب الوجود بالذات، يعني هيچ نحوه جهت امکانی در او نیست خوب است، نه تعبیر قوم، که اتکای آن به این است که در او حالت منتظره نیست، زیرا اگر در او حالت منتظره بیاید پس وی آن حالت و صفت را انتظار مىبرد. اگر اين سخن شورانده شود؛ مثل هسته و نطفه و دانه و اصله و نهالى امكان استعدادی دارند، و در مسیرشان به نظم موزون خویش به پیش میروند و میگوییم این دانهای که الآن کاشتیم در وی حالت منتظره موجود است که إن شاء الله درخت مي شود، و اين حالت منتظره دربارهٔ اين هسته معنايش چيست؟ اينكه امكان استعدادی دارد و معنایش این است که الآن یک سلسله فعلیاتی دارد، و یک سلسله فعلیاتی را فاقد است. اما در قوه و منّه و قابلیتش این قدرت هست که آن بشود، جز

۱. شرح منظومه، ص ۱۵۵، (چاپ ناصری، سنگی).

اینکه از ناحیهٔ مخرج، دست دیگری بالای سر اوست که او را از نـقص بـه کـمال میکشاند، و آن حالت منتظره به تدریج به وقوع میرسد، و از آن تعبیر میکنیم که وی از قوه به فعلیّت رسید. شما این معنا را که از قوه به فعلیت میرسد در کجا می آورید؟ در آنجا که امکان استعدادی وجود دارد آیا میتوانید ایس حرف را درباری تعالی بیاورید که در او حالت منتظره باشد، و امکان استعدادی داشته باشد؟ قوم میگویند: حق سبحانه چنین حالتی ندارد، حالت منتظره ندارد. آخوند می فرماید: حرفتان صحیح است، وی حالت منتظره ندارد سؤال من از شما این است که، این معنا چه اختصاصی به واجب تعالی دارد؟ عقول و مفارقات هم چنین هستند. در آنهما هم امكان استعدادي وجود ندارد، بلكه ما فوق زمان و زمانند و وجود ابداعي دارند. پس این حرف شما اختصاص به واجب تعالی پیدا نکرده است. بنابراین باید به این نکته برسيد: «الواجب لذاته واجب من جميع الجهات» پس تعبير «المقصود من هذا أن الواجب الوجود ليس فيه جهة إمكانية، خوب است، ولي اختصاص به او پيدا نميكند و اگر مفارقات هم چنین باشند درست است که در آنها حالت منتظره نیست، اما «جهة إمكانية» در آنها هست، زيرا همه واجب بالغيرند. پس فرمايش شما تمام نيستِ لذا هشداری دادیم که مقصود این است.

#### هر چه به امکان عام برای واجب ممکن است برای وی واجب میباشد\*

این فصل سخن در وجوب واجب از همهٔ جهات است و به تعبیر مرحوم آخوند: فإن کل ما یمکن له بالإمکان العام فهو واجب له. مراد از امکان عام آن است که صفت ممتنع نباشد، در آن صفاتی که خیلی معنا روشین است؛ مثل حیات، که امام اثمهٔ اسماء و صفات است، و مثل علم و قدرت و دیگر اوصاف، که باید در آن موطن و مقام برای وجود صمدی به نحو وجوب باشد، و صفات کمالی او به شمار

درس هشتاد و ششم: تاریخ ۶۷/۱۲/۲۷

مى روند. پس اين ها صفت كمال حقيقت و واقع است و اگر نباشد پس صفات كمالى اى از اسماء و صفات در او نبودند و ذات نقصان در صفات خواهد داشت. پس علت اينكه اين اسماى عليا و صفات حسنا، مثل مبصر و بصير و سميع و هكذا در آن موطن به نحو وجوب نباشد چيست؟ و تراخى آن از ذات براى چيست؟ و حالت منتظرهاش چيست؟

#### امكان استعدادي حافظ وحدت صنع

همهٔ ما سویالله امکان دارند، اما عالم جسم و جسمانیّات امکان استعدادی دارند، و امکان استعدادی را بعداً میپرورانیم و در کتاب از آن بحث میشود و اصل خیلی قویم و شریفی است. مراد از امکان استعدادی آن است که همه در نظم مخصوص و بر برنامهٔ معیّن خود هستند و از برنامهٔ خویش تجاوز نمیکنند و به ســوی مـقصدی و نتیجه ای پیش میروند و این سنة آلله است که ﴿ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِیلاً وَلَـنُ تَـجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحْوِيلاً﴾. ' اينها ندارند، اما استعدادش را دارند و اين مقدمات فراهم است و وی شایستگیاش را دارد تا به سوی آن کمال رود. پس اگر موجودی آنها را دارا بود رفتن وی برای به دست آوردن آنها به چه معناست و مخرج او کیست؟ و چه کسی میخواهد او را از نقص به کمال به در آورد؟ پس اگر این صفات که در آن موطن به نحو وجوب وجود ندارند، پس علت حالت منتظرهٔ آنها چیست؟ پس در وی امکان راه پیدا میکند و ترکیب پدید می آید و دارای فعلیت به دنبال قوه می شوند. پس معنای فعلیّت و قوه این است که چیزی را دارد و چیزی را ندارد و به آنچه دارد به سوی آن چیزی که ندارد میرود تا در این موطن پیاده شود، ولی این مباحث را به چه عنوان و لحاظ ميخواهيد در جايي كه هيچ قوه مقابل فعل راه ندارد، تفوّه أن چگونه است؟ اگر صفتی از صفات را از آن موطن سلب نمایید راه ندارد، و اگر این حرف را زیر و رو

١. فاطر (٣٥) آية ٢٣.

کنید و کاوش نمایید میبینید که به این نتیجه منتهی میشوید که حقیقتی که واجبالوجود بالذات است، واجبالوجود من جميع صفات كماليه هست بدون هيچ استثنایی، و الاً اگر بخواهید یک صفت را بردارید باعث نقص در وی میشود گرچه در دیگران باید موجود مفارق از ماده را با مقارن با آن تفاوت گذاشت؛ در مقارن با ماده علاوه بر امكان ذاتي، كه همه دارا هستند، امكان استعدادي موجود است و تنها واجب تعالی دارای امکان ذاتی نیست و عقول و مفارقات امکان استعدادی ندارند، ولی امكان بالغير دارند؛ يعني خودشان به تنهايي موجود نيستند. بلكه به علت موجودند. پس حرکت بحث فلسفی مراد است، و نه حرکت بحث عرفانی، زیرا آنها حرکت را به یک معنای اعم از حرکت بحث فلسفی اطلاق میکنند، آنجایی که حرکت است؛ یعنی آنجایی که دم به دم از قوه به فعلیّت میرسند و در اینها دو نحوه امکان هست: یکی امکان فقری که همه دارا هستند و یکی امکان استعدادی که این سلسله از موجودات دارایند و امکان استعدادی، که متن نظم و محض برنامه است، تجاوز و تخطی در آنها راه ندارد، ولی آن نتیجهاش را هم در نظر داشت. خدا درجات مرحوم آقای شعرانی را متعالى بفرمايد! كه مىفرمود: امكان استعدادي، وحدت نظم و وحدت صنع را به ما مىرساند و مىفهماند كه اگر دانهٔ گندم را كاشتيم يقيناً انگور به بار نميآورد، وحدت نظم و صنع و برنامه محفوظ است، و سنةالله در نظام موجودات هر يكي در مسير و غایت خویش هستند، و منتهای خودشان رهسپارند که هیچ تخطی و تجاوز نمی بیند. این معنا را در امکان استعدادی به همین اندازه ساحلپیمایی نکنیم، بلکه از لب حرف بي خبر نباشيم كه اين موجودات كه امكان استعدادي دارند دم به دم از قوه بـ فـعل مىرسند. اينها صحيح است، اما وقتى امكان استعدادي را فهميديد بدانيد كه در تمام حبوبات و هسته ها و نطفه ها و آنچه را می بینید که یک مسیر خاصی دارند و به برنامهٔ منظم میباشند و هیچ در این برنامهٔ خودشان تخطی نمیکنند، نتیجهای از امکان استعدادی در بحث توحیدی عایدمان میشود، و این همان است که حضرت امام

صادق این در توحید مفضل به مفضل فرمود وحدت صنع را می بینید و این وحدت صنع، یکسی از ارکان خیلی مهمش امکان استعدادی است که جناب شیخ الرئیس (رضوان الله علیه) در ابتدای طبیعیات شفاه از راه وحدت صنع پیش آمد، و همان مثالی را که امام صادق این برای مفضل زده که اگر حبه بُری و دانه گندمی را بکاری همیشه و همواره از آن گندم می روید، و حبوبات و هسته ها و نطفه ها را نیز این چنین مشاهده می کنید. شیخ هم در اول طبیعیات آن مثال را زد. پس این امکان استعدادی که ما را به وحدت صنع دعوت می کند، اهمیت به سزا دارد. عرفا نیز در کتاب هایشان به نظم و نثر، از آن سخن گفتند. ملای رومی هم می فرماید:

هیچ گندم کاری و جو بر دهـد؟ دیدهای اسبی که کره خر دهـد؟

پس نظام محفوظ است و دارای نظام لایتغیرند پس امکان استعدادی به آدم تفهیم میکند که نظم و ناظم و مدیر و مدبر است و شعور است. خدا درجاتش را متعالی بفرماید! باز از فرمایشهای بسیار شریف و سنگین پیرامون همین مباحث می فرمود: آقایان متکلمین و غیرمتکلمین، که دور و تسلسل را باطل میکنند، ولی می گویند آنها باید منتهی به واجب بالذات شوند این جنگ و دعوا را با کی دارند و این ادله را برای کی اقامه میکنند، و طرف صحبت آنها کیست که می گویند اینها منتهی به واجب بالذات نمی شوند؛ منتها بالذات نمی شوند، آن مادی هم می گوید اینها به واجب بالذات منتهی می شوند؛ منتها ایشان واجب بالذات را ماده می دانند، و بود ذرات اتمها ازلی و ابدی است که با تراکم خود و برخورد با همدیگر به این صور متنوع درآمدند. پس همه می گویند که حوادث منتهی به واجب بالذات ایشان ماده هست، و شما هم بره واجب بالذات می شوند پس این اندازه برهان اقامه می کنید که ممکنات منتهی به واجب بالذات می شوند پس این اندازه استدلال برای اثبات واجب الوجود کافی نیست. پس مادی هم به واجب بالذات

بحارالانوار، ج ۲، ص ۴۶ ـ ۴۷، ط ۱.

۲. شغاه، طبیعیات، ج ۱، مقالهٔ ۱، فصل ۱۳ و ۱۴، ص ۲۵ ـ ۲۳، (ط۱).

معتقد است. بنابراین باید بحث را به واجب بالذات مرید و مدیر و مدبر کشاند. پس موجودات مادی علاوه بر امکان فقری ذاتی، که همه دارند، دارای امکان استعدادی هستند که به مناسبت مقارنت با ماده برای ایشان حاصل آمده است. پس موجودات مفارق دارای این حالت منتظره، یعنی آمده از قوه به فعلیت نیستند؛ ولی بالاتر از آنها واجب تعالی است. تفوه فقر و نداری و ترکیب در ایس حقیقت، کـه مـاورای هـمه مي باشد، صحيح نيست، پس توجه به صفات كمالية واجب الوجود ما را به وجوب همهٔ صفات برای او میکشاند و واجب الوجود بالذات، واجبالوجود من جميع الجهات ميشود و همهٔ صفات كمالي را او واجد است، جز آنكه همهٔ اين صفات به یک ذات و به یک وجود احدی موجودند. پس باید چنین گفت: «واجب الوجود بالذات»، یعنی جهت امکانی در او راه ندارد و «لیس فیه جهة إمکانیة» نه آن طوری که قوم گفتند كه ليس له حالة منتظره، زيرا خواص واجب تنها نيست، بلكه مفارقات هم حالت منتظره ندارند، چون مقارن با ماده نبوده و امکان استعدادی ندارند. همین مطلب که در عقل ثابت شد در نقل هم آمده است؛ چنان که خواجه در کشف المراد فرمود: شرع حقایقی را فرمود که معاضد عقل است، او عقل میگوید، مفارقات حالت منتظره ندارند و داراي امكان استعدادي و قوه و منه نيستند، و ما داراي قوه استعدادي هستيم و به مشيت الهي به سوى او رهسپاريم، خدا فارابي را رحمت كند! فرمود: ۲ الآن که این مقدار سرمایه داری و بال و پر در آوردی یادت نرود که چندی پیش هیچ چیز نداشتی، وقتی نطفه بودی این بال و پر و نوشتن و گفتن و خواندن و فهمیدن و فکر نبود، الآن که .. ما شاءالله .. این قدر بال و پر درآوردی بخواهی پرواز کنی و به مقامات عالی تر برسی از این استبعاد و استیحاش داری؟ چرا تـا ایـنجا را استبعاد نداری و استغراب نمیکنی؟ پس اینکه آنها حالت منتظره ندارند شرع هم

شرح تجريد، تصحيح و تعليق آية الله حسنزاده، ص ٣٤٤.

۲. فارابی در اطلاقات عقل به نقل از: حزاد و یک کلمه کلمه ک

امضا فرمود. مرحوم آمِدي بعد از جناب رضي كلمات اميرالمؤمنين را در غرد جمع آوری کرد، یکی از آن کلمات خیلی شریف و سنگین این است که، «سنل ﷺ من العالم العلوي» از ماوراي طبيعت و از عقول و مفارقات از حضرت سؤال شد در جواب فرمود: «صور». صورت به معنای حقیقت شیء نه معنای هشت و یا نه گانهٔ دیگر آن، که در این کتاب به طور مستوفا بیان میشود و شیخ در آخر الهیات شفاه<sup>۱</sup> آن را عنوان كرد. غرض صورت به معناي حقيقت شيء است. «سئل عن العالم العلوي فقال: صور عارية عن المواد وخالية عن القوة والاستعداد...» لا يس اين حديث از شريعت معاضد آن عقل است که آنها حالت منتظره و امکان استعدادی ندارند. پس صرف اینکه واجبالوجود حالت منتظره ندارد تعبيري متين نيست. بنابراين تعبير بـدون خـدشه این است که واجب الوجود آنی است که در او «جهة إمکانیه» نیست تــا آنــها خــارج شوند؛ زيرا ممكن هستند ولو امكان استعدادي ندارند. أخوند بـراي ايـن در طـليعة بحث و در اصل مدعا دو حجت اقامه میکند که به عرض میرسانیم، «فصل فسی أن الواجب لذاته واجب من جميع جهاته». مراد از جميع جهات، صفات كمالي اين است كه «المقصود من هذا» يعنى از اين عبارت الواجب لذاته واجب من جميع جهاته أن الواجب الوجود ليس فيه جهة إمكانية... نه اينكه أقايان فرمودند ليس له حالة منتظره. اين لطايف و دقايق خيلي اهميت دارد فإن كل ما يمكن له بالإمكان العام أي لا يــمتنع، آنــچه لا يمتنع، أنجا واجب است، صفتي كه لا يمتنع باشد بودش در أنجا واجب است؛ زيرا حالت منتظره و امكان استعدادي ندارد فإن كل ما يمكن له بالإمكان العام فهو واجب له پس عبارت قوم که «لیس له حالة منتظرة» تمام معنای این عبارت نیست، بلکه یکی از فروع این حرف نداشتن حالت منتظره برای واجب تعالی است، پس تمام مفاد جملهٔ ما، با جملهٔ قوم یکی نیست، بلکه کلام قوم یکی از مصادیق جملهٔ مورد نظر ماست.

١. ج ٢، مقالة ع فصل ٤، ج ٢، ص ٥٣٧ (چاپ سنگي).

۲. و نيز ر.ک: بحارالانواد، ج ۴۰، ص ۱۶۵.

عنوان ما بهتر از عنوان مشهور در عدم حالت منتظره و امکان استعدادی برای واجب است

ومن فروع هذه الخاصية، يعنى خاصيت اينكه «واجب الوجود ليس له جهة إمكانيه» اين است كه أنه ليس له حالة منتظره فإن ذلك اسم اشارة «ذلك» به لحاظ خبر مذكر است فإن ذلك أصل يترتب عليه هذا الحكم؛ يعني ليس له حالة منتظرة، شاخهاي از اين مطلب است، نه همهٔ مطلب، وليس هذا، يعني اين حكم كه ليس له حالة منتظرة عينه، يـعني عین این اصل و خاصیت و جهت امکانیه نیست؛ چون این سه عبارت هر سـه یک معناست «وليس هذا عينه»، يعنى اين حكم، عين أن اصل نيست كما زعمه كثير من الناس فإن ذلك ابن اصل هو الذي يعد من خواص الواجب بالذات دون هـذا در حـالت منتظره نداشتن مفارقات شریک هستند، ولی در عدم جمهت امکانی وی تنهاست لاتصاف المفارقات النورية به، يعنى مفارقات نوريه هم به اين حكم متصفند، و براي آنها هم حالت منتظره نيست؛ زيرا امكان استعدادي ندارند إذ لو كان للمفارق حالة منتظرة كمالية يمكن حصولها، حصول اين حالت منتظره «فيه» در مفارق پس او را از عنوان مفارق بودن به در بیاوریم پس نگویید، مفارق است و اگر حالت منتظره برای او هست، معنایش این است که او فعلیتی دارد و این فعلیت آمادگی برای رسیدن به كمالات ديگر دارد كه بالقوهاند. پس اين مفارق نشد، بلكه مقارن به ماده گرديد إذ لو كان للمفارق حالة منتظرة كمالية يمكن حصولها فيه لاستلزم اين حرف تحقق الإمكان الاستعدادي فيه؛ در مفارق هم بايد بفرماييد امكان استعدادي هست والانفعال، يعنى لايستلزم الانفعال عن عالم الحركة والأوضاع الجرمانية. أنسجاكه امكمان استعدادي هست تا منفعل نشود و انفعال حاصل نگردد، از قوه به فعلیت نمیرسد، پس انفعال عوامل مختلف فراوان بیدا میکند، و همه به این وحدت صنع که در تحت تدبیر متفرد به جبروت، که اذن الله است، در راهند و در این اداره، همهٔ جنود الهی در کارند و فعل از ناحیهٔ آنهاست، و انفعال از ناحیهٔ ممکن میباشد و چیزی که موصوف به امکان استعدادی است میپذیرد تا از قوه به فعلیت برسد. انفعال از حرکت میباشد والانفعال عن عالم الحرکة والأوضاع الجرمانیة» اگر این بوده باشد که امکان استعدادی و انفعال عن عالم الحرکة وقول» به این امکان استعدادی و انفعال یوجب تجشمه باعث تجسم مفارق میشوند. پس او را دیگر مقارن با جسم بدانید و تکدره و تیره است، زیرا همنشین با عالم ماده گردیده است، و بعد در مرحلهٔ عاشر در بحث اتحاد عاقل به معقول بحث آن می آید و گفته می شود که شیء عقل و عاقل و معقول، و از ماده مجرد می شود، ولی بالقوه بودن باعث تجسم و تکدر می شود و از زلال بودن می افتد، و باعث آن ماده و احکام ماده است مع کونه مفارق مجرداً نوریاً از طرفی می فرمایید مفارق است و با حفظ عنوان مفارق چگونه باید تجسم و تکدر گفت؟ هذا خلف.

وللأصل المذكور حجتان. إحداهما: ما تجشمنا. در ص ١٣٥ كتاب اين دليل با عنوان «برهان عرشي» آمده است و در آنجا فرمود: «ولنا بتأييد الله تعالى وملكوته الأعلى» الخ. و همين در فصل تالى اين فصل بياده مى شود كه واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات است، و ناظر به برهان عرشى است كه در فصل آخر آن گفته مى شود و اين فرمايش را آنجا به تفصيل مى پرورانيم اكنون به حجت اول مى پردازد و إحداهما: ما تجشمنا بإقامتها، برهان عرشى كه در پيش داريم وهو أن الواجب تعالى لو كان له بالقياس إلى صفة كمالية جهة إمكانية.

در ابتدای ص ۱۲۶ می ایقال که پس از «بحث و تحصیل» می آید قید «کمالیة» را معنا می کنید. چرا صفت کمالی گفت؟ مگر صفت غیر کمالی هم داریم و صفت غیر کمالی هم متصور است؟ در «ربما یقال» این قید توضیح داده می شود بحسب ذاته بذاته للزم الترکیب فی ذاته. این را در آن «برهان عرشی» می فرماید که خلاصه اش این است

الأسغار الأربعه، تعليق و تصحيح آية الله حسنزاده، ج١، ص ٢٣٠.

۲. همان، ص ۲۲۰.

که باید وجود واجب تعالی منتظم از جهت وجودی و جهت عدمی شود، اگر صفت كمالي عين ذاتش نباشد؛ يعني الأن نداشته باشد، و بعد بايد دارا شود، لازم مي آيد كه دارای فعلیت و نداری شود، و جهت نداری باید دارایی شود و آن را به دست آورد. در این صورت واجب از جهت وجودی، یعنی فعلیت و از جهت عدمی که در انتظار آن لحظه شماری میکند، و میخواهد آن را به دست آورد، مرکب میشود. پس صفت کمالی در برهان عرشی پرورش مییابد و معلوم میشود که اگر صفت کـمالیهای را نداشته باشد ترکیب از جهت وجودی و عدمی لازم می آید، پس بـه هـمین لحـاظ فرمود: وهو مما ستطلع على استحالته في الفصل التالي لهذا الفصل فيلزم أن تكون حالا که آن محال است «فیلزم» نتیجه محال بودن است، پس صفت کمالی آن نیست که داراي حالت منتظره باشد أن تكون جهة اتصافه يعنى واجب بالصفة المفروضة الكمالية وجوباً وضرورة لا إمكاناً وجوازاً دو كلمهٔ «جواز» و «امكـان» آورد و در مـقام تـعبير، مبحثي چنين سنگين با لفظ مترادف نمي سازد، و ممكن است انسان به اشتباه بيفتد. در ابتدای منهج ثانی وجوب را «تأکد ضرورت» معنا کردیم. مراد از تأکد وجود، ضرورت است، و مراد از تأكد عدم، امتناع است. وثانيتهما: حجت دوم أن ذاته لو... عدمه علة لعدمها. قهراً یکی از رسائل فارابی که در حیدرآباد دکن چاپ شده است و البته همهٔ نوشته های فارابی سنگین و متین و شریف و مغتنم است، و در آن رسائل، رسالهٔ اثبات مفارقات است که در اثبات آنها و اثبات ماورای طبیعت میکوشد، و از این طریق که، انسان ندارد و دارایی وی محدود است و تدریجاً و آن فآن به کمالات میرسد پس باید از جایی عاید ما شود و چون آنچه را به چنگ می آوریم بود است، و بود موطنی دارد، لذا باید جایی باشد که آنها از آن موطن افاضه شوند. اسکندر شاگرد ارسطو از استادش می پرسد که، ما به چه دانیم که از کجا آمدهاییم؟ وی ۱۵۰ سنوال مرنماید و همه سؤالها سنگین است. ارسطو در جواب فرمود: برای اینکه همر چه داناتر میشویم به آنجا نزدیک تر، و با آن اصل آشناتر، و به صفات او متصف

می شویم. همهٔ کارها به علم و دانایی و آگاهی می رسد و این آگاهی و دانایی و بها، اصل و واقعیتی دارد. فارابی می فرماید: ما که نداریم و متدرّجاً درجه درجه دارا می شویم این کمال و دارایی خزانه ای دارد فوو اِنْ مِنْ شیء اِلّا عِنْدُنا خَزائِنُهُها بس همه موطنی و حقیقتی دارند، و ما داریم به سوی او می رویم و خودمان آن را نداریم. بنابراین وقتی از نقص به کمال می رسیم، خواه علم به علم داشته باشیم؛ یعنی علم مرکب را واجد باشیم و خواه نداشته باشیم دستی بالای سر ماست که پروراننده ماست، و ما را از نقص به کمال می کشاند و آنکه ما را از نقص به کمال می کشاند به یک معنا غیرماست و هر جا که صفت کمالی پیاده می شود مسلم دست غیر در کار است که اگر این غیر نبوده باشد، این شیء بالقوه نمی بایست از این موطن قدمی بردارد و فراتر رود و به کمالش نایل شود. این اصل را فارابی در رسالهٔ اثبات المفارقات پیاده کرد و ما این اصل را در این کتاب بسیار به کار می بریم.

## صفات کمالی ناشی از غیر، باعث احتیاج و خرق وجوب میشود

اگر بنا شود این حقیقت و این موجود صفت کمالی نداشته باشد، و بعد دارا شود و در انتظار آن صفت کمالی باشد. پس باید دست غیر در کار باشد که آن غیر، یعنی علت بر او مسیطر باشد. و اگر چنین نباشد نمی تواند به او بدهد و این علت او را به سوی خود بکشاند. همهٔ این تعبیرات را این به لفظ کوتاه و شیرین در آوردیم و میگوییم: ربّ: «الحمد لله ربّ العالمین». آنکه میکشاند و اینها را از نقص به سوی کمال، که غیر اوست، می برد «رب العالمین» است، و الا او در همان حد می ماند و این صفت کمالی برای این ذات پیدا نمی شود. پس اگر صفتی کمالی واجب نبوده باشد باید دست غیر برای این ذات پیدا نمی شود. پس اگر صفتی کمالی واجب نبوده باشد باید دست غیر نخواهد داشت. پس او از وجوب ذاتی می افتد. لذا تعجب نکنید که ناگهان سخن از نخواهد داشت. پس او از وجوب ذاتی می افتد. لذا تعجب نکنید که ناگهان سخن از

صفت کمالی جستن کند و روی وجوب بالذات رود. پس به عبارت درست تـوجه شود و مسیر سخن معلوم باشد و همین سخن، توطئه و مقدر بـرای عـنوان بـعدی میشود؛ یعنی در «بحث و تحصیل» به آن بحث ازلیت دقت کنید که در اثنای عبارت از صفات کمالی به سوی وجوب ذاتی منتقل میشود، و این بحث، ناظر به این مطلب جناب آخوند است که بعد از این مرتبه پیش می آید. حالا می خواهیم بگوییم که اگر این صفت کمالیه برای این ذات نباشد، باید از ناحیهٔ دیگری باشد؛ یعنی چون علت تحقق پیدا نکرده و این صفت برای وی پیدا نشد بعد که حاصل شد این صفت از ناحیهٔ علت حاصل است حالا که باید دست دیگری در کار بوده باشد از شما میپرسیم: راجع به وجوب ذاتی که وی چگونه وجوب ذاتی دارد، در حالی صفت كمالي وي از ناحية غير آمده است؟ پس مسير بحث اين است «... ذلك الغير ووجوده» كه يك معناست علة لوجود... لأن علية الشيء للشيء. اين صفت تستلزم كون وجود العلة علة لوجود المعلولكه صفت كمالي است و عدمها تستلزم لعدمه وشيئتها لشيئيته. بعد از وجود علت و عدم علت چرا شیئیت علت برای شیئیت معلول آورده است؟ علت آن این است که ماهیت علت برای لوازم خود میباشد و ماهیت اربعه علت برای زوجیت. پس همین اندازه شیثیت ماهیت کفایت میکند تا معلول ماهیت که مسانخ وی میباشد پیدا شود. پس ماهیت خودش تحقق ندارد تا علت ایجادی چیزی باشد پس ماهیت در وجود ذهنی و یا به وجود خارجی دارای لوازم است، و آن علی سبیل قضیه حینیه است، نه مشروطه، به همان نکاتی که قبلاً اشاره فرموده است.

إذا كان كذلك لم تكن حالاكه بايد صفت او از ناحية غير تحقق پيداكند لم تكن ذاته تعالى إذا اعتبرت من حيث هي بلا شرط يحب لها الوجود ذاتش واجب الوجود نمى شود پس اگر صفت كمالى اش علت داشته باشد ذاتش واجب الوجود نمى شود لأنها، يعنى ذات واجب إما أن تجب ذات مع وجود تلك الصفة أو تجب مع عدمها، فإن كان الوجوب كه از «تجب» استفاده كرديم فإن كان الوجوب مع وجود صفة المذكورة كه اين صفت

كماليه مع قطع نظر از وجود علتش بوده است لم يكن وجودها من غيره اگر «وجوب مع وجود» این صفت مذکوره باشد این صفت کمالی قطع نظر از وجود علت موجود است، پس خودش واجب بالذات است و این صفت را نیز دارد پس غیری در کار نيست فإن كان الوجوب مع وجود تلك الصفة المذكورة اينجاكه فرموديد: مع وجود تلك الصفة المذكورة به دنبالش بفرماييد، و قطع نظر از وجود علت. پس با وجود اين صفت مذکوره و قطع نظر از علت، این صفت برای او حاصل هست. پس غیری در کار نیست، و این ذات بنفس ذاته واجب هست، پس نیازی به غیر نیست. در این صورت واجبالوجود بالذات است لم يكن وجودها... له تعالى ذاتياً أزلياً مى توانيد بفرماييد: ذات وی به شرط آن صفت موجود هست. و در فصول گذشته فرمودید: قضایایی که در باری تعالی صادق است، قضایای ضروری ازلی است، و در ممکنات جهات ضروری و امکانی در وقت معین و یا بالفعل در احد ازمنهٔ ثلاثه بـه صـورت قـضیهٔ مطلقهٔ عام حینیه و مادام کذا و مشروطه می آید، اما در واجب تعالی این جهات صدق نمي آيد. پس اين ذات موجود به شرط اين وصف كمالي، يعني ضرورت اولي ندارد، زيرا اين صفات و احكام به طور مطلق و به صورت قضية ضرورية ذاتية ازليه ثابت نشده است ولو جعلت القضيه وصفية لم يكن الوجوب له تعالى ذاتياً أزلياً اين شق امكان است که با وجود صفت مذکوره و با قطع نظر از وجود علت این واجب هست و این ذات وإن كان وجوب مع عدمها تلك الصفة، يعنى اين صفت كمالي براي وي حاصل نباشد باز همان طور قطع نظر از عدم علت باشد لم يكن عدمها عدم اين صفت من عدم العلة وغيبته اكر وجوب با عدم صفت باشد پس لم يكن عدمها من عدم العلة لحصولها بذأت الواجب من حيث هي هي بدون اينكه اعتبار غير در كار باشد ولو جعلت الضرورة، يعني ضرورت وجود مقيدة بعدم اين صفت باز لم تكن... بلا شرط شرط، يعني غير كه علت است لم يكن الواجب لذاته واجباً لذاته بلكه متعلقاً بالغير مي شود هذا خلف؛ يعني ما فرضته واجباً بالذات ليس واجباً بالذات.

یک سطر قبل از «بحث و تحصیل» کلمهٔ «غیبته» بود\* و همهٔ نسخ در این کلمه متفق بودند؛ ولی در عبارت بالاتر چون کلمهٔ «غیر» که عبارت از همان سبب و علت است، وجود است، ضمیر مذکر به آن بر میگردد، ولی در کتاب چاپ شما به لحاظ «علة»، «غیبتها» آورده است و این تصحیح قیاسی است. فصل، فصل سنگینی از جهت عبارت است؛ ولی مقصود و مراد اصل خود مدّعا خیلی زحمت ندارد. همین مطلب مفاد آن روایت است که قبلاً بیان کردیم مراد از مفارق در کلام عقول و ارواحند که در سلسلهٔ طولی قرار دارند، و حالت منتظره، یعنی امکان استعدادی ندارند.

در شریعت به این موجودات مفارق ملائکه میگویند و عقول و ارواح به اصطلاح فلاسفه است، سيد على خان مدنى \_رحمة الله عليه \_در شرح صحيفه از حضرت سيد الساجدين روايتي نقل كرد كه ملائكه صمدندا؛ يعني همين كه امكان استعدادي در آنها راه ندارد و پُرند، و وجود ابداعي آنها به همين صورت است و اضافه به چيزي در آنها معنا ندارد. ولى اين انسان حدّ يقف ندارد و هر چه تحصيل ميكند و اشتهاى وی بیشتر می شود، تشنگی وی بیشتر می شود. پس ملائکه صمدند؛ یعنی مفارق و ابداعی و پر آفریده شدهاند، منتها با صمدی که مبدأ المبادی و الله است، تفاوت دارند؛ زیرا وی ورای همه است، و در او جهت امکانی، چنان که در ملائکه که وجوب بالغیر دارند، راه ندارد؛ چنانکه موجودات مادی علاوه بر این امکان امکان استعدادی دارند. بنابراین حق تعالی صمد است؛ یعنی عاری از آن جهت امکانی است؛ چنانکه در شرح تجرید مفارقات و نیز حق سبحانه را مجرد دانسته است و مراد وی از تجرد آنها در آنجا تجرد از ماهیت نیست، ولی تجرد در حق سبحانه به معنای تجرد از ماهیت است. یس مفارق و واجب هر دو صمدند، ولی صمد در وی به معنای راه نداشتن هیچ جهت امكاني است. ملائكه نيز صمدند؛ يعني حالت منتظره ندارند. مرحوم مير در جسات

درس هشتاد و هفتم: تاریخ ۶۷/۱۲/۲۸

دیاض السالکین، ص ۸۲ (چاپ سنگی).

صمد را به مي گويد: «الصمد الحق»؛ يعني صمد غير حق مفارقات هستند. اكنون مي فرمايد: بحث و تحصيل، چند خط بعد مي فرمايد: «فالأولى أن يقرّر الحجة» اين بحث است و أن «فالأولى» تحصيل است؛ بحث اعتراض بر حجت دوم است، جون هنوز از جهت نخستین، که برهان عرشی است، هنوز سخن چندانی نگفته است و بعد پیاده میشود، لذا از جهت دوم بحث میکند که اگر حق سبحانه واجب الوجود بالذات است، بايد واجب الوجود من جميع الجهات نيز بـاشد. بـراي ايـن فـرمايش قـياس اقترانی و شرطی می آورد. این سخن شفاف و روشن بود که اگر واجب تعالی، بذاته برای صفات کافی نباشد، صفات کمالیاش میباید از ناحیهٔ غیر باشد. اکنون بحث ناظر به این گوشه از عبارت نیست، بلکه ناظر به حرف دوم است که دیروز در اثنای فرمایش در بیان حجت عرض کردیم که ایشان ناگهان از وجوب صفت به وجوب ذات جهش كرده، بحث ناظر به اين همين گوشه از عبارت است؛ يعني اگر ذات بنفس ذاته برای صفات خود کافی نباشد، پس برای صفات وجوبی از غیر کمک گیرد، و در این صورت باید واجب بالذات نباشد. کمک گرفتن از غیر روشن است، ولی در بخش دوم، که اگر ذات به نفس خود برای صفات کافی نباشد، لازم می آید که وجوب بالذات نداشته باشد مورد بحث و سؤال است؛ يعني اكر صفت موجودي واجب بالغير باشد خود آن موجود نيز بايد واجب بالغير باشد، از كجا؟

## جدایی ذات و صفات در عدم نیاز به علت صحیح نیست

و وهم در نظرهٔ اولی بین آن دو جدایی میافکند، و میگوید ذات ذات است، و صفت صفت است؛ اگر صفت واجب بالغیر باشد، چه کار به ذات دارد، بلکه می تواند صفت واجب بالغیر نباشد. چنین وهمی در ابتدا جلو صفت واجب بالغیر نباشد. چنین وهمی در ابتدا جلو عقل را میگیرد، و بین آن دو اثنینیت قائل می شود. این به نظرهٔ اولی است، و در مطود گفته شد، النظرة الأولی حمقاء؛ یعنی نظر اول سطحی است و عمیق نیست

از این رو اگر آن را تجزیه و تحلیل و در صفت و موصوف مطالعه کنیم؛ مثلاً در عالم انسانی آقای زید دارای علم است و ثبوت علم برای وی واجب بالغیر است، چون به جان کندن و تلاش شب و روز چیزی عایدش شده است. اکنون این صفت وی واجب بالغیر است؛ یعنی نداشت و دارا شد. اگر زید واجب بالذات باشد، چگونه این صفت کمالی را ندارد، و دارای فقر و ناتوانی است؟ پس یک دارایی از غیر آمد، و او دارای آن شد. پس کم کم به این نتیجه می رسیم که اگر صفت بالغیر باشد موصوف هم بالغیر می شود، پس این «بحث» و این جواب آنکه «تحصیل» است.

#### بحث و تحصیل

## اشكال: تفاوت ملاحظة عدم غير و عدم ملاحظة غير در باب صفات

بحث و تحصیل و هاهنا إیراد مشهور، و هو أنه غایة ما لزم من هذا الدلیل أن یکون. اکنون وارد در این جهت می شود و دو ملاحظه دارد: یکی ملاحظه عدم غیر، و دیگری عدم ملاحظه غیر، و این دو تفاوت دارند.

مراد از غیر، علت است که میخواهد صفت برای وی بیاورد. ملاحظهٔ عدم غیر، یعنی در این حکم عدم آن سبب دخیل است، و آن عدم غیر، شرط در پیاده شدن این حکم است، ولی عدم ملاحظهٔ غیر، یعنی خواه غیر باشد، و خواه نباشد. پس این با آن، که لازم است غیر را ملاحظه نکنیم، تفاوت دارد؛ مثلاً در بار کردن لوازم ماهیت برای ماهیت مثل «الأربعة زوج» نظر به وجود و عدم و هیچ چیز غیر از همین ماهیت اربعه بودن نداریم، ولی گاهی میخواهیم بگوییم: این نار سوزنده است. در اینجا با ملاحظه وجود خارجی است، و اگر کلی منطقی مورد نظر باشد با ملاحظهٔ وجود ذهنی و با ملاحظهٔ عدم وجود خارجی است. پس ملاحظهٔ غیر و عدم ملاحظه با همدیگر مناوت دارند. اگر بخواهیم بگوییم صفات حق سبحانه زاید بر ذات است؛ یعنی امکان تفاوت دارند. اگر بخواهیم بگوییم صفات حق سبحانه زاید بر ذات است؛ یعنی امکان

بود این صفات برای ذات میباشد. پس مراد از فرض مذکور در عبارت، یعنی به فرض اینکه صفات زاید بر ذات باشند، جهت امکانی برای واجب تعالی پدید می آید. بنابراين فرض اين است كه اگر واجب بالذات، واجب الوجود من جميع الجهات نباشد، این صفات برای او به امکان حاصل است؛ یعنی زاید بـر ذات او مـیباشد، و برای او از ناحیهٔ علت و سبب حاصل می شود. الآن این بحث و این دو لحاظ را عنوان ميكند. ١. مع عدم أن غير و علت؛ ٢. مع لحاظ أن يا با عدم لحاظ أن. حالا شما كدام یک از این دو وجه را در اصل دلیل و حجت پیاده شده بیان میکنید؟ پس دلیل شما علیل است و نمیرساند، و باید از راه دیگر در اثبات این مدعا بکوشید. پس اکنون در کمال و تمام بودن حجت، انگشت اعتراض گذاشته و، حجت را بالغ نسمی دانند. «و هاهنا إيراد مشهور، و هو أنه غاية ما لزم من هذا الدليل» كه ناظر است به حجت دوم، و تازه حجت دوم هم از دو قياس تأليف شده است: قياس اول روشن بود و قياس دوم را نیز بیان کردیم، أن یکون وجود الصفة برای باری تعالی أو عدمها بالغیر اگر این واجب بالذات نباشد، بايد صفتش و عدم صفتش بالغير باشد و از ناحيهٔ علت باشد، أن يكون حرفش این است که اگر این صفت از ناحیهٔ غیر باشد چه ارتباطی با واجب الوجود بالذات نشدن دارد؟ ميگويد: اگر علم زيد واجب بالغير است، چه دليل ميشود كه ذات زيد هم واجب بالغير باشد؟ لا ان يكون الواجب في ذاته او تعينه (في تعينه ن.ل) متعلقاً بذلك الغير. كه غير علت و سبب ميباشد. پس وجود صفتي بالغير است. دليل شما بر اینکه وجوب موصوف از کجا بالغیر باشد، از همین کلمهٔ «ذلک» شروع مى شود. و ذلك لأنه إن أريد باعتبار الذات در ابتداى همين منهج گفته آمد كه ... جاز ان يستلزم محال محالاً أخر؛ يعني محال مستلزم محال ديگري بوده باشد؛ مثلاً فرموديد: شریک الباری محال است. این محال که در خارج وجود ندارد، و توابع محال نیز مربوط به اعتبارات عقلی است، و او محال درست میکند و در وعای ذهن، آن را تقرر مسيدهد. پس خمارجيت ندارد و شريک الباري محال است، ولي آيا علم به شریک الباری موجود است؟ اگر شریک الباری عدم محض است، علم به شریک الباری چه معنا دارد؟ پس وجود علم به شریک الباری محال است و علاوه بر محال بودن شریک الباری، علم به وی نیز محال است. پس محالی مستلزم محالی شده است؛ یعنی شریک الباری مستلزم وجود علم به شریک الباری است که محال است. در کتاب های پیش خواندیم که آیا می تواند خدای قادر برای خودش شریکی خلق کند؟ در جواب فرمودید: متن این سؤال نادرست و این پندار وهم است، زیرا عنوان «خلق» که در فرض سؤال وجود دارد، باعث معلولیت و نزول و سقوط از اصل است. پس شریک اصل خود نمی شود. بنابراین سؤال خیلی سطحی و خاکی است، و نیز این سؤال که آیا باری تعالی عالم به وجود شریک خودش است؟ نیز معنا ندارد و پنداری موهوم است و به تعبیر آقایان مداعبات و ملاعبات وهم است.

و ذلك؛ لأنّه إن أريد باعتبار الذات. در آن قضيه شما همان «إذ إن كان كذلك» كه به صورت مقدم و تالى در آمده بود «و لأنها» بيان «ملاحظه» بود. «إذا كان كذلك» صفت براى ذات از ناحية غير باشد كه خود ذات براى داشت آن صفات كافى نباشد. «لم يكن ذاته إذا اعتبرت من حيث هي الا شرط» مراد از شرط غير، علت است «بلا شرط يجب لها الوجود» پس اگر خودش براى بود اين صفات براى خودش كافى نباشد، واجب الوجود بالذات نيست. مى فرمايد «إذا اعتبرت» از اين اعتبار چه مى خواهيد؟ آيا اعتبار ذات مع عدم ملاحظة الغير؟ هر كدام از آن دو ناتمام بوده و خدت كافى نيست. پس اعتبار ذات مع عدم ملاحظة غير و يا مع ملاحظة عدم غير، كدام را مى فرماييد؟ و ذلك، لأنه إن أريد باعتبار الذات ملاحظتها مع عدم ملاحظة الغير عدم ملاحظة غير بوده و علت و عدم ملاحظة غير ايجاب نمى كند كه غير نباشد، بلكه ممكن است غير بوده و علت و سبب براى صفت باشد. فالملازمة ممنوعة قضية بالا همان بود كه «لأنها» بيان ملازمة آن را مى نمود؛ يعنى «إذا كان كذلك لم يكن ذاته إذا اعتبرت من حيث هي بلا شرط يجب لها الوجود». ملاحظه بين مقدم و تالى در اين قضية شرطيه حكم مى كند كه «و الملازمة

ممنوعة» چرا؟ اذ لم يلزم من عدم ملاحظة أمركه غير علت باشد عدم ذلك الأمر. شما ملاحظهٔ عدم غیر را نکنید؛ ولی معنایش این نیست که با این بی ملاحظگی آن علت تحقق نداشته باشد، زيرا ممكن است غير باشد گرچه ملاحظهٔ آن را نكنيد. پس عدم ملاحظه دلیل بر این نیست که این واقعاً نباشد. پس شما از این عبارات چه ميخواهيد؟ چمه اگر غير باشد استدلال شما ناتمام ميشود؛ براي اينكه غير بساشد مسعنایش ایسن است که ذات در ایس صفتش به دیگری احتیاج دارد، و به حسب ذاتش، برای صفت خود کافی نیست تا واجب بالذات باشد، و صفات وی برای وی متحقق بوده باشد. این جملهها را باید در اثنای عبارت بیاورید، و به همین قدر، کمی عبارت ناتمام بوده، و مقداری تعقید وارد. این فرمایش ایشان در اینجا شبیه به اصل مثبت اصولی است که عدم ملاحظهٔ غیر شود و معنایش این نیست که غیر نباشد. بسیار خوب اگر غیر باشد حرف شما چیست؟ میگوید: اگر آن غیر باشد و علت صفت برای واجب گردد استدلال ناتمام می شود؛ یعنی ذات واجب به نفس ذات خود برای صفات خود کافی نیست، چون دست آن بیگانه در کار است.

و إن أريد به ضمير به اعتبار ذات برگردد اعتبارها مع عدم الغير، اعتبار ملاحظة عدم غير نه عدم ملاحظه في نفس الأمر وجوداً و عدماً با ملاحظة عدم غير وجوداً و عدماً فالملازمة مسلمة كه اگر واقع غير ملاحظه بشود عدم غير، با فرض مذكور، كه اين صفات برايش ممكن بوده باشد، با ملاحظة عدم غير نمي سازد؛ زيرا اگر غير در كار نباشد پس چگونه صفات برايش تحقق پيدا كرده است؟ از يك طرف مي فرماييد كه صفات ممكن است و از طرف ديگر مي فرماييد با ملاحظة عدم غير، پس ثبوت اين صفات براي اين ذات چگونه است؟ فالملازمة مسلمة، لكن بطلان التالي ممنوع، تالي اين است؛ ها الوجود» و اين است؛ هامل است؛ براي اينكه اگر صفت ممكن باشد، پس ملاحظة عدم غير شود اين اللي باطل است؛ براي اينكه اگر صفت ممكن باشد، پس ملاحظة عدم غير شود

چگونه است؟ پس اگر صفت معلول است و غیر علت آن صفات است، پس چطور معلول موجود باشد و عدم علت مورد نظر باشد؟ صفت معلول ولي عدم علت باشد این محال است، و درست است که این محال باشد، پس محال بودن تالی این است که ذات باري تعالى «من حيث هي بلا شرط يجب لها الوجود لم يكن الواجب لذاته واجباً» يعني ذات واجب تعالى وجوب ذاتي ندارد، زيرا صفتي دارد كه اين صفت معلول غير است. پس اگر صفت معلول غیر است با فرض عدم علت نمیسازد. بنابراین، این یک محال و این محال، مستلزم محال دیگری است و آن اینکه واجب واجب نباشد. پس محال، یعنی ذات با عدم دو شرط دارای صفت نباشد مستلزم عدم اینکه واجب واجب باشد می شود و قبلاً بیان شد که محال جایز است که مستلزم محالی باشد؛ مثل اینکه وجود علم به شریک الباری محال است، زیرا خود شریک الباری محال است؛ این محال، ناشی از محال دیگری شده است. پس أن یستلزم محالاً آخر. پس حجت شما كافي نبود و إن أريد به اعتبارها مع عدم الغير فـي نـفس الأمــر وجــوداً و عــدماً فالملازمة يجب وجود الواجب بلا شرط ميكوييم مسلمة لكن بطلان التالي ممنوع، فإن اعتبار الذات واجب مع عدم الشرطين على الفرض المذكور، مراد از اين دو شرط، وجود غير و عدم غير است «فإن اعتبار الذات مع الشرطين على الفرض المذكور» كه صفات زايد باشند؛ يعني صفات صورت امكاني داشته باشند. پس واجب بالذات واجب من جميع الجهات نباشد. عبارات درباره همهٔ صفات اين مطلب مي آيد. اگر قدرت زايد بر ذات باشد با نبود علت وصف علت براي وي ثابت باشد، محال، محال است، و اين محال مستلزم محالي ديگر؛ يعني عدم كون الواجب واجباً ميشود، و ايس از جمهت صناعت و مباحثه مي توانم بكويم: «جاز ان يستلزم محال محالاً آخر». پس برهان شما بیاده نمیشود، و دلیل کامل نمیشود و هو عدم کون الواجب واجباً فلا یظهر بیش از بحث و تحصيل، «هذا خلف» داشتيم، اكنون ميگويد: فلا يظهر بطلانه الخلف؛ يعني این خلف، بطلان را نمیرساند.

### تحصیل یا تقریری دوباره تا اشکال وارد نشود

تا اينجا اين «بحث» بود اكنون وارد اين «تحصيل» مي شود: «فالأولي» عبارت خسته کننده و معقّد و پر زحمت است و در عین حال که تـقریر را عـرض مـیکنیم تصدیق می فرمایید که در مقام برهان استدلال و فرمایش تقریباً ما داریم انگشت روی فرد مسلّم بدیهی میگذاریم، و روی صناعت مباحث متعارف حـرف مـیزنیم. پس «فالأولى» آيا حرف تازهاي است و از آن حرف، كه دچار ايراد و اشكال شده، دست برداشته شد؟ میفرماید: خیر، همان حرف و همان حجت است، ولی همین حجت ثانی به صورت بهتر و روشنتر تقریر میشود. پس تاکنون اصل حجت راجع به آن جنبهٔ کمال، که بعداً سخن آن می آید، عنوان شد و همهٔ این سخنان عنوان شده در کلام مستدل در برهان میآید، ولی وجه اولویت را بعداً میگوییم و کلمات بزرگان را در وجه اولویت این برهان بر برهان مزبور، در حجت ثانی میگوییم که چندان ثمربخش نيست. پس باز تأملي لازم دارد. اكنون مي پرسيم: آيا ما باشيم و ذات واجب و يا حتى در غیر ذات واجب، اگر صفتی موجود باشد که آن صفت زاید بر وی باشد و از ناحیهٔ خود وی نباشد، و نفس ذات وی کفایت در داشتن آن نکند در این صورت، آیا نباید غیری این صفت را به وی بدهد؟ و چون خود این ذات در داشتن آن صفت کفایت نمي كند و صفت هم زايد است، پس بايد أن غير به او اين صفت را بدهد و أن غير از كجا أن صفت را أورده است؟ پس اگر خود واجب بالذات است، چگونه به غير نياز دارد؟ پس صفات حقیقی ذات واجب، مثل حئ و علم و قدرت و محیط بودن و غیر أن نمي تواند از غير بيايد، زيرا أمدن اين صفات از غير، باعث افتقار بــه ديگـران و نیازمندی واجب به آنها میشود. پس سخن در اعتبارات و صفات نیش غولی و اضافات اعتباري نيست، بلكه صفات حقيقي مورد بحث است. عـلاوه آنكـه بـرهان گذشته میفرمود: مستلزم ترکیب میشود و در واجب بـاید حـالت مـنتظره بـاشد و

حرکت و امکان استعدادی راه پیدا میکند تا این صفت زاید را بتواند تحصیل کند. خلاصه آنچه در «برهان عرشي» گفته مي شود. گرچه در تحليل عقلي ما صفت حيات را از ذات جدا میکنیم و عارض و معروض درست میکنیم، ولی با قطع نظر از اعتبارات و تحليلات عقلي، اگر متن وجود حيّ نباشد و علم و قدرت نداشته باشد، و یا سایر اوصاف کمالی را واجد نباشد، پس باید به سراغ دیگری رفت تا او این صفات را به وی بدهد. پس آن دیگری واجب بالذات است و در این صورت باید همهٔ این صفات كمالي را داشته و حالت منتظرهاي نـداشـته بـاشد. فـالأولى أن تـقرّر الحـجة المذكورة هكذا: إذا اعتبرت ذات الواجب على الفرض المذكور كه صفت داراي جهت امكاني باشد من حيث هي هي بلا شرط أي مع قطع النظر عن ذلك الغير وجوداً و عدماً با فرض مذکور، داریم با طرفی که میگوید صفات امکانی است، میجنگیم. با فرض مذكور مع قطع نظر از ذلك الغير وجوداً و عدماً حرفي نادرست است. اگر شما مي فرماييد اين صفت زايد است، پس مع قطع نظر از آن غير وجوداً و عدماً معنا ندارد. اكر صفت زايد است حتماً بالحاظ غير است و بالحاظ علت است فإما أن يجب وجوده مع وجود تلك الصفة و هو محال لاستحالة وجود المعلول كه صفت است مع قطع النظر عن وجود العلة اگر صفت صورت امكاني دارد، پس بايد معلول باشد و بدون لحاظ غير معلولیت معنا ندارد. دربارهٔ انسان ها و دیگران میگویید: صفت علم برای زید با قطع نظر از مُخرج نقص به كمال معنا ندارد. در اينجا نيز همين مطلب مي آيد. أو مع عدم تلك الصفة اين فرض نيز صحيح نيست، زيرا با فرض عدم أن صفت با عدم واقعىاش كه عدم واقعىاش باز رسوايىاش بيشتر است مىفرماييد اين صفت هست مع عدم غیر، و عدم علت پس چگونه این صفت هست راه ندارد و هو أیضاً محال بـعین مــا ذكرناه. و لا يخفي أن وجوب الذات حرف هم در واجب الوجود بالذات است لا يخلو في نفس الأمر عن هذين الأمرين المستحيلين يكي از اين دو، يعني محاليت با وجود و با عدم باید بوده باشد. پس ذات با فرض اینکه آن صفات برایش ممکن هست مستلزم

این دو امر است «فیکون وجوب الذات أیضاً مستحیلاً»؛ «ما فرضته واجباً غیر واجب» می شود. پس واجب بالذات نشد، بلکه وی ممکنی است که صفتی به لحاظ علت برای او می باشد لو لم یعتبر مع الشرط فلابد من اعتباره مراد از شرط، یعنی وجود علت، که صفت را به واجب بالذات می دهد. و هو مرجع هو از این جمله مستفاد می شود: کون وجوب بالذات مستحیلاً تالی الشرطیة و تالی شرطیه این جمله إذا کان کذلك، که بالا گفتیم می باشد که گاهی از آن به تالی شرطیه تعبیر کردیم، و گفتیم تالی باطل است فثبت الملازمة. مستشکل فرمود: این «اذا کان کذلك... لم بلا شرط یجب له الوجود». صحیح نیست، زیرا «فالملازمه ممنوعة». ولی ما اکنون ثابت کردیم که فالملازمة مسلمة و بطلان التالی معلوم فیلزم بطلان المقدم ذات به نفس خودش برای داشتن صفات کافی باشد. پس در «فالأولی أن یقرر الحجة المذکورة» همان شرط و تالی را درست کردیم که قبلاً در حجت ثانی درست شده بود؛ یعنی «إذا اعتبرت ذات الواجب علی الفرض که قبلاً در حجت ثانی درست بعد تالی اش را می آوریم. این مقدم و تالی هو هو، آن المذکور» این مقدم و تالی معارت تفاوتی ندارد.

و لیس لقائل أن یقول عدم اعتبار العلة وجوداً و عدماً لیس اعتباراً لعدم وجودها شما فرمودید: عدم اعتبار علت مسئلزم عدم اعتبار، علی اعتبار، نبود واقعیاش نیست، بلکه ممکن است واقعاً علت موجود باشد. حالا وقتی علت واقعی شده معنایش این می شود که این ذات من حیث هی برای این صفاتش کافی نیست.

صفات و کمالات حق وجوب دارند• .

أسعد الله ايامكم الماضية و الآتية

عارفان هـر دمـی دو عـید کـنند

عسنكبوتان مگس فسديد كسنند

درس هشتاد و هشتم: تاریخ ۶۸/۱/۵

سخن در این بود که واجب الوجود در تمام جهات و صفات کمالی وجوب دارد، و آن صفات به وجود احدي متحققند، و كثرت در حريم وي راه ندارد. پس سخن در جملهٔ نخست بود که واجب از تمام جهت واجب است و در او جهت امکانی راه ندارد، و این سخن بهتر از سخن قوم بود که میگفتند در واجب تعالی حالت منتظره راه ندارد؛ زيرا مفارقات هم حالت قوه و فعليت همراه أن و امكان استعدادي و همراهی با ماده ندارند، و صمدند و تنها واجب تعالی چنین نیست. ما طوری بحث را عنوان كرديم كه اين جملة حالت منتظره نداشتن متفرع بر آن بحث باشد؛ ولي گفتيم که مفارقات جهت امکانی دارند، پس تنها واجب در ذات و صفات ممکن نیست. بنابراین این بحث، به واجب تعالی مختص شد، در حالی که فرمایش قوم ضعیف بود. گفته آمد که اگر واجب در صفتی از صفاتِ به دیگران محتاج باشد، ترکیب از وجدان و فقدان، که شرّ التراکیب است، لازم می آید. قوهای که باید به فعلیت بیرون آید و چیزی كه بايد از ناحيهٔ غير به او افاضه شود. مُخرج از نقص بـه كـمال لازم دارد، و عـلت ميخواهد؛ چنان كه دربارهٔ صفات و كمالات انساني گفته آمد و گفتيم كه چنين مطالبي در واجب راه ندارد و همین مطلب در برهان عرشی پرورش مییابد، و جهت دوم بحث این بود که اگر صفات برای وی به نحو امکان باشد باید از ناحیهٔ علت به او صفت داده شود؛ چون ذات من حیث هی اقتضای آن صفت نمیکند و از ناحیهٔ غیر باید علت آید، پس بودنش از ناحیهٔ علت و نبودنش از ناحیهٔ عدم علت است. این خلاصهٔ وجه دوم از حجت بود. اشکال و بحث در این بود که خود وی واجب بالذات است، و این چه ملازمهای با وجوب صفت دارد و آمدن صفت از ناحیهٔ غیر چرا باعث افتادن وی از وجوب شود؟ این بحث به نظر ابتدایی، به نظر میرسد وارد باشد و مثل این است که گفته شود: زید موجود باشد؛ ولی دارای صفتی از صفات نباشد. چگونگی صفات از امکان و وجوب چه کاری به زید دارد؟ پس احتیاج در صفت که از ناحیهٔ غیر می آید چه کاری به چگونگی وجود خود زید دارد؛ به اینکه چون صفت

وی دارای علت است، و وجوب بالغیر دارد خود زید هم بالغیر می شود ارتباط آن دو با هم چیست؟ پس در تقریر قوم این خدشهٔ امکان ورود داشت، ولی در «فالأولی» حجت، تقریر روشن تر پیدا کرد. تاکنون جایی برای این «وهم» باقی نماند، و این حجت از دو قیاس تشکیل شده است: قیاس اول: اگر صفت برای ذات بر نحو امکان باشد و نه وجوب، باید صفت از ناحیهٔ غیر افاضه شود. این سخن روشن بود و اشکالی نداشت.

قیاس دوم: چون صفت واجب بالغیر گردید، پس ذات هم واجب بالغیر می شود، این تالی بود. بحث و اعتراض به این قیاس دوم از حجت است، زیرا امکان صفت چه صدمه ای به وجوب ذات می زند، پس تالی متفرع بر مقدم نیست و ملازمه ثابت نیست.

# تفاوت تقرير أخوند و قوم

حالا در کلام آخوند این حجت باید طوری تقریر شود، این ملازمه بین و مستدل شود تا بحث در آن وارد نشود؛ اما علت تعبیر از «فالأولی» چیست؟ این تقریر با آن تقریر چه تفاوتی دارد، در حالی که این حجت عبارت دیگری از آن حجت قوم است؟ پس گرچه برهان جدید نیست، ولی وجه اولویت آن چیست؟ در «لیس لقائل» هم قائل به اولویت اعتراض دارد و میگوید: تقریر شما با تقریر قوم چه تفاوتی دارد؟ قوم گفتند: جهت امکانی صفت به این است که به غیر وابسته است؛ با بود وی صفت موجود می شود و با نبود آن غیر صفت از بین می رود، ولی شما فقط سخن از غیر نباوردید و کار دیگری نکردید و گفتید: خود ذات آیا دارا هست و یا نیست و سخن را وابسته به غیر ننمودید. پس در آنجا حرف غیر در کار آمد و در اینجا صریحاً حرف غیر در کار نیامده است. و ذات من حیث هی بدون لحاظ غیر در نظر گرفته شد و صفت امکانی با این ذات من حیث هی بدون لحاظ غیر در نظر گرفته شد و

اندازه تمام است، در حالی که در تقریر شما نیز همانند تقریر اول باید به غیر برسیم؟ توضیح اینکه، اگر صفت برای واجب بالذات وجوبی نباشد، پس ثبوت صفت به نحو قضیهٔ ضروریهٔ ذاتیهٔ ازلیه نیست، مراد از این جمله آن است که صفت همیشه برای وی ثابت نیست. بلکه به واسطهٔ غیر باید صفت برای وی ثابت شود. در این صورت باز پای غیر در میان آمد، و این تقریر اولی بازگشت. پس تفاوتی بین کلام شما در «الأولی» و تقریر قوم یافت نشد. بنابراین لحاظ نکردن غیر در تقریر شما دلیل بر این نیست که واقع از یکی از آن دو خالی باشد؛ چنانکه در باب ماهیات اگر لحاظ ماهیت من حیث هی شود و وجود و عدم در مرتبه آن مطرح نشود، ولی مع الوصف در همین مرتبه نیز در واقع ماهیت از یکی از وجود و عدم خالی نیست.

و ليس لقائل ان يقول: عدم اعتبار العلة وجوداً و عدماً در تحصيل و تقرير، يعني در «فالأولى، كه شما علت را اعتبار نكرديد ليس اعتباراً لعدم وجودها و عدم عدمها، يعني علت لحاظ بشود و یا نشود که در صورت لحاظ و علت، صفت برای واجب موجود باشد و در صورت نبود علت، صفت نبوده باشد حتى ينافى تحصل معلولها كه صفت كمالي معلول أن غير است، و بدون أن حاصل نمي شود و با أن حاصل مي شود، و در هر صورت استحاله پیش می آید؛ زیرا اگر صفت در ذات موجود باشد از ناحیهٔ غیر آمده است، و اگر صفت موجود نباشد، باز عدم علت باعث آن شده است و در هـر صورت، ذات من حيث هي واجب بالذات نمي گردد و الحاصل خلاصة اين اعتراض اينكه ان عدم اعتبار العلة بحسب العقل؛ يعني عدم اعتبار عقل را، كه شما در تـقرير و تحصيل ملاحظه نكرديد، لا ينافي حصول المعلول بها اين عدم ملاحظه بـا حـصول صفت كمالي از ناحيهٔ علت منافي نيست في الواقع پس در واقع پاي علت در ميان است. پس حصول معلول في الواقع براي ذات بوده باشد و لحاظ نكردن شما اين علت و عدم علت را دلیل بر عدم دخالت واقعی نیست. بنابراین حجت شما عین حجت قبل بوده، و بحث مزبور هم در آن مي آيد.

مستشکل در ادامه میگوید: و أیضاً این اشکال دیگری بر تقریر «فالأولی» نیست، بلکه همان توضیح سخن نخست است و اگر «أیضاً» نداشت اجرای کلام با همدیگر ملایمت بیشتری داشت. در هر صورت «أیضاً» اشکال اصیل دیگری نیست.

# آیا نظیر عدم لحاظ در ماهیات نمی تواند در صفات واجب آید؟

و أيضاً كما أنّ اعتبار الماهيّة قبلاً زير بناي همه قضاياي كسبي را قضاياي بـديهي دانستیم، و گفتیم همهٔ تصدیقات یا باید بدیهی باشند و یا به بدیهی برگردند تا صدق هر قضیهای برای ما معلوم باشد. پس استدلال از بدیهیات به امور کسبی است. اما زیر بنای همهٔ قضایای کسبی و بدیهی، استحالهٔ اجتماع و ارتفاع نقیضین است. و حتی در ردّ اصحاب حال ثابت كرديد كه چيزي نه موجود باشد و نه معدوم، بي معناست، زيرا ارتفاع نقیضین می شود. اکنون در باب ماهیت و لوازم آن از شما می پرسیم: آیا ماهیت در مرتبهٔ ذات واحد است و یا کثیر؟ و چون کثرت و وحدت دو طرف نقیض هستند، ناچار باید یکی از آن دو باشد. در این صورت اگر ماهیت دارای وحدت باشد، هرگز یک ذات دارای افراد کثیر نمی شود، و اگر کثیر باشد هرگز تحقق نمی یابد، زیرا اگر ذاتی ماهیت کثرت باشد، و ذاتی از شیء دست بردار نیست، پس در هر مورد که بخواهد تحقق پیدا کند کثرت داشته باشد، و بدون وحدت کثرت تحقق نمی بابد. پس ماهیت در این صورت تحقق خارجی پیدا نخواهد کرد؛ به این توضیح که، چون ماهیت، که عبارت دیگری از کلی طبیعی است، در خارج موجود است. و گفته شد که سخن تفتازاني كه فرمود: «و الحق أن وجود الكلي الطبيعي بمعنى وجود أفسراده» ا را قبول نکردیم، بلکه گفتیم: کلی طبیعی در خارج عین افرادش میباشد؛ زیرا اگر ماهیت در خارج موجود نباشد، وجود وصف به حال متعلق موصوف خواهد بـود؛ یعنی فرد ماهیت و فرد کلی طبیعی موجود است، نه خود آن. پس «زید کریم غلامه»

۱. حاث ملاء د الله، ص ۴۹، (چاپ جامعة مدرسين).

است؛ یعنی زید کریم نیست، بلکه غلام وی کریم است، ولی ما گفتیم: خود کلی طبیعی در خارج به وجود اشخاص خود و در ضمن آنها موجود است؛ یعنی «زید کریم» وصف به حال خود وی است. در این صورت در آن اختلاف منطق منظومه که فرمود: «الکلی الطبیعی هل هو منتف فی الأعیان رأساً» امتکلمین فرمودند: منتفی است، و عدهای گفتند: درخارج موجود است، و ما با ایشان همراهم. در این صورت اگر ماهیت که در ذات وی کثرت خوابیده است، بخواهد در خارج متحقق شود باید کثرت نیز با وی تحقق پیدا کند، و چون کثرت از وحدت تشکیل یافته است بدون تحقق فرد برای ماهیت، ماهیت متکثره نمی شود، پس تا هر فرد که ماهیت را متحقق میکند، بخواهد موجود شود، ماهیت، چون کثیر است، باید متکثر باشد، و در ضمن این متکثر، تحقق پیدا کند، پس هرگز ماهیت فردی نخواهد داشت.

پس نه وحدت و نه کثرت در مرتبهٔ ماهیت راه ندارد و در این صورت ارتفاع نقیضین در مرتبه لازم آمد و شما فرمودید: ارتفاع نقیضین در مرتبه عیب ندارد، زیرا ماهیت در مرتبهٔ خود با قطع نظر از وجود ذهنی و خارجی «من حیث هی لیست الا هی». در اینجا سؤالی پیش میآید که آیا محالیت ارتفاع و اجتماع نقیضین در مرتبه، تخصیص خورده است؛ یعنی اجتماع و ارتفاع نقیضین در همه جا ایراد دارد؛ ولی در مرتبهٔ ماهیت بی ایراد است؟ در جواب فرمودید: محالیت ارتفاع و اجتماع نقیضین به نسبت به وجود و عدم است؛ یعنی یک شیء هم موجود و هم معدوم باشد و یا نه موجود و نه معدوم باشد، محال است، ولی در مرتبهٔ ماهیت سخن از وجود و عدم نیست، پس ارتفاع و اجتماع دو نقیض در آنجا پیاده نمی شود. اکنون سؤال می کنیم: آیا ماهیت که در مرتبهای، از وی وجود و عدم و وحدت و کثرت و امثال این اوصاف را بر می دارید و قطع نظر از وجود خارجی و ذهنی می کنید ـ در حاق واقع از وجود و عدم به در است و یا در واقع در ذهن موجود است و با تعمّل عقلی قطع نظر از وجود و

<sup>1.</sup> شرح منظومه، تعليق و تصحيح آية الله حسن زاده، ج ١، ص ١٣٢.

عدم آن کردید و این اوصاف را از وی نفی کردید؟ پس اگر ماهیت در واقع در ذهن موجود است، پس همین سخن در اثبات صفت امکانی واجب میآید، زیراگرچه با غیر کاری ندارید؛ ولی در واقع علت و غیر باعث وجود صفت برای واجب است، و یا عدم آن باعث عدم صفت. پس ملاحظهٔ غیر نکردن در واقع دلیل بر عدم غیر نیست. و أيضاً كما أن اعتبار الماهية من حيث هي هي كه لا واحدة و لا كثيرة و نــيز ديگــر احكام را از وي نفي ميكنيد اين اعتبار ماهيت من حيث هي هي ليس اعتباراً لوجود ما يلحقها؛ يعني أنجه از صفاتي كه لاحق ماهيت ميشوند أو عدمه، يعني لعدم ما يلحقها و مع ذلك لا تخلو الماهية عن أحدهما في الواقع. با آنكه ماهيت من حيث هي غير اعتبار وجود و عدم است با وجود این، ماهیت در واقع از وجود و عدم خالی نیست در صورتی که با مقام تطبیق کنیم؛ مثل صفات کمالی برای ذات و عدم صفات کمالی برای ذات، و ذات من حيث هي هي است. نتيجه حرف: فكذلك في الفرض المذكور يس اگرچه می توان بدون لحاظ غیر واجب تعالی را در صفات وی در نظر گرفت، ولی در واقع چون صفات وی امکانی است، ناچار از غیر، یعنی صفت هستیم؛ زیـرا صفت امكاني است نقول:... لا ينافي حصول أحد الطرفين با أنكه ماهيت را بدون وجود ذهني و خارجي ملاحظه كرديد؛ ولي آيا در واقع و نفس الامر آن است كه ماهيت در نـفس الامر در وعای ذهن مستقر است؟ یعنی سخن در واجب تعالی میآید؟ بـه عـبارت دیگر واجب در صفت خود در نظر گرفته شود، ولی قطع نظر از علت و عدم عـلت صفت بشود، ولى اين عدم ملاحظه منافات ندارد كه ذات با يكي از دو طرف باشد، یعنی یا دارای صفت است و علت مقوم و یا عدم صفت و عدم علت مقوم آن صفت، در واقع و السبب المقوم له، يعني سبب مقوم احد الطرفين، كه ضمير «له» بـه «احـد» برگردد؛ يعني اگر وجود صفت است وجود علت و الاعدم علت. پس مورد واجب نيز همانند ماهیت است که من حیث هی هی ملاحظهٔ ذات بدون وجود و عدم میشود، ولى در خارج با أحدهما؛ يكي از أن دوست. پس با أنكه ما ملاحظهٔ غير در واجب

نکردیم مع الوصف در واقع غیر در کار است. پس با آنکه تقریر شما در «فالأولی» ملاحظه نکردن غیر است، ولی با این بیان علت و غیر در واقع دخیل است، و سبب و یا به تعبیر دیگر مقوم، با وجود صفت و عدم آن در کار است.

### قیاس واجب با ماهیات صحیح نیست

لأنا نقول: چون در واقع اشكال يكى است، «و أيضاً» گرچه به نظر بدوى دو اشكال را متوجه مى كرد؛ ولى در واقع يك اشكال است. لذا در جواب هم يك جواب مى دهد و مى فرمايد: قياس مورد با ماهيت من حيث هى با قطع نظر از وجود و عدم صحيح نيست؛ زيرا ماهيت مفهومى اعتبارى است. از اين رو اعتبار عدم وجود و وجود و عدم اعتبار آن دو و امثال آن در وى مى شود.

ولی ماهیت من حیث هی همانند واجب الوجود منشأ آثار نیست، زیرا او مفهومی اعتباری است، در حالی که این حقیقت خارجی و منشأ همه آثار و صفات کسمالی و رب العالمین و اله الخلق و امثال آن است. پس اعتبارات کذایی در این وجود نمی آید. از همین رو وقتی صفت مزبور را با این وجود می سنجیم که متن واقع و حقیقت است یا باید وی این صفت را داشته باشد، و یا نداشته باشد. پس یا این صفات در وی بوده و عین ذات اوست و یا نه، و تحقق صفت و نسبت آن با ذات یک امری اعتباری نیست تا گاهی اعتبار غیر شود و گاهی نشود و در واقع غیر دخیل باشد و یا نباشد، پس تقریر ما، که خود ذات را ملاحظه کردیم، بی مناقشه است. لأنا نقول: مرتبة الماهیات التی تعرضها الفعلیة و التحقق من خارج، یعنی مرتبة ماهیت، که از خارج فعلیت و تحقق او را متحقق می کند لیست و عام للکون الواقعی لشیء و لا لعدمه ماهیت چیزی نیست تا جای امری واقعی باشد و دارای صفتی حقیقی باشد و یا نباشد.

إذ لا يحصل لها براي ماهيت أمر غير ذاتها و ذاتيها إثباتاً و نفياً در اين موطن و مرتبه جز خودش و ذاتيات وي، كه جنس و فصل وي هستند، چيز ديگري نيست، و سخن از وجود در وعاى ماهيت و ذاتيات آن نيست و قبلاً بيان شد كه ماهيات خود اعتبارى و لوازم آن، نظير زوجيت براى اربعه نيز مسانخ وى و اعتبارى است. پس اگر ماهيت علتى پيروزى است معلول آن هم پيروزى است و لا علاقة لها مع غيرها اما در اينجا چنين نيست كه علاقه و ارتباطى به چيزى نداشته باشد؛ زيرا فوهُو الله في في السماء إلنه وفي الأزض إلنه وهو العكيم القليم ا، لذا در مصبح الانس موضوع بحث عرفا راحق به لحاظ ارتباطين مىداند، اين كتاب هم سرانجام چنين مىشود؛ يعنى حق به لحاظ ارتباط او با خلق و ارتباط خلق با اوكه،

ارتباطی بی تکیف، و بی قیاس هست رب الناس را تا جان ناس وجودأ وعدمأ فلذلك يمكن للعقل ملاحظتها مبع عبدم مبلاحظة الغبير در ماهيت مي توان وجود و عدم را در نظر نگرفت، و حتى ارتفاع نقيضين را در مرتبه ماهيت شايد، و إن كان مصحوباً لها غير منفك عنها في الواقع هر چند درست است ما به تعمّل عقلی بنگریم همین جاکه او را داریم تخلیه و تعریه از وجود میکنیم. این تخلیه عین تحلیه است. پس در واقع به وجود او را آراستیم؛ برای اینکه واقعاً به صفت وجود متقرر است بخلاف الوجود الذي هو عين الواقع متن واقع لغاية فعليته و فرط تحصّله فلا يمكن أن يكون مرتبته بحيث لا يكون لها تعلق بشيء لا وجوداً و لا عدماً معنا ندارد كه بخواهید رب مطلق بی مظاهر، و بدون کلمات وجودی را در نظر بگیرید او «یا دائم الفضل على البرية» است. كيف و هو ينبوع الوجودات و منشأ الأكـوان و مـلاك طـرد الأعدام و ردع الفقدان و رفع البطلان عن الأشياء القابلة للوجود اشيائي كه قابل وجودند؟ یعنی ماهیات. پس وی این ماهیات قابل وجود را از عدم بیرون اَورد و به آنها وجود و تحقق داده است. پس این وجود است که ماهیات را تقرر خارجی داده «فسرتبة وجوده» نمي توانيد اين مرتبه را با مرتبه ماهيت قياس كنيد. في ذاته إما بعينها

١. زخرف (٤٣) آية ٨٤

مغانیح الجنان، دعای شب جمعه.

مرتبة وجود معنى آخر كما فى صفاته الكمالية تعالى إذ هي التي درجتها في الوجود درجة ذاته تعالى بذاته أو مرتبة عدمه يا بايد بفرماييد اين مرتبه با صفات كمالى هست يا اين مرتبه بدون صفات كمالى است. اگر بدون صفات كمالى است، يس اين صفات در وى ممكن شدند و اگر ممكن شد با واجب الوجود بالذات نمى سازد. اگر اين مرتبه عين صفات كمالى اش است، اين مى شود واجب الوجود بالذات. اين سخن ماست و به فرمايش ايشان، به از اين ديگر ممكن نيست: «هذا غاية ما يتأتى لأحد...».

پس در این مقام و در مرتبهٔ وجود ذات آیا این مرتبه با وجود صفات کمالی است یا با عدمش، با عدم صفات امکان را به همراه دارد؟ وقتی از ناحیه امکان آمده این ذاتی که منشأ آثار است، مکون و طارد اعدام است، ممکن و فقیر می شود و آن عبارت را پیش تر فرمودید: «الفقر سواد الوجه فی الدارین» ۱.

سیه رویی ز ممکن در دو عالم جدا هرگز نشد و الله اعلم

آنی که بیاض وجه است و همه را رو سفید کرده، وجود است. متن واقع باید یکی از این دو باشد لقصور ذاته فی الوجود از باب فرض است فلا یساوق الواجب فیه اگر مرتبهاش مرتبه است، نمی تواند برابر و هم سنگ و همدوش واجب باشد؛ برای اینکه دارای این صفات کمالی نیست، و این صفات باید از ناحیهٔ دیگری بیایند، و برای واجب تحقق پیداکند و لا یسع له إلا أن یکون متأخراً عنه این صفت متأخر از واجب شده و مرتبهٔ وی با واجب مختلف است. این مراتب به لحاظ وسایط کم و زیاد مختلفند، متأخراً عنه بمراحل لائقة به عقل اول در مرحلهٔ نخست است، و نسبت به واجب فاصلهٔ کمتری دارد، و عالم مثال فاصلهٔ بیشتری دارد، و عالم عناصر و معادن فاصله بیشتر می شود، پس مطابق متن فاصله ای بیشتر از آن دو دارند، و در مرکبات فاصله بیشتر می شود، پس مطابق متن وجودی وی در خارج لایق به او چیست؟ اگر از مفارقاتند به آن مرحله اگر از

۱. خوالي اللئالي، ج ٧، ص ٧٥. حديث مرسل است به نقل از: منازل السائرين، تعليق بيدار.

برازخند، فاصلهای بیشتری دارند. مراد از کلمهٔ «برازخ» به اصطلاح عرفانی است، نه اصطلاح شیخ اشراق، که جسم را برزخ میگوید. پس اگر وجود برزخی و در عالم مثال منفصل هستند و به مقدار خودشان فاصله دارند، و اگر عالم جسم و جسمانی اند آني كه لايق به اوست فيكون عدمه سابقاً على وجوده بتلك المراحل؛ يعني عدم وي به همين مراحل سابق است و تضاعف الإمكانات... الغني عما عداه بالذات وقتي صفات كمالي در مرتبهٔ ذات ملاحظه نشود، أن صفات كمالي بايد واجب بالذات نبوده باشند. فقد ثبت... إما الوجود أو العدم وجود و عدم، يعنى وجود و عدمي كــه در ايــن مــرتبـه آورديم. و أيّاً ما كان يلزم اعتبار علّته معه ضمير «علته» به «أيّاً ما كان» ميخورد. اكنون به اصل برگشت كه اگر واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات نباشد، ثبوت صفت امكان دارد، و عدم صفت براي وي نيز ممكن است و هر كدام باشد باید از ناحیهٔ غیر بوده باشد. پس واجب تعالی واجب الوجود بالذات نشد. إذ كما أن حصول ذي السبب أن چيزي كه علت مي خواهد وجوداً و عدماً مستفاد من حصول سببه وجوداً و عدماً فكذلك اعتباره، يعني اعتبار ذي سبب و تعلقه مستفاد ان من اعتبار سببه و تعقله كذلك اگر ما بخواهيم همان طوري كه اگر واقع و خارج بخواهد تحقق پیدا کند، به وجود سبب و عدم آن بستگی دارد اعتبار ذی سبب، یـعنی مـعلول نـیز وابسته به علت و عدم آن است. پس قطع نظر از سبب در صورت داشتن سبب ممكن نیست، پس فرض و ملاحظهٔ صفت امکانی باعث نیازمندی به غیر و امکانی شدن صفت است، خواه اعتبار كنيد و خواه نكنيد. هذا غاية ما يتأتّي لأحد من الكلام في هذا المرام.

و ربما يقال فيه: إن هذا الحكم منقوض بالنسب و الإضافات اللاحقة لذات المبدأ...\* بحث ما در اين است كه «واجب الوجود بذاته واجب من جميع جهاته» كه همه اوصاف كمالى به وجوب براى وى ثابت است، و در وى فعليت محضه دارند. و متفرع بر آن

۴. درس هشتاد و نهم: تاریخ ۶۸/۱/۶

کلام قوم در عدم حالت منتظره برای واجب بود. اکنون سخن در اشکالی است که دربارهٔ صفات اضافی حق سبحانه آوردند.

#### اقسام صفات

این بحث ناظر به فصل نوزدهم نمط هفتم اشدات است. همین مبحث به صورت خلاصه در تعلیقات آمده است. در آنجا صفات به چهار قسم تقسیم شدهاند:

قسم اول: صفات حقیقیهٔ محضه، و آن صفاتی است که نظر به چیزی ندارد و بـه چیزی اضافه نمی شود، بلکه ذات آنها را با نظر به خودش داراست؛ مثل حیات.

قسم دوم: صفات حقیقیهٔ ذات اضافه که به تغییر طرف متغیر نمی شود؛ مثل قدرت. با آنکه قدرت مقدور می خواهد؛ ولی با تغییر مضاف الیه خود صفت قدرت تغییر نمی کند؛ مثلاً زید دارای قوت و نیروی بلند کردن مقدار معینی است با تغییر آنها در قدرت وی تغییری حاصل نمی شود.

قسم سوم: صفات حقیقیهٔ ذات اضافه که با تغییر مضاف الیه متغیر میشود؛ مثل علم به زید موجود در خانه، و با بیرون رفتن زید از خانه آن علم هم متغیر میشود.

قسم چهارم: صفات اضافیهٔ محضه، این قسم در مقابل قسم اول است. در این قسم صفت به دو طرف بستگی دارد و با اندک تغییر طرفین صفت هم تغییر میکند؛ مثل این شخصی که در طرف راست شما قرار گرفته است، با مجرد چرخیدن شما در طرف جپ شما قرار میگیرد. در این قسم با فی الجمله تغییری ورق بر میگردد.

چون کـه گـله بـازگردد از ورود پس فتد آن بز که پیشاهنگ بـود

اکنون که این مقدمه دانسته شد، مستشکل میگوید: اگر واجب الوجود از همهٔ جهات، یعنی از نظر همهٔ صفات واجب الوجود در غیر آن صفاتی که حقیقیهٔ محضه است، و یا حقیقیهٔ ذات اضافه ای است که با تغییر طرف تغییر نمی کند؛ مثل حیات و یا

 <sup>.</sup> ص۱۸۷، (چ مصر).

قدرت و یا علم به خود ذات، که با تغییر طرف تغییر نمیکند، ذات واجب نمی تواند در جهت صفات واجب باشد؛ زیرا علم به زید، که یکی از صفات واجب باشد، با توجه به تبذل و تغییرات مضاف الیه و معلوم، که خود علم هم تلوّن و تغییر می پذیرد، باید ممکن باشد؛ چنان که در صفات اضافیهٔ محضه این سخن روشن تر است. در موارد اضافات، که واجب تعالی با مخلوقات دارد، با اندک تغییری آن اضافات تغییر می کنند، در این موارد باید چه گفت؟ آیا می توان گفت جهت امکانی در صفات واجب نمی آید؟ اکنون اشکال شروع می شود:

ربما يقال فيه: إنَّ هذا الحكم يعني اصل ابن فصل كه واجب الوجود بذاته واجب الوجود من جميع الجهات است منقوض بالنسب و الإضافات اللاحقة لذات المبدأ تعالى مثل خالقیت و رازقیت، که در مرتبهٔ ذات نیستند. دربارهٔ حیات و علم به ذات خود و یا صفت قدرت حق سبحانه بدون در نظر گرفتن جهت امکانی و تغییر می توان وجوب صفات را حفظ کرد؛ به اینکه، همان طور که ذاتاً واجب است، در ایس صفات هم واجب است. ولي در اين صفاتي كه اضافه به غير ملحوظ است، گرچـه يک طـرف، یعنی واجب ثابت است، ولی طرف دیگر تلوّن و تغییر دارد باید چه کرد؟ مثل تعلق خالقیّت و رازقیّت واجب به زید کنونی لجریان العجة المذکورة فیها، یـعنی وجـوب صفات در اين گونه صفات هم مي آيد، و قاعدهٔ «واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات» در اين صفات هم مي آيد، پس اضافات و نسب هم بايد همانند حي و قدرت لا يتغير باشند فيلزم أن تكون تلك الإضافات واجبة الحصول له تعالى بحسب مرتبة ذاته بلا مدخليّة الغير فيها بدون أينكه غير در اين اضافات و صفات و نسب تعلق داشته باشد، باید این صفات برای واجب ثابت باشند، در حالی که حقیقت این اضافات و نسب، اضافهٔ به غیر و تصرّم و تجدّد آن فیانی است؛ ایس صفات گاهی نیستند، سپس پدید می آیند و دارای افول و غروبند و أن یمتنع تجدّدها و تبدّلها ایس جمله عطف بر «أن تكون» است، عبارت چنين مــىشود: «فيلزم أن يمتنع تــجددّها و تبدّلها» از یک طرف نسب و اضافاتند و به پیدایش طرف پدید می آیند و از طرف دیگر واجب بالذات واجب الوجود من جمیع الجهات است. پس این صفات اضافیه نیز باید واجب بالذات باشند و حال اینکه اضافه و نسب هستند، و طرف می خواهند مع آن ذات الواجب غیر کافیة فی حصوله لها تنها ذات در حصول این صفات کافی نیست، بلکه طرف می خواهد؛ مثلاً رازق، مرزوق می خواهد. پس ذات در تحقق آنها به غیر نیازمند است، و غیر امکانی است، برخلاف حیات، که نیازی به غیر نداشت و یا علم به ذات و قدرت به مقدور، که در حصول آنها نیازی به غیر نبود. پس ذات کافی نیست، زیرا لتوفقها، یعنی توقف این اضافات و نسب علی آمور متغایرة بر امور گوناگون، یعنی توقف این اضافات و نسب علی آمور متغایرة بر امور گوناگون، یعنی توقف اضافات بر جزئیات متجددة، متعاقبة خارجة عن الذات ضرورة پس تا طرف نیاید اضافات و نسب تحقق پیدا نمی کنند و تنها ذات کافی نیست. این اصل اشکال است.

### التزام شيخ به نقض

و هذا این اشکال را مما التزمه الشیخ الرئیس فی الهیات الشفاه شیخ در فصل هفتم مقالهٔ هشتم الهیات شفاه این گونه نسب و اضافات را واجب بالذات و آنها را مستثنا می داند. حیث قال: و لا نبالی بأن یکون ذاته مأخودة مع إضافة ما ممکنة الوجود اضافه به امور ممکنه می یابد، و این صفات می توانند، جهت امکانی داشته باشند، فإنها آن ذات من حیث هی علة لوجود زید لیست بواجبة الوجود ما این عبارت را این طور می خوانیم «ممکنة الوجود» خبر یکون است، و «مأخودة» حال ذات. بل من حیث ذاتها ذات مأخوذ با صفت اضافه به زید، یعنی علیت برای زید واجب الوجود نیست، بلکه ذات من حیث هی واجب الوجود است.

در بررسي فرمايش شيخ بايد گفت: اگر ذات بدون اضافه باشد، واجب والا

ا. ص ٢٠٥، ج ٢، (ط ١، سنگی).

واجبالوجود نيست؟ اين سخن با اضافة اشراقيي ناسازگار است، بلكه اعتقاد به خدای جدا و اداره و مدیری جدا از همدیگر است، و این گونه اضافات در امور خاکی و كثرت و أحاد سلاسل عرضي پيش مي آيد. خود شيخ در تعليقات از ايس سخن برگشت؛ اما عدهای چون ملًا جلال دوانی به سخن شیخ در الهیانت شفاه ملتزم شدند، در حالی که ماسوی به حق تعالی به اضافهٔ اشراقی اضافه دارند، و نه اضافهٔ مقولی و این سخن در اضافهٔ مقولی می آید، نه در اضافهٔ اشراقی. پس نسبت واجب تعالی به شؤونش به نحو وجوب است، و نه آنکه امکان بالقیاس بین واجب و شؤون وی برقرار باشد، در حالی که امکان بالقیاس بین دو موجودی که در سلسلهٔ طولی قرار ندارند، و یا به فرض دربارهٔ دو واجب جدا و یا بین دو فعل بریده از یکدیگر متصور است، وگرنه در سلسله طولی یک واجب به وجود صمدی و افعال آن امکان بالقیاس راه ندارند، زیرا وی غنی بوده، و واجب بالذات است، و دیگران به وی قیام دارند، و او مقيم همه است و آنها شؤون و مستند بـه ويانـد. پس آنـها واجب بـالغير هستند. بنابراین امکان بالقیاس بین ذات واجب و شؤون و آثار وی راه ندارد. پس کلام شیخ از مجموعههای بریده از هم، و اضافات موجود بین آنها می آید نه در حق سبحان و خلق وي.

# حکیم متأله کلام شیخ را نمیپذیرد

آخوند در رد آن فرمود: و لا یرتضی به من استشرق قلبه بأنوار الحکمة المتعالیة؛ آنکه قلب وی به انواز حکمت متعالی نورانی شده باشد، این سخن راکه خدای جدا و دارای اضافات کذایی باشد نمی پذیرد، و این افعال را واجب بالغیر می داند.

و إن قبله گرچه سخن شيخ را عده ای پذيرفتند كثير من الأتباع و المقلدين كصاحب حواشي التجريد ملا جلال دوانی و غيره حيث قالوا بأن واجب الوجود بالذات قد يعرض له الإمكان بالقياس إلى الغير كه واجب با اضافة به غير امكان بالقياس پيدا مىكند، در حالی که امکان بالقیاس آنجایی است که بین طرفین ارتباط و تلازم نباشد، و شما می دانید فعل واجب بالذات محال است از واجب بالذات بریده باشد و بین آن دو تلازم نباشد، بلکه فعل واجب محض ربط به واجب است، و وجود شؤون همواره وجوب دارد. پس آثار و شؤون وی در متن واقع وجوب بالغیر هستند، ولو ما به حسب بعضی از اوعیه، در آنها تغییر و تبدیل می بینیم، اما اگر در یک افق اعلای علمی توحید نگاه کنید، هر ذره ای بر جای خود ثابت و استوار است، و اگر ما در یک برهه ای و مقطعی از زمان و مکان قرار گرفتیم، این تغییر و تبدیل برای ما پیش می آید.

مرحوم شیخ بهائی در کشکون دربارهٔ علم، مثالی زده است و آن اینکه، اگر کسی در پشت بام باشد و یک ریسمان رنگارنگ در دست بگیرد، و این ریسمان با همهٔ رنگهای مختلف که یکپارچه در پیش او حاضرند و برای او تجدد و تصرّم راه ندارد، حالا او متدرجاً این ریسمان را به سوی پایین رها میکند، در این اثنا در خانه روزنهای موجود است که موری از این خانه به بیرون نگاه میکند و می بینید که الآن این ریسمان به این رنگ است، بعد به آن رنگ در می آید، پس هر لحظه رنگی از جلو دید این مورچه میگذرد، و الا آن کسی که در افق اعلا و در پشت بام قرار گرفته است، و بر همهٔ این ریسمان محیط است برای او تجدد و تصرّم و آمد و شد در وی راه ندارد. پس گرچه انسان به واسطهٔ عدم احاطه، همانند آن مورچه در بعضی اوعیهٔ زمانی تغییر و تجدد می بینید، اما موجودات یک پارچه در نظر وی وجوب دارند. و «جفّ القلم بما هو کاین» می باشد با اینکه قلم در حرکت است و دم به دم می نویسد و نگازنده آن فآن می نگارد.

چو قاف قدرتش دم بر قلم زد هزاران نقش بر لوح عدم زد ولی برای محیط مطلق همه به طور وجوب و حتمی وجوب دارند.

۱. ص ۴۹.

٢. مسند احمد، ج ١، ص ٣٠٧ و ج ٢، ص ١٩٧ و كنوز المحقانق، ص ٥٥.

حيث قالوا:... و الإمكان بالغير أيضاً ايشان گفتند: ذات به لحاظ خود واجب است؛ ولى به لحاظ ديگرى امكان بالقياس دارد. و لم يتفطّنوا اين اتباع و مقلدين، مثل محقق دوانى نفهميدند كه بأنّ الواجب بالذات، كما أنه واجب واجب بالذات واجب بالقياس إلى الممكنات المستندة إليه ممكنات فعل حق و شؤون حقند، ولو اينكه در بعضى از ازمنه، بينندهٔ خاكى و اين سويى و محدود، تصرّم مى بيند؛ ولى اينها همه شؤون حق هستند و بينندهٔ خاكى و اين سويى و محدود، تصرّم مى بيند؛ ولى اينها همه شؤون حق هستند و وجوب در آنها راه ندارد. پس امكان بالقياس در آنها راه ندارد، چون ايشان بريده از او نيستند تا امكان بالقياس بياوريم. اين راكسى بگويد كه مثال عالم و مبدأ عالم را بسان بنا و بنا مى داند. در المثلات از قول آنها نقل شده است: لو جاز على الباري العدم، لما أضر عدمه وجود العالم.

و هي أيضاً ابن ممكنات واجبة العصول له تعالى لأن وجوداتها روابط فيضه وجوده پس چيزى كه ربط محض است، چگونه مى تواند اضافة مقولى با ذات داشته باشد، و چيزى در مقابل حق باشد. بله، بين دو فرد ممكن كه در يك سلسلة طولى قرار نداشته باشند، و يا بين دو واجب مفروض امكان بالقياس است نعم، لو تصور هاهنا واجب وجود آخر أو ممكنات أخر كه آن ممكنات اخر مستندة إلى واجب آخر آن ممكنات آخر به آن واجب الوجود آخر مستند بوده باشند، مى توان گفت كه بين دو واجب و افعال دو واجب الوجود آخر مستند بوده باشند، مى توان گفت كه بين دو واجب و افعال دو واجب المكان بالقياس است لكان ما ذكروه وجه صحة \_ تعالى عن ذلك علواً كبيراً. در حالى كه در وجوب مطلق دومى معنا ندارد؛ زيرا وجود مطلق مبدأ ندارد و صمد است.

و ذلك اكنون مى فرمايد كه نسبت واجب به ممكنات و ممكنات به حق تعالى وجوبى است و ذلك، لان وجوب وجود الأشياء مما ينشأ منه تعالى در كتابهاى قبل و نيز در همين كتاب فرمودند: «حيثيت وجود كاشف حيثيت وجوب» است و اين جمله «الشيء ما لم يجب لم يوجد» به صورت ضرب المثل در اين علم در آمده است. پس شؤون با ذى شأن خود ارتباطى وجوبى دارند فكما أنّ لها پس همان طور كه براى

وجودات اشيا وجوب بالغير است وجوباً بالغير، يعني حق سبحانه كه الذي هو مبدعها و موجبها فكذا لها همين طور براي اين اشياء وجوب بالقياس... سبيل الاستدعاء الذاتي این استدعای ذاتی در این کتاب باز میشود. هر موجودی به وفق اقتضای استدعای ذاتیاش قابلیّت و خواهان روزی و وجود است، و خداوند به او میدهد. از صورت علمي اشيا و اعيان ثابته تا خارج آنها مطابق استدعاي ذات به همه روزي داده مي شود؛ مثلاً استدعای ذاتی مریض «یا شافی» و فقیر «یا مغنی» و گمشده «یا هادی» است و استدعای ذاتی جاهل «یا عالم» و یا «یا معلّم» است. پس همهٔ آسمانها و زمین به ذات خود از او ميپرسند: ﴿ يسأله مَن فِي السَّمواتِ و الارضِ ال فعل مضارع تدريجي أن فآن، دم به دم، همه خدا خدا ميكنند، و دم به دم، أن فأن ﴿ كُلُّ يُوم هو في شَأْنَ است، و باید جواب این همه را بدهد، و او هم کسی است که ولا یشغله شأن عن شأن، همه فریادشان بلند است، خدا خدا میکنند. آن فآن هم لبیکی شنوند، و جواب همه داده مى شود على سبيل الاستدعاء الذاتي. پس مراد از استدعاى ذاتى اقتضاى اعيان ثابته برای تحقق خارجی و استدعای اعیان خارجی برای بقا و رسیدن به کمالات ثانوی و نهایی خویش میباشد که در تمهید القواعد و فصوص و مصبح بحث از آنهاگذشت. و يرجع إلى أن الغير يأبي... العاجة الذاتية. شيء بايد واجب الوجود باشد «والاستدعاء الافتقاري» اين كلمه مبتدا «من حيث كون الشيء» خبر است. استدعاي ذاتي، افتقار آنها به واجب است؛ زيرا اصل وجود و كمالات وجود را طالبند. پس وجود ایشان ذاتاً وجودی رشحی و ظلی و تعلقی و استنادی به غیر است. و ایـن.ها جداولی هستند که به دریا وابسته و از او دم به دم مدد و حیات و آب میخواهند. و همهٔ ماسوی الله به روزی وجود مرزوقند، وگرنه نمیتوانند خود را نشان دهـند و توانایی منشأیت آثار را ندارند.

من حيث كون الشيء رشحي الوجود ظلّي التجوهر استنادى الحقيقه تعلقي الذات. پس ايشان چنين وجود فقرى دارند «هذا» اين وجود فقرى أنها لا ينفك عن كون الشيء واجب الحصول للغير الذي هو ينبوع فيضه ضمير «ه» در «فيضه» به «الشيء» بر مي گردد. اين غير، ينبوع فيض آن شيء است؛ يعني غير سرچشمة اوست و سحاب رشحه اين شيء، رشحي از اين ابر و اصل است «و بحر نداه». ملا نصاب گفت «ندي»؛ يعني اين نمها از آن يم و بحرند.

فالممكن ذات اگر به خود ذات در نظر گرفته شود، ممكن است. ممكن ذاتاً بدون لحاظ علت امكان دارد و ماهيّت وى اقتضاى وجود و عدم ندارد؛ ولى اگر با جاعل خود در نظر گرفته شود، واجب الوجود به آن است فالممكن مع ذاته بالإمكان و الجواز و مع جاعله التام بالوجوب و الضرورة و «مع ذاته»، یعنی در مقام ماهیت شیء ممكن است، و با جاعل تام ضرورت و وجوب است سواء أخذ هذا اللصوق و الالتحاق و الالتجاء اینها نداشتن لفظ است. حرف بالاتر از اینهاست و لفظ نداریم:

ارتسباطی بسی تکیف بسی قسیاس هست رب الناس را با جان ناس مراد آن نیست که وی چیزی است که لاصق است، بلکه ذات وی لصوق و النحاق و پیوستگی و گره خوردگی است. لفظ نداریم من قبل ذاته الفاقرة الرشحیّة التعقلیّة أو من قبل اقتضاء مبدعه الفیّاض الواهب الباسط علی من یشاء بغیر حساب.

پس فالحق این اضافات امکانی نیستند، بلکه اضافات واجب هستند؛ مثل اضافات نفس ناطقه به قوایش. چنین نیست که قوهٔ باصره در خارج جمدای از نفس ناطقه معنایی داشته باشد؛ به طوری که هذه النفس و هذه القوة باشند؛ یمعنی اضافهای مقولیای با هم باشند، بلکه قوهٔ باصره شأنی از شؤون آن است.

فالحق أن إضافات ذات الواجب تعالى إلى الممكنات و نسبة الخلّاقية القيومية إليها و أضوائه الساطعة همه اضافات اشراقى عرفانى هستند. على الذوات القابلة للوجود، ليست متأخرة عن تلك الماهيات الممكنة بله، اين اضوا و نسب، متأخر از ذات واجب هستند. چرا؟ براى اينكه رشح و ظلّ و نداى او هستند، و تأخر رتبى دارند؛ مثل قواى نفس و خستند؛ ليكن چنين نيست كه از خود اين ماهيات تأخر داشته باشند تا ماهيات و

موجودات ملحوظ شوند، و سپس این اضافه آورده شود. معنای آن، تأخر این اضافات و مقولی بودن آنهاست، در حالی که اضافهٔ اضافه ای اشراقی بوده و ذوات آنها عین ربط و رشح و فیض است. پس تأخر از مبدع تأخری رتبی است؛ ولی این اضافات تأخر از ماهیات ندارند تا اضافهٔ ماهیات به حق سبحان اضافه ای مقولی باشد. پس «لیست متأخرة عن تلك الماهیات الممكنة» که اضافهٔ مقولی باشد و لیست اضافته کسائر الإضافات. اینها دیگر بیان توجیه دیگر و بیشتر است و معنای دیگر نیست. مراد از «کسائر الإضافات» اضافات مقولی است. بنابراین اضافهٔ اشراقی هست التی تکون بین الأشیاء و تکون متأخره عن المنسوب و المنسوب إلیه جمله برای بیان اضافهٔ مقولی است بل إنما یکون مصداق صفاته الإضافیة ذاته بذاته یعنی ان نفس ذاته بذاته، یعنی است بل إنما یکون مصداق صفاته الإضافیة ذاته بذاته یعنی ان نفس ذاته بذاته، یعنی نفس ناطقه من حیث هی نفس ناطقه تحقق پیدا کرده، و این نفس کل القوی است، و چنین نیست که باید به انتظار ناطقه تحقق پیدا کرده، و این نفس کل القوی است، و چنین نیست که باید به انتظار نشست تا دوباره قوایی به او انتساب بدهیم و این انتساب متأخر از طرفین باشد.

فکما أنه بعلمه الإجمالي الکمالي، اين طور که می خوانم درست است «يعلم جميع الأشياء» که در بحث پيش می آيد و در تضاعيف مباحث عنوان می شود. عمده همين است که عرض کرديم توحيد که درست شود، انسان در فروع به زودی منتقل می شود. وجود صمدی و هو آلاً و آلا آخِر و آلظاهر و آلباط فی الله اگر درست شد علم باری تعالی به جزئيات من حيث هی جزئيات معطل نيست و می بينيد که درباره جزئيات شبهه و اشکال پيش آوردند و گفتند تغيير و تبدل در آنها باعث تغيير و تبدل در علم، که عين ذات است، می شود. جواب همه آن حرف ها را آخوند در همين فصل داده است. اينها که به جزئيات نظر می افکنند، جزئيات را در يک طرف می گذارند و وی را در يک طرف را ملاک قرار در يک طرف را ملاک قرار در يک طرف را ملاک قرار

۱. حدید (۵۷) آیه ۳.

میدهند. چنان که جناب امام باقر ایم باقر ایم فرمود: مورچه هم خیال میکند برای خدای او دو تا شاخک موجود است، منتها آن چون خداست، آن دو زبانیه و شاخش خیلی دراز و بلند است. او به این صورت با خودشان قیاس میکنند، و همهٔ فتنه، زیر سر قیاس است.

یعلم جمیع الأشیاء من حیث أنها أشیاء جزئیة؛ کلی که جای خود دارد. علاوه بر کلی، علم به جزئی من حیث هو جزئی هم دارد. ایشان راجع به من حیث هو جزئی چه می پندارند؟ وی می پندارد که این در خدا، یک سو و در خلق در سویی قرار دارند و علم حصولی خودش از این شجره را با علم حق قیاس می کند؛ یعنی علم حصولی به معنای منطق که «و العلم هو الصورة الحاصلة من الشيء» را دربارهٔ حق سبحان پیاده می کند. پس خودش را الگو قرار می دهد برای مبادی و مبدأ المبادی.

فكما... و نسبتها إليه تعالى و بقدرته التأمه الكاملة يقيم و نسبتها و إضافتها إليه تعالى. آخر، ذاتش چگونه ذاتى است؟ ذات وى صمد حقيقى است؛ صمدى كه وهو آلاً وَلُ وَالاّخِرُ وَالظّاهِرُ وَالباطِنَ لَا بوده و يك وجود مطلق است. «فليس في عالم الهيئته» اله ربوبيت و ربوبت و پروراندن و نگه دارى است، و وحدت صنع دارد، و وى در اين آيه و آلحمد لله و رب العالميين رب عالميان لا إله الا الله، همه ربها نفى شدند، و تنها اله اوست و الله او مى باشد، و اين الله، الوهيئت دارد و همه را مى پروراند و همه مسخر وى و در تحت تدبير او، و او متفرد به جبروت است، الوهت رب العالمين است. پس مثل نفس و قواى اوست، گرچه در نفس نيز به واجب بالذات مى شود.

فليس في عالم إلهيته و صقع ربوبيته شيء من المعانى العدمية هيچ معناى عدمى در صقع ربوبى راه ندارد، آنچه هست وجودات محض هستند كه تحقق پيدا كردند و در عين حال جفّ القلم بما هو كائن. اين فرمايشي راكه ايشان اينجا مي فرمايد كه، كالعدم

ا. علم البقين، ع ا، ص ٧٤.

۲. حدید (۵۷ آیه ۳.

و الإمكان و الظن و الهزل و الحدوث و الزوال و التجدّد و التصرّم و الفقر. آنچه هست، آن چنان مى باید و آنچه نیست، نمی باید. اصل این فرمایش را جناب شیخ در تعلیقات خویش فرمود: «لا یصح أن یكون فعل واجب الوجوب بحسب ظنّ أو بحسب تخیّل».

## کوشش حاجی در توجیه کلام شیخ\*

اکنون آخوند فرمایش شیخ را مورد بررسی قرار می دهد؛ چنان که در الهیات اسفند \*\* نیز بررسی می شود، و مرحوم حاجی در آنجا حاشیه ای دارد، می فرماید: این علیت گاهی علیت محضهٔ حقهٔ حقیقیه است، و مربوط به ذات می شود و گاهی علیت به مخلوق اضافه می شود؛ یعنی علیت به لحاظ ذات من حیث هی نیست، بلکه مضاف به افعال است. اضافهٔ به فعل، که همان فیض مقدس است، اضافهٔ حقیقیه در وجود وی دخیل است، زیرا از شؤون اوست، و ورای این دو نحو اضافه، اضافهٔ اعتباریه ای است که زاید بر ذات است، و حمل آن بر ذات در حریم قدس الهی انشلامی را موجب نمی شود، و خلاف قاعده نیست؛ چنان که حمل وجود عالم مفهومی بر ذات به نحو محمول من صمیمه بر وی باعث ایرادی نمی شود، زیرا حمل عرض بر وی به نحو محمول بالضمیمه نارواست، ولی حمل مفهوم عام علاوه بر وجود حقیقی وی، من صمیمه است و نه بالضمیمه.

پس مرحوم حاجی فرمایش شیخ را تصویب کرد، و سه قسم اضافه درست کرد:

۱. علیت حقهٔ حقیقیه به نسبت به وجود مطلق؛ ۲. علیت حقهٔ ظلّیه که علیت فعلیهٔ وی

به نسبت به فیض مقدس، و مشیت فعلی وی است، و نیز رحمت واسعهٔ وی به نسبت

به موجودات به ترتیب است؛ ۳. علیت اضافیه که مفهوم اضافی زاید بر ذات حق و

ص ۱۶ (ط ۱، چاپ مصر).

ډرس نودم: تاریخ ۱۸۷۸

<sup>\*\*.</sup> ج٧، ص٢٢٢.

عرضی بر وی میباشد، ولی نه عرضی به معنای محمول بالضمیمه، بلکه محمول من صمیمه و خارج محمول است. پس شیخ به این قسم سوم اضافهٔ امکانی میگوید، و بر شیخ اشکالی نیست، پس طبق نظر حاجی، اشکال صدر المتألهین وارد نیست.

و العجب من الشيخ كه اگر اضافه را اين طور بگوييم كه، «بأن تكون ذاته مأخوذة مع اضافة ما ممكنة الوجود» چطور جناب عالى با آن حدت فكرتان وهوش و استعدادتان چنين گفتيد. الله نبالى بأن تكون ذاته مأخوذة...».

با قطع نظر از فرمایش حاجی در توجیه اشکال شیخ، آن است که اسناد، و اضافهٔ امکانی در حریم وی راه ندارد، زیرا همه شؤون او هستند. و وجودات، یعنی وجوبات، لذاگفته شد که وجود به چند وجه کاشف از وجوب است. به دو وجه آن قبلاً اشاره شد که وجود کاشف از وجوب است، پس چگونه ذات با اضافة ما ممکن الوجود نمی شود، بلکه نمی توان تفوّه به این حرف در حریم ذات الهی کرد، زیرا که ماسوی شؤون او هستند و چون همه موجودند حیثیت وجود به یک معنا.

### كاشفة عن حيثية الوجوب جاء

همه شؤون و اطوار وجودی و آیات و مظاهر و مجالی اند و رب مطلق بی مظاهر معنا ندارد پس تنها یک اضافهٔ اشراقیه میماند نـه ایـنکه اضـافهٔ مـقولیه بـین وی و موجودات باشد.

و العجب من الشيخ و شدة تورَّطه في العلوم، و قوّة حدسه و ذكبائه فــي المــعارف مىدانيد آنكه خيلى كار مىبرد و نبوغ و كار مىخواهد و الّا فكر حركت است «الفكر

۱. مرحوم صدر المتألهین در این کتاب و مخصوصاً در الهیات گاه گاهی با شیخ دعوا دارد که شما چرا این چنین موهبت الهی و فکر را در همین جاها صرف موهبت الهی و فکر را در همین جاها صرف می کردید، و خانون نوشتید، بلکه آن فکر را در همین جاها صرف می کردید، ما ببینیم دردمان چیست؟ آنها را دیگران می فهمیدند، و می توانستند برسند. چون شیخ نابغهٔ کذایسی است، لذا می فرماید: چطور با این حدت فکر و ذهن چنین فرمایشی را فرمود.

حرکة إلى العبادي و من العبادي إلى العراد» چه قدر آدم بدود، و حرکت کند، و چه قدر گداى سفرهٔ اين و آن باشد و اين کتاب و آن کتاب و رق بزند. اينها دليل بر عجز و بيچارگى است. لذا مى بينيد که همين بزرگان مى فرمايند انبيا از داشتن فکر منزهند، هيچ کسى نگفته و حکايت نکرده است که جناب رسول الله و په بگويد: الآن از يادم رفته، مقدارى تأمّل کنم، فردا به شما بگويم. در کتاب شريف کافى، بابى را معنون فرمود به: «إذا شاؤا أن علموا عَلِموا» و يا «عُلموا» و يا «اُعْلِموا» همه درست است.

أعجب من ذلك، يعنى شيخ در تعليقات همين حرف حسابى ما را زده است. پس به جناب آخوند مى گوييم: آن سخن شيخ را اصل قرار بدهيد و اين ديگر عجب ندارد، بلكه روى قاعده است. پس اين كمك براى فرمايش حاجى مى شود كه مى فرمايد: اضافه به اين معنايى كه شما مى فرماييد، مراد شيخ نيست، و شاهدش اينكه در تعليقات آن فسرمايش را فسرمود، و چون گفتار بزرگان متشابهات و محكمات دارد، آدم محكمات را مى گيرد و متشابهات را معنا مى كند. پس چه جاى عجب است و أعجب من ذلك آنه قد تفطن به في غير الشفاه حيث ذكر في التعليقات عبارتى كه نقل مى فرمايد، به صور مختلف در تعليقات! وجود دارد. حيث ذكر في التعليقات أن الأشياء، اشياء را خيلى از جاها اسم برديم گفتيم مراد از آن ماهيات است؛ ولى در اينجا اشياء، يعنى وجودات. پس وجودات نسبت به حق تعالى محض شؤون و صرف روابط هستند، أن الأشياء كلها واجبات للأول تعالى، زيرا همه مى دانيم كه «حيثية الوجود كاشفة عن حيثية الوجوب»، و وجود هر كجا تحقق گرفته كاشف از وجوب است به هر سه معنايى كه عرض كرديم. و ليس هناك إمكان البتة. آنچه هست «يجب وجوده» است، يعنى واجب

۱. تعلیقات را باید به دقت نگاه کرد و یک فهرست موضوعی برایش گذاشت. خود شیخ بر شفاه، تعلیقات دارد، و در این کتاب خیلی از آن نقل می شود. تعلیقات فارابی بر کتاب مابعد العلیمة ارسطو است، و تعلیقات اگر به طور مطلق به آخوند نسبت داده شود، مراد تعلیقات بر حکمت اشراق است. و تعلیقات آخوند بر شفاه نیز در ابتدای شفاه چاپ شده است.

است؛ منتها در جمع آن، یعنی جمع بین امکان و وجوب و کثرت در وحدت باید کسی باشد که در افق اعلایی موجود باشد، چنان که مثال شیخ بهائی در کشکون بیان شد.

### جمع بین ثابت و سیّال

آدم در افق اعلایی قرار بگیرد و بتواند بین وحدت و کثرت، و بین ثابت و سیّال و مراتب وجود جمع کند، و یک حقیقت واحده را در نظر بگیرد، در این صورت تکلّف و تجشّم ندارد. و بهترین کار این است که به خودمان برگردیم.

مرحوم بحريني صاحب تفسير بوهان حديث جناب ثامن الحجج رانقل كرده است أن حضرت فرمود: «قد علم أولوا الألباب أنّما هنالك لايعلم إلا بما هاهنا» أ. هر چه راكه باید در متن خارج بیابیم، و میفهمیم و مییابیم یک رشته ارتباطی در خویش با خارج داریم که از آن رشته و از آن به خارج پی میبریم، و پیش میرویم «قـد عـلم أولوا الألباب»، يعني بي مناسبت و بي ارتباط نمي توان رفت. حرف مناسبت در اين كتاب عنوان میشود، و پرورش می یابد. تو خود بصیر هستی که میگویی: او بصیر است، و خود سمیع هستی که می فرمایی: او سمیع است، «و هکذا إقرأ وارق» . آنچه را در متن خارج میفهمید، و اینجا در خود دارید، در آنجا مییابید؛ مثل ثابت و سیال و متغیر، که خودمان هر دو را داریم، و یک کس دو جنبه را داراست، و از همین که یک حقیقت دو جنبه دارد، و یک حقیقت دارای دو شأن است آن حقیقت را نیز میفهمیم؛ مثلاً اگر بپرسیم: شما ثابت هستید، و یا متغیر؟ میگوید: من چندی پیش جوان مراهق بودم، و شاب شدم، و سپس پير گرديدم؛ زيرا ﴿ وَمَنْ نُعَمِّرُهُ نُنْكُسُهُ فِي ٱلخَلْقِ ﴾ ٢ و يا از ابتداكه به مدرسه رفتم و خط یاد گرفتیم و ملکه حرف و علوم را یاد گرفتیم دانا و نویسا و مخترع و مكاشف شدم. سؤال: آيا آنها را داريد و يا خير؟ و آيا آنها ثابت هستند و يا

ا. عيون اخبار الرضاء ج ا، ص ١٧٥.

۲. پس (۳۶)آیهٔ ۶۸

سیالند؟ آنکه سیال است که از دست رفته است، پس آنها نمی توانند، سیال باشند. پس آیا آن ثابت تویی یا دیگری است؟ میگوید: آنها من هستم. آن سیال جناب عالی بودی یا نه؟ میگوید: من هستم. پس جناب عالی یک تن، هم ثابت و هم سیالی، پس ثابت و سیال هستی با آنکه یک هویت داری. «وَ مَنْ عَرَفَ نَفْسَه فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ». اگر همین جناب عالی، که یک حقیقت ثابت سیال هستی، به بالاتر و شریف تر برسی به همان حقیقت واحده می رسید.

و فی کتاب آثولوجی\المنسوب إلی المعلم الأول تصریحات. آقایان خیلی از اتولوجی\ نقل میکنند. اتولوجی\ یا معرفة الربوبیة کتاب درسی بود، و در حوزهها میخواندند.

# عالم برای حق سبحان همانند منشأتِ نفس برای وی است

در هر صورت در آن کتاب تصریحات واضحه بأن الممکنات کلها حاضرة عند المبدأ الأول على الضرورة و البت. در منظومه به نقل از اشراقیون دربارهٔ علم حق تعالى تنظیری کرده بود که جناب خواجه هم در اشارات همان مثال را داشته بودند. در نمط هفتم تشبیه حرف خوش و خوب، که باز از خودمان شروع کنیم، به نقل از اشراقیون فرمودند که، صور خیالیه شما منشآت نفستان است، و در بیداری و خواب صوری که میبینید بیرون از شما نیست و اینها را نفس درست کرده، و از منشأت نفسند، ولی همهٔ اینها در نزد نفس حاضرند؛ چنان که صوری که در بیداری به هنگام انصراف از

۱. مرحوم آقای طباطبائی .. رضوان الله علیه ـ در شرح حال خود فرمود: ما انونوجیا را در خدمت استادمان جناب آسید حسین بادکوبه ای اف خواندیم. پس انونوجه همان طوری که معول و خوانین و خصول در سی بود، و برداشته شد. انونوجیا نیز برداشته شد. اخیلی کتاب ها هم برداشته شده است. آقایان ما همه این کتاب را منسوب به ارسطو معلم اول می دانند، ولی دانشمندان فعلی و حضرات غربی ها و اهل تحقیق معاصر انونوجیا را از تاسوعات فلوطین می دانند، و می گویند این کتاب از ارسطو نیست، پس همین جمله که در منعومه (ص ۱۳۳، ط ۱، سنگی) خواندید. و فی کثیر کان ما هو لم هو ه این حرف ارسطو در انونوجیاست، پس اگر انونوجه از ارسطو باشد اسناد صحیح است، و اللا اگر مال فلوطین باشد، اسنادها ناصحیح است، گرچه این اصول و امهات بر سر زبان همه بود.

این نشأة حاصل می شود، و تمثلاتی که در بیداری و خواب پیش می آید؛ یعنی اشکال و اشجار و اشباه همه خود وي بوده، و از منشأت نفسند. پس نفس آنها را انشاكرد، و همه قائم به نفسند، و همه حي هستند، زيرا از شؤون نفسند، و نفس حيات دارد، و در و دیواری که ساخته، همه حیّند، و خانههایی که ساخته، درختهایی کـه سـاخته، و رودخانهها همه حيّ هستند. آنچه را كه نفس انشا كرده همه زندهاند، بـراي ايـنكه از شؤون نفسند و خارج از نفس نیستند، چون مثل بنّا و بنا نیست، بلکه فعل نفس بوده، و فعل وي قائم به او هست، پس همه حيّند و آنچه را که ساخته نيز حيّ هستندا. پس از آنجا منتقل میشوید به آن روایات شریف که فرمودند: اشجار بهشتی همه حیّند ۲. و در و ديوار بهشت و خانههاي بهشتي حيّ هستند. ﴿إِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لَهِيَ ٱلحَيَوانُ ﴾ " هر چه که در دار آخرت هست همه حَيَوانِ، يعني حي هستند. آنچه در نفس همه تحقق پیدا میکند، طلیعه و مرز دار الآخرة است. «وارق» ۴ پس بـالا بـرو و بـبین کـه هـمه زندهاند، و قائم به نفس هستند، و همه عندالنفس حاصلند، و خودشان نيز شؤون نفس بوده، و در عین حال عند النفس هستند، و در ترتیب عندیت این صور برای نفس یک «فایی» را تخلل میدهید، و بین ذات نفس و آثارش فاصله قائل میشوید، وگرنه همه در نزد او حاصل و حاضر، و «عنده» اند، و خارج از او هم نیستند، و فعل او هستند، همه با او قائمند و او قيّم همه است، و وي صورة الصور كلمات وجودي خويش است و همهٔ عالم به طور مطلق نسبت به حق سبحانه تنزیلاً و تقریباً به این وزان است؛ یعنی

دربارهٔ علم حق تعالى به عالم به طريقة اشراقيين ر.ک: شرح منظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ١٣.
 ص ٥٨٧ و نيز به شرح المثارات، ج ١٣، نمط ١٧، فصل ١٧، ص ٣٠٣ و الهيات السفار، موقف ١٣، فصل ١٧، و نيز همان،
 فصل ١١.

در این باره ر.ک: بحد الانواد، (ج ۳، ص ۳۲۶، ط ۱ به نقل از: اهالی) که حلقه در بهشت یا علی میگوید و یا طوبی سخن میگوید (همان، ج ۸، ص ۱۵۱) و یا بهشت سخن میگوید (همان، ج ۸، ص ۱۳۲).

٣. عنكبوت (٢٩) آية ٤۴

۴. بىعار الاتوار، ج ا. ص ١٣٣.

همه فعل حق، و در نزد حق حاصل و حاضرند، و حق قائم بر همه است؛ آن چنان که صور نفسانی شما لدی النفس حاضر و عند النفس حاضر است. این یک نوع تقریبی است، پس بأن الممکنات کلها حاضرة عند المبدأ الأوّل علی الضرورة و البت فعل او و قائم به او هستند و از منشآت او هستند. ﴿عَنَتِ الْوجُوهُ لِلْحَیِّ الْقَیُّومِ و وجود مستقل نداریم، بلکه استقلال وجودی برای دو چیز مستقل متصور است، ولی استقلال وجود صمدی غیر متناهی از عالم بی معناست، و خداست که دارد خدایی می کند.

به فرمایش جناب خواجه در آخرین فصل آوصاف الانتواف ام انسان به جایی میرسد که میبیند، اشاره بر نمی دارد، و می ایستد و به مقام حیرت میرسد. و ایس مقام، خوب مقامی است و نصیب هر کسی نمی شود. خیلی باید پیش رفت تا به این مقامات رسید. و خیلی ذهن می خواهد بگوید به چنین مقام رسیدم، و چنین چیزی را یافتم. چطور در آن روایت کافی حضرت امام صادق الله فرمود: عوام چه حقی دارند بگویند: ما چیزی نفهمیدیم. این را باید کسی بگوید که خیلی چیزها فهمیده، تو چی فهمیدی که بگویی: ما چیزی نفهمیدیم. این را باید یک عالم کار کشته و کتلها فهمیدیم عوام حق ندارد بگوید: ما چیزی نفهمیدیم. این را باید یک عالم کار کشته و کتلها پیموده، و وادی ها سیر کرده و مراحل دیده بگوید و وی بگوید: ما چیزی نفهمیدیم عوام حق ندارد بگوید: ما هم چیزی نفهمیدیم. این را خیلی بزرگ ترها باید بگویند، ایشان می رسد به جایی که می بیند حرف ندارد، و چیزی نسمی تواند بگوید، چه ایشان می رسد به جایی که می بیند حرف ندارد، و چیزی نسمی تواند بگوید، چه بگوید؟ و این آن وقتی است که سلطان توحید برای این موحد قیام کرده است، «ولی بگوید؟ و این آن وقتی است که سلطان توحید برای این موحد قیام کرده است، «ولی بگوید؟ و این آن وقتی است که سلطان توحید برای این موحد قیام کرده است، «ولی بگوید؟ و این آن وقتی است که سلطان توحید برای این موحد قیام کرده است، «ولی بگوید؟ و این آن وقتی است که سلطان توحید برای این موحد قیام کرده است، «ولی بگوید؟ و این آن وقتی است که سلطان توحید برای این موحد قیام کرده است:

چو سلطان عرب علم برکشد جهان سر به جیب عدم در کشد

اوصاف الانثراف، تصحیح سید نصر الله تقوی، فصل ۶ و نیز باب ۶ در فنا، ص ۱۶۱ـ۱۶۱.

حدیث در بحد الانواد نیست، چنان که در کنزالهمال نیز وجود ندارد. مرحوم قاضی سعید قمی در شرح توجید صدوق (ج۳، ص ۳۹۶) آورده؛ چنان که فروزانفر در احادیث متنوی (ص ۴) از قول مؤلف نوان مرصوع (ص ۶۶) نقل کرده که صوفیه آن را نقل میکند، ولی کسی آن را ذکر نکرده است.

آنجا هو و ذاک و ذلک و هذا و هنالك و هاهنا بر نمى دارد. خيلى بخواهيد در عالم لفظ پيادهاش كنيد بفرماييد: «الرّحمن» است:

از کسران ازلی تا به کران ابدی درج در کسوت یک پیراهنش ساختهاند

### تغیر و تجدد به قیاس مادیات

و أما ما يترأى... اين مقدارى مشكل و هضمش سنگين است اگر تجدد اشياء است و چگونه همهٔ آنها «عنده على البتّ و القطع» است؟ و در جايى وجود تجددى است و در جايى وجود دهرى است كه روح زمان است و در جايى فوق و دهر، يعنى سرمد است كه روح دهر است. ﴿وَ اللّهُ مِنْ وَزَائِهِم مُحيطُ كه فوق اين گونه تعبيرات است، لفظ و تعبير نداريم پس مىگوييم: زمان عالم كثرت است، دهر جان زمان است، و نمويم بالاتر مىگوييم: سرمد روح دهر است، و خداى تعالى محيط بر همه است ﴿وَ اللّهُ مِنْ وَزَائِهِم مُحبِطُ ﴾. اگر چسبن قوت و قدرت روحى در فهم وجود بود مشكلات حل مىشود ان شاء الله ،

و أما ما يتراءى مِنْ تجدّد الأشياء و تعاقبها و تغيّرها فهذا بالقياس إلى بعض أوعية الوجود. اوعيه جمع وعاء و وعاء به معناى ظرف است. پس وعاى زمان در اينجاست، ولى دهر ثابت است، چنان كه سرمد ثابت راست، و يا به لحاظ اعيان ثابته بودن و به لحاظ ذات احدى ثابت، ثابت است كه در آنجا لفظ نداريم. پس يك دار وجود به ترتيب مراتب مى باشد كه يك مرتبه آن ممكن و يك مرتبه ديگر واجب است.

فإن الزوال و الغيبة...، قبلاً از حضرت وصى نقل كرديم كه فرمود: انسان وقتى از اين نشأة بيرون رفت ازل و ابدش يكى مىشود. اين جمله از آن فرمايش هايى است كه بايد از دهان چون على الله چنين سخنى بيرون آيد. در ميان اين همة صحابه پيامبر و قبل و بعد كسى را نداريم كه از اين گونه سخنان داشته باشد. ما هر چه بيشتر جستيم كمتر يافتيم. اين جملة مولا مثل اين است كه شخص در بيرون مسجد بود، و آفتاب در

آسمان می درخشید، اکنون وارد مسجد شده است، و ساعتی بعد بیرون رفته است، باز همان آفتاب و همان آسمان است. آن مدتی که در فضای محدود مسجد بود ابتدا و انتها و وسط و مباحثه و گفت و شنود و اختلاف اشخاص در بودن و زمان و امثال آنها بود؛ ولی در بیرون هیچ از این داستان ابتدا و انتهای وی خبری نیست، بلکه ابتدا و انتها برای این شخص داخل مسجد موجود است. پس ازلی و ابدی به این گونه برای اشخاص بیرون رفته یکی است «و آیش عِنْد رَبَّك صَباحٌ و لا مَساءً» المساح و مسا را ما درست کردیم، به لحاظ بعضی از اوعیه، زمان آنها درست شده است.

حالا مي فرمايد: اكر به لحاظ بعضي از اوعية زمان و پيش بعضي ها مجهول و غايب بوده باشد، دلیل بر این نمی شود که پیش همه غایب است. حالا این شخص که در این اتاق آمد، و این دیوار حایل است و آن را که در آن طرف دیوار است، نمی بیند ندیدن ملاک همه نمی شود، تا کسی در افق اعلاست آنها را نبیند. پس غیبت در نزد افراد خاصی و موجوداتی، معنایش این نیست که شیء در نزد همهٔ موجودات پـوشیده و ينهان و غايب بوده باشد فإن الزوال و الغيبة عن بعض الموجودات، موجودات زماني اینجایی لا یستلزم الزوال و الغیبة عن بعض آخر. مواد از «بعض آخر» مبادی عالیه و مبدأ المبادي باشد؛ اكر در اينجا اشياء از يكديگر غايب هستند چنين نيست كه پيش همه غایب باشند؛ مثل بدن که در حال تجدد و تصرم دائمی است، افعال گوناگون از وی سرزده است و هر فعل دارای لبی بوده است که مانده و دارای قشری، که از بین رفته است. لبّ فعل ما براي ما حاصل است، ملكات حاصله براي ما، همان لب است: فعل ما، رکوع و سجود و طواف و عبادات و حرف زدنها و نوشتنهاست که متصرم هستند، ولي لب و مغز آنها مانده است و آن لبّ و مغز خود ما هستيم، و در اين كتاب به حول و مشیت الهی و به برهان ثابت می شود که علم و عمل انسان سازند، و انسان

عین افتضانه تمهید، تصحیح عفیف عسیران، ص ۸۵ و ۲۱۳. ظاهراً تمثیل جناب استاد برای بیان و تقریر همین حدیث است.

شب و روز خویش را میسازد، و علم و عمل عرض نیستند و جوهر بوده و عرض قشر آن است، و ظاهربینان، عمل را عبارت از رکوع و سجود و دولا و راست شدن می بینند، و آن را منصرم می یابند، ولی توجه به حقیقت نماز، که معراج مؤمن است، ندارند، آن حقیقت همان است که «ان الصلاة معراج المؤمن» دربارهٔ سخنان عرشی انمه اطهار در ظهور و بروز حقیقت نماز در مراحل و عوالم برای انسان دقت شود. پس نماز به لحاظ همان بذرهایی است که ما در خود کاشتیم. پس بذرها لبّ این افعال ظاهری است، و آن ملکات و همان بذرها سبز می شود و ما با آن بذرها محشوریم؛ یعنی هر کسی زرع و زارع و یعنی هر کسی درع و زارع و زارع و مزرعهٔ خودش است، و قیامت همه قیام کرده است؛ منتها نمی خواهد که کتاب مزرعهٔ خودش را مطالعه کند. حالا یک نفر می بیند که فهمید، و بالا آمده می گوید:

مرا به هیچ کتابی مکن حواله دگر که من حقیقت خود را کتاب می بینم به چه کتابی! این کتاب امالکتاب است. پس یکی می بیند که همه را در خودش دارد و از خودش همه عالم را می خواند. به قول امام رضا رسی ایم اولوا الالباب أنَّ ما هُنالِك لا یَعْلَمُ إلاّ بِما هٰاهُنا».

فكيف عن حقيقة الوجود چگونه اشياء مى توانند از حق سبحان غايب باشند كه محيط بر همه است؟ المحيط بجميع الأشياء. عرض كرديم احاطه يا با حرف جرّ «به» نه تنها «أحاط عليه» مثل اين گنبد كه «أحاط علينا» است، بلكه «أحاط به» او به آن تار و پود وجود هر موجودى احاطه دارد. الحافظ لكل المسراتب اسم شريف «حافظ» را مى توان از وحدت صنع خواند كل المراتب و الانحاء و سيأتي تحقيق هذا المقام من ذي قبل - إن شاء الله المفضال المنعام. قبلاً گفتيم كه اين فصل در الهيات بالمعنى الاخص نيز مى آيد، زيرا موضوع اهميت دارد ولى ما اكنون حرف را مى دانيم، و مطلب به دست آمد كه «واجب الوجود بذاته و لذاته واجب الوجود من جميع الجهات» است و دانستيم كه واجب الوجود من جميع الجهات» است و دانستيم كه واجب الوجود من جميع الجهات» است و دانستيم كه واجب الوجود من جميع الجهات» است و از

اینجا منتقل میشوید که صفت فعلیت و علیت و ایجاد و انشاء و دیگر اسمای حسنای وی چرا باید وقتی باشند، و وقتی نباشند، پس این «دائم الفضل علی البریة» است. اگر جود وقتی باشد و وقتی نباشد، این راه ندارد. اگر نبود و تا آن وقت مخصوص آمد، پس پیش از آن وقت مخصوص در آن موطن به فعلیت نرسیده بود، پس چه چیزی ایجاب کرده است که دیروز نبود و حالا شروع کرده و به فعلیت رسیده است؟ پس این سخن صحیح نیست، بلکه اگر درست بشکافید می فهمید که وی «دائم الفضل علی البرية» است. و أن كساني كه به فارسي و عربي نوشتند اينجا را اصل قرار دادند و از قیاس بنا و بنّا و کان الله نحوی و صرفی چنین به اشتباه افتادند در حالی که ﴿کَانَ اللَّهُ عليماً حكيماً به كان حرف وجودي است و اگر ميگويند «كان اللَّهُ و لَم يَكُنْ مَعَه شيء» ١ الآن هم «لَم يَكُنْ مَعَه شيء» است، زيرا با او هيچ شيء معيت ندارد، و همه معلول و مخلوق او و فعل او هستند و كجا فعل مع با فاعلش است، بلكه فعل و معلول دون او و بعد از اوست. پس چنین سخنی راه ندارد پس از اینکه واجب الوجود از جهت همهٔ صفات وجوب دارد، یک جنبه علیت وی و فیاض بودن وی میباشد، پس هیچ گاه نمي توان فيض را از مبدأ فياض جدا كرد، وگرنه حالت منتظره و جمهت امكاني و ترکیب برای او پیش می آید، اینکه تاکنون چنین نکرده بود و از امروز شــروع کــرده است اگر سؤال شود: چه چيز باعث اين فعل شده است؟ ايشان جواب درستي ندارند، بلکه میگویند چون خدا فاعل بالقصد است، در این صورت هرگاه خواست اراده ميكند، و لذا تاكنون دلش نخواسته بود و اكنون خواست در حالي كه فاعل بالقصد در مورد كساني مي آيد كه در فعل خود مستكمل هستند. پس فاعل بالقصد، يعني تا الأن نشسته بود، و قاصد این فعل نبود، حالا قاصد این فعل است. چرا اکنون میخواهمد انجام بدهد؟ زيرا اكنون داراي پول شده و تأمين اعتبار شده است، يس فاعل بالقصد می شود لذا مشغول کار می شود. چنین موجود در فعل خود مستکمل است. ایشان

 <sup>1.</sup> توحد صدوق، باب نفى النسبيه.

همین مطلب را در حق سبحانه پیاده می کند و اگر کسی این را از حریم سبحانی نفی کند، ایشان می گویند حق سبحانه موجب و مضطر می شود، در حالی که او بالاتر از این گونه قصد است و ارادهٔ او فوق اراده ماست و اختیار وی بالاتر از اختیار ماست و آنچه ما داریم رشحی و ظلی و شأنی و آیتی و نشانه ای و فیضی از حق سبحان است، پس فیض را نمی توان از حق جدا کرد. او «یا دائم الفضل علی البریة» است و گرنه بینونت و جدایی بنا و بناست.

# فصل پنجم: في أن واجب الوجود واحد...

هر دم از ایس باغ بسری می رسد تسازه تر از تسازه تری می رسد باز فصلی خیلی شیرین و شریف فرا رسید، همان گونه که فصل گذشته چه قدر متین و شریف و پرفایده بود. همین مطلب در شفاه، آمده است. شیخ سه مطلب در توحید را در آن فصل یک کاسه کرد، ولی در اشارات خیلی خوب، و به تفصیل در نمط چهارم اشارات سه فصل عنوان کرد و هر فصل هم فروع دارد: یک فصل در اینکه حق تعالی واحد است و یکی است: «کما هو الواحد إنّه الأحد.»

واحد بودن، یعنی یکی است و یکتا بودن، یعنی جزء ندارد و واحدی همانند واحد بودن انسان، که اجزا دارد، نیست که به آن «احدیت» میگویند. این فصل هیجدهم نمط چهارم ۸شر۸ت است در اینکه خداوند سبحانه واحد است. دو فصل دیگر در این است که علاوه بر اینکه واحد است، احد میباشد. احدی، یعنی یکتاست و جزء و اجزاء ندارد و این معنا در واحد خوابیده نیست. احد است؛ یعنی اجزا ندارد؛ زیرا اجزا دو جورند: اجزای خارجی که عبارت از ماده و صورت هستند و اجزای ذهنی که عبارت از ماده و صورت هستند و اجزای دهنی که عبارت از جنس و فصل هستند. لذا در ۸شر۸ت یک فصل در این است که دهنی که عبارت از جاری خارجی نیست که فصل بیست و یکم نمط چهارم است. علاوه بر

١. الهيات، مقالة ١، فصل ٧، ص٢٠٢.

اینکه اجزای خارجی ندارد، اجزای ذهنی مثل جنس و فصل هم ندارد که آن در فصل بیست و چهارم نمط چهارم اشارات است. اما همهٔ این مباحث در فصل هفتم مقالهٔ اولی در شفاه گنجانیده شده است. در این فصل بحث میکنیم که حق سبحانه واحد است؛ میخواهیم بگوییم واحد احد است و اجزای خارجی ندارد و این واحد احد به جود صمدی فه و آلاً والا فیر والفاهر والباطن است.

فصل فی أن واجب الوجود واحد نه به این معنای خیلی صورت ظاهر مبتذل که، لا بمعنى أن نوعه منحصر في شخصه. در منطق گفتند: نوع مفهوم واجب الوجود منحصر در فرد است. چنین گفتند: «المفهوم إن امتنع فرض صدقه علی کثیرین» که اقسام این چنین مفهومی در آنجا بیان شد و گفتند که، مفهوم واجب الوجود نوعش منحصر در فرد است؛ يعني معنا و مفهوم واجب الوجود، كه نوع است، تنها يك فرد بيش ندارد، و معناي واجب الوجود، كه أن هم خداست، تعدد بردار نيست. اما اگر از مرحلهٔ مفهوم به بیرون بیاییم خود حقیقت وجود نه نوع است، و نه جنس، بملکه وجود صمدی است، على ما تؤهم إذ لا نوع لحقيقته الوجود، كما مرّ. حقيقت وجود خارجي «لا نوع له». ایشان بحث را روی مفهوم وجود بردند، و چنین پنداری پیش آمد «فمجرد کونه متشخصاً» این فرمایش «علی ما توهم» تا «کما زعمه بعض الناس» از آن شارحی است که قبل از آخوند و میبدی است. غیر از مرحوم آخوند و قبل از وی مرحوم میبدی، که هدایهٔ اثیریه را شرح کردند، شرح دیگری نیز قبل از آن دو شده است که این «بعض الناس» آن شخص است، و این نکته را قبل از آخوند، میبدی بیان کرده است. همان گونه که شیخ و خواجه در ۱شارات بیان کردند. وی گفته است کـه، واجب الوجـود متعین و متشخّص است، زیرا کلی آثار ندارد، پس آنکه منشأ همهٔ آثار است، مبهم و مجمل نیست، بلکه باید متشخص باشد، شیخ نیز در ۱شدات در فصل اول از همین سه فصل، يعني فصل هيجدهم فرمود: «اشارة: واجب الوجود متعين إن كان تعيَّنه ذلك؛ لأنه

۱. حدید (۵۷) آیهٔ ۳.

واجب الوجود فلا واجب الوجود غیره». ایشان تعبیر فرمودند به «متعین» و مراد از همین «متشخص» در اینجا همان «متعیّن» جناب شیخ است و این، زاعم و «بعض الناس» به تبع از شیخ و خواجه و ملاقطب صاحب محاکمت سخن گفته است و این دلیلی که اینجا آوردند همان فرمایش شیخ در دشادمت فصل هیجدهم نمط چهارم است که جناب خواجه آن را تقریر کرد، و ملا قبطب رازی در حباشیه آن را تحریر فرمود که می فرمایند: واجب الوجود متعین و متشخص است، و نمی شود مبدأ این همهٔ موجودات مبهم باشد. مبهم در وعای ذهن موجود است، حالا این تعین واجب از ناحیهٔ غیر است، یا چون واجب الوجود است، متعیّن می باشد؟ اتکای کلام شیخ اگر به خاطر این واجب الوجود متعین بودن در نفی ثانی باشد، به اینکه چون وی متعین به خاطر این واجب الوجود متعین بودن در نفی ثانی باشد، به اینکه چون وی متعین است واجب دیگری نیست پس باید یک واجب الوجود موجود باشد و دو واجب نمی گذبهد. آخوند می فرماید: این سخن را بعضی از ناس که از شراح هدایهٔ اثیریه است به تبع از شیخ الرئیس فرمود؛ ولی این دلیل کافی نیست.

### در نفی شریک از حق سبحانه\*

ما اين فصل را اين كونه عنوان كذاشتيم: «في نفي الشريك عنه تعالى».

اکنون در واحدیت سخن میگوید، بعداً به نفی اجزای خارجی، یعنی ماده و صورت و اجزای ذهنی، یعنی جنس و فصل می پردازد. فصل ۵: فی أن واجب الوجود واحد، لا بمعنی أنّ نوعه منحصر فی شخصه، چون حرف نوع و جنس از مفاهیم و معانی است، به خصوص که اینها از معقولات ثانویه و مربوط به عالم ماهیاتند. لذا «نوعه منحصر بفرده» است. پس مناطقه سخن را روی مفهوم وجود بردند، و بحث منطقی رایج چنین است. در عین حال که منطق اصول و امهاتی شریف دارد و منطق سلّم و پایهٔ برهان است، در عین حال در خلال این اصول و امهاتی که در فن شریف منطق

**<sup>\*</sup> درس نود و یکم: تاریخ ۱/۸/۸**۶

بیان فرمودند (به تعبیر شیخ در منطق اشارات) نیختگی هایی هم از اَقایان منطقی دیده میشود که ایشان بالا نیامدند، و سخنان نازل هم دارند. پس اصول و امهات منطق به جای خود، یعنی حرف برهان لم و إنّ به جای خود و ضروب اربعه و شرط هر کدام به جای خود، ولی در همه جا چنین نیست. در ابتدای این منهج فرمود: آقایان در تقسیم وجوب و امکان و امتناع بحث را روی ماهیات بردند، و بعد یک غلتک علمی زده، و بحث را روی متن وجود آوردند؛ زیرا در ماهیت این سخنان راه نــدارد لا بــمعنی أنّ نوعه منحصر في شخصه على ما توهّم إذ لا نوع لحقيقة الوجود در حقيقت عيني خارجي این حرفها راه ندارد «کما مرّ» همین که الآن اشاره کردیم که در فصول گذشته، ابتدا، حرف را بر روی ماهیت آوردند و بعد به تدریج تعالی علمی رخ داد و حرف روی متن وجود آمد و دیگر آن تقسیمات پیش نمی آید، فمجرّد کونه متشخصاً بنفس ذاته لا يوجب استحالة وجوب وجود آخر من دون الرجوع إلى البرهان، كما زعمه بعض الناس، مراد بعضی از شراح حدایهٔ ایثریه است. وی به تبع از گفتار شیخ در ۱شادات و تقریر خواجه در فصل هيجدهم چنين گفت: حيث قال: إن ما بيّنا من أنّ التّعين نفس حقيقته یکفی فی إثبات توحیده مرحوم آخوند اکنون در جواب میگوید لا یکفی. این روشی است که شیخ در انتلاات عنوان کرد و عنوان فصلش هم ایس است: «واجب الوجود المتعین»و این تعبیر نیز شیرین است. البته اینکه نظام هستی و بود است، و بود مـتن دارد، و این متن متعین است و به عبارت دیگر متشخص است، هر دو عبارت یکی است. البته در منظومه بین این دو کلمه به جهاتی فرقی گذاشته است. اما ایسنجا یک حقيقت و واقعيت است. اين واجب الوجود متعين است. اكنون تعيّن يا نـفس ذات وي است يا خارج از اوست، اگر تعين خارج از اوست، اشكالات فراوان پيش مي آيد. اگر نفس ذات است، پس این واجب الوجودی که تعیّن اقتضای حقیقت اوست، یکی بيش نمى تواند باشد. فإن التعين إذا كان نفس ماهية شيء كان نوعه منحصراً في شخصه بالضرورة، در این قسمت دو احتمال داشت. خارج باعث تعین شود و این شق را بیان

نكرد، زيرا روشن بود، بلكه فرمود: اگر خود ماهيت وي علت تعين باشد، لذا فرمود: «إذا كان نفس ماهية شيه ....» پس برهان را جمع كرده است «و إنّما قلنا لا يكفي» كه از فحوای عبارت مستفاد است، زیرا مرحوم آخوند صریحاً «لا یکفی» نـفرمود و هـم چنین میگوید: بنا بر ظاهر کلمات مشاء این موجودات خارجی حقایق متباین هستند، پس مبدأ هم حقيقتي متباين از همه بوده، و چند مبدأ هستند كـه هـمهٔ آنـها اقتضای وجود داشته باشند، و هر کدام نوعش منحصر به فرد باشد. پس تعدد مبادی و تعدد در واجب الوجود پیش می آید، و هر کدام هم، نوعش منحصر در فرد باشد. برهان شما بر ردّ این وهم چیست؟ پس اگر قائل شویم که همهٔ حقایق متباین باشند و تعیّن از متن وجوب و بودشان برخاسته باشد. و نوعشان منحصر در فود بـاشد. و احدیت حق قابل اثبات نیست، و این برهان بر عدم تعدد مبادی نیست و کفایت نمیکند لاحتمال الوهم أن یکون هناك در متن واقع حقائق متخالفة كـه شــمایی كـه مىفرماييد وجودات حقايق متباينند، چرا تنها در ممكنات مىگوييد؟ بـلكه در مـبدأ هم حقايق متخالف واجب الوجود باشند واجبة الوجود و تعين كل منها نفس حقيقته هر یکی هم یک فرد بیشتر نداشته باشند. پس مبادی متعدد میشوند و اکنون که برهان ایشان، تعدد را نفی نمیکند، متفرع بر آن فلابد مع ذلك علاوه بر اینکه باید برهان اقامه شود که نوعش منحصر در فرد است و تعین اقتضای وجوب وجود است علاوه بر این فرمایش، باید برهان بر واحدیت بیاورید و این برهان کافی نیست و لذا فرمود: من استيناف برهان.

#### تفسير «مَن ثنّاه»

فنقول: لو فرضنا موجودین واجبی الوجود، قبلاً سخن حضرت وصی الله در خطبهٔ نخستین نهج البلاغه را عنوان کردیم. بعدها مرحوم آخوند بـعد از زیـر و رو کـردن مباحث به تـسیر همین سخن بلند می پردازد، و لذا عرض کردم این کتاب، شرح آیات و روایات است. حضرت وصی فرمود: «و من ثنّاه»، یعنی اگر تثنیه قائل شویم و بگوییم: دو تا «فقد جزّاه» ا. در هر صورت فرمود: «مَنْ ثَنّاه فَقَد جَزّاه و مَن جَزّاه فَقَد جَزّاه و مَن جَزّاه فَقَد جَوّاه فَقَد جَزّاه و مَن جَزّاه فَقَد جَوّاه فَقد بَولاه این عبارت که الآن داریم جولاه شیرین! این عبارت که الآن داریم وارد می شویم این یک جور معنا، و درست است و چون کلام آقاست ابعاد گوناگون دارد. وجه دوم در صفحهٔ بعد در عنوان «رجم الشیطان» معنا می شود. اما این معنا که اینجا می شود که «من ثنّاه»، یعنی او را دو گفته و دو گفتن مستلزم تجزیه است؛ یعنی یکی باشد پس دو معنا ندارد و اگر تجزیه کرد «فقد جَهِلَه» خداشناس نیست و نفهمیده است.

«وهم» میگوید: چه می شود که دو تا خدا باشند و هر چه که این دارد آن هم داشته باشد و در تمام جهت با هم مساوی و کفو بوده باشند؟ هر چه که این دارد آن هم دارد، کفو هم بوده باشند. امام پید می فرماید: قائل متوجه نشد که مبدأ باید مستجمع جمیع صفات کمالی بوده باشد، و چون اینها را از هم جدا کردید و کلماتی را به این شخص دوم مفروض و موهوم دادید، پس این کمالات آن دیگری را ندارد. پس خدا را نشناخت و خداشناس نیست «فقد جهله». متوجه نیست که چه میگوید. البته این بحث مقداری نازل است، ولی بعد به بحث قرآنی و وجود صمدی و بسیط الحقیقه و وحدت وجود حق و وحدت واجب می رسیم و شد خدای سبحان (هُو اً الأول والآخِر والظاهر والباطن می میشود آنکه این حقیقت وجود صمدی را تجزیه می کند «فقد

۱. نوعاً عرب همزه را الف میخوانند پس «فقد جزّءه» چون عرب همزه را الف میکنند، و حتی گفتند: اگر قرآن بر همزه نازل نشده بود، ما همزه را تلفظ نمی کردیم، زیرا تلفظ همزه شبیه تهوّع است و آدم بدش می آید. در «مأنت» تخفیف میکنند و میگویند: «آنت قلت» در زبان فارسی و محاورات مؤدبانه لا و نه نمی گوییم مثلاً در این پرسش که، آیا فلان کتاب خدمتتان هست؟ به تنهایی، لا نمی گویند، بلکه بعد از لا، دعا میکنند، زیرا به تنهایی لا گفتن مورد کراهت طرف است، و می گویند: «لا و آثاله الله خیراً»! یعنی بین دعا و لا، واو می آورند. ما هم در محاوراتمان همین را داریم؛ مثلاً وقتی می گوییم: نه، بعد از آن خیر می آوریم. خیر دعاست که طرف آزرده خاطر نشود یا ابتدا می گوییم خبر که اصلاً نه را نمی آوریم.

جهله» و نمی فهمد که این حقیقت را دو تا می کند. پس این معنای شریف تر و لطیف تر از آن بالاست. در هر صورت الآن وجه اول که سر زبان است شبههٔ منسوب به این کمونه است که خوب، دو تا مبدأ بوده باشند و هر چه این دارد آن هم داشته باشد. این تجزیه ناشی از جهل است، ولی در رجم شیطان آن وجود صمدی عنوان می شود.

### رد اشتراک دو واجب در وجوب

فنقول: روی بحث متعارف اگر آمدیم و وی را تجیزه و تثنیه کردیم، جهت اشتراک آن دو در وجــوب وجــود است و جــهت افــتراق هــم دارنــد. پس مــابـهالامــتياز و مابهالافتراق از كجا برخاسته است؟ فنقول: لو فرضنا موجودين واجمبي الوجمود لكمانا مشتركين في هذا المفهوم وجوب وجود و متغايرين بحسب ذاتيهما براي اينكه تجزيه فرموديد بأمر من الأمور كلمة «بأمر من الأمور» متعلق به «متغايرين» است؛ يعني جون مابه الامتياز و مابه الاشتراك دارند، قهراً بايد تغايرشان «بأسر من الأمور» بـاشد. أن فصلي كه مميز أن دو است از كجا پديد أمده و پس از ما به الامتياز، به أمر من الأمور تعبير كرد أن يكون تمام الحقيقه في شيء منهما. در كتب منطق تـمام الحقيقه و مشترکٌ فیه آن چیزی است که تمام حقیقت میباشد، یعنی اگر از وجه امتیاز و فصل بین این دو نوع صرف نظر کنیم، آنچه را این ندارد، آن دیگری دارد؛ مثلاً در انسان و بقر از فصول خاص هر كدام بگذريم تمام حقيقت آنها حيوان است و مراد از حيوان، كه وجه مشترك أنهاست، مثلاً جسم، جوهر، نامي، غاذيه، مولده، متحيز، حساس، متحرک بالاراده است. تمام این معانی هم در این کلمهٔ حیوان پیاده میشود، و در آن هیچ چیز از این معانی فروگذار نمیشود. پس این، تمام حقیقت این دو فرد مفروض كذايي است. بنابراين تمام مشتركي كه بين دو واجب الوجود است وجـوب وجـود مىباشد. و ما به الامتياز أن يكون ما به الامتياز تمام الحقيقة في شيء منهما اكر مابه الامتياز تسمام الحقيقه بسوده باشد بايد در اينجا بفرماييد: أن چيزي كه

مابه الامتياز شان است يا داخلي است يا خارجي. داخلي كه شده يا تمام حقيقت است، یا جزء حقیقت، و خارجی که شده این امر روشنتر است. پس سه شعبه بحث در اينجا عنوان ميفرمايد: اوّلي أن يكون تمام الحقيقة في شيء منهما فيكون وجوب الوجود المشترك بينهما خارجاً عن حقيقة أحدهما اين هم وجوب وجود دارد و آن هم وجىوب وجود دارد، مابهالامتیاز آن دو به چه باشد؟ برای اینکه در آن جهتی که امتیاز دارند با هم مشتركند، اكر تمام حقيقتشان وجوب بوده باشد، امتيازشان بــه تــمام حــقيقتشان مي باشد، ولي اشتراك اين دو به چيست؟ به وجوب وجود خارج است. پس اگر ما به الامتياز آن دو عين حقيقت آن دوست اگر عين حقيقت هر چيز شده مشترک نيست. پس آنکه امر مشترک است خارج از حقیقتشان میگردد، پس این امر مشترک که وجوب وجود است، خارج از آن دوست و باید از ناحیهٔ دیگری بیاید فیکون وجوب... جزء حقیقة... اینکه رسوایی اش بیشتر است؛ زیرا «فیلزم الترکیب فیه... و کل محتاج ممكن»، اين دو شق شد. و إمّا أن يكون خارجاً عن الحقيقة باز هم اين رسوايياش از دومی بیشتر است، زیرا باید وجوب وی از دیگری باشد. پس واجب بالغیر میشود، در حالي كه مفروض اين بود كه وي واجب الوجود بالذات است. پس خلاف فرض است فيلزم أن يكون...، لأن كل ما هو عرضي لشيء فهو معلل همر امر عرضي علت ميخواهد إما بذلكالشيء تعيّن شيء معلول خود شيء بوده بـاشد، ايـنكه خيلي نادرست است، زیرا آن شیء هنوز تعین نیافت، تعین عبارت اخرای تشخص است، فرموديد: «الشيء ما لم يوجد لم يتشخص» اين بايد وجود و تشخص پيداكند تا فعلى از او صادر شود. چگونه برای خودش تعیّن را بیاورد، در حالی که هنوز وی وجود نیافته تا تشخص بیاورد؟ بلکه آن هنگام منشأ اثر میشود که تعیّن پیدا کند و تـعیّن، یعنی تشخص، و قاعده میگوید: «و الشیء ما لم یوجد لم یتشخص» چطور میشود خودش سبب تعين خودش بوده باشد؟ إما بذلكالشيء و هو ممتنع، لأن العلة بــتعيّنه سابق على المعلول و تعيّنه أن چيزي كه علت است بايد بر معلول و تعين أن مقدم بوده

باشد. اگر شیء باید برای خودش تعین بیاورد باید بر خودش به تعین مقدم باشد فیلزم تقدم الشیء علی نفسه که شیء وجود نیافته وجود داشته باشد و متشخص باشد تا برای خودش تشخص بیاورد، می بینیم که تعبیر ناپسند است و اما بغیر ذلك الشیء، یعنی نفس شیء اگر نشد، باید از ناحیهٔ غیر باشد «فیکون محتاجاً إلیه... أو فی مرتبه وجوده» تعین یا عین وجود اوست و یا در مرتبهٔ وجود شیء. پس اگر یک شیء در تعین به دیگری نیازمند باشد؛ زیرا نمی توان بین شیء و تعین وی که کفو و هم مرتبه و یا عین وجود است، فاصله انداخت و بین شیء و تعین وی که کفو و هم مرتبه و یا عین وجود است، فاصله انداخت و الاحتیاج فی الوجود یتافی کون الشیء و اجباً بالذات اگر بخواهد تعینش از ناحیهٔ غیر باشد، عرضی می شود و می دانید که «کل عرضی معلل» و هر چه عارض باشد به قول باشد، عرضی می شود و می دانید که «کل عرضی معلل» و هر چه عارض باشد به قول میر فندرسکی باید چیزی به او بدهد:

او را جـــوهری مـــیباید نــخست عقل بر این گفتهٔ ما شاهد گویاستی

#### فاضل میبدی همانند معتزله در باب صفات میاندیشد

قیل هاهنا بحث: این گوینده فاضل میبدی در شرح حدید انبریه است. قبلاً حدیده از جمله کتب درسی بود، در حدیده انبریه افرمود: لأن معنی قولهم: وجوب الوجود نفس حقیقة واجب الوجود، أنه یظهر من نفس تلك الحقیقه أثر صفة وجوب الوجود. این سخن معتزله است که فاضل میبدی می پروراند «لأن معنی قولهم...». وی دلیل را به مبنای متعزله چنین می پروراند. این معنا، یعنی اثر صفت وجوب وجود بر او متفرع است، نه اینکه وجوب وجود نفس حقیقت واجب الوجود بوده باشد، بلکه آن حقیقت، که واجب الوجود است، نیابت از وجوب آن را دارد. پس اگر وجوب عارض بر اوست، واجب الوجود عین وجوب باشد و وجوب عین ذات او چنین است، نه اینکه حقیقت واجب الوجود عین وجوب باشد و وجوب عین ذات او

۱. ص۱۷۱، (چاپ سنگی).

۲. شرح منظومه، ص ۱۵۶، (ط ۱، ناصری).

باشد، بلکه این حقیقت طوری است که صفت وجوب از او منتشی است، و این حقیقت جایگزین این صفت، و این صفت بر او متفرع است، و چه بسیار حقایقی که آدم معانی را از آنها انتزاع میکند و لحاظ مینماید و این معنا بر او مترتب میشود، نه اینکه عین حقیقت واجب، نفس وجوب بوده باشد تـا شـما بگـویید: ایـنکه واجب الوجود است، پس نفس وجوب و متعین است، و وجـوب عـین ذات است، بـلکه وجوب صفتی است که زاید بر ذات و نایب و جانشین اوست. پس می خواهد بین این دو جدایی بیندازد. بنابراین، این سخن میبدی ناظر به این حرف معتزله است که حقیقت واجب الوجود متن این حقیقت و عین این حقیقت نیست. چنین نیست که وي، وجوب وجود بوده باشد، بلكه وجوب وجود اثري و صفتي است كه بر او متفرع است. پس بین معنای وجوب وجود و حقیقت واجب جدایی میافکند و از این گونه كارهايي كه از معتزله مي شنويد تصديق مي فرماييد كه با مفاهيم عرفي و با اعتبارات و الفاظ و اضافات قيود در اصول و امهات عقايد متكلمين ميخواهند حقايق را بفهمند. پس متکلمین در مرحلهٔ نازل خیلی برف انبار کردند و کتابهایی را پر کردند. ملل و نحلها از همین سخنان پدید آمده است. مثل اینکه در انبار کاهی وارد شده و زیر و رو کرده و گاهی در گرد و خاک یک سکه یک قرانی عایدش شود. ایشان حرفی ندارند که بر دل نشيند، بلكه با الفاظ بازي كردند؛ مثل همين كه حقيقت واجب الوجود، واجب الوجود است، و وجوب اثر و صفت است، نه اینکه عین او بوده باشد. ایسها را در ذهن به اعتباراتی از یکدیگر جدا میکند و همین حرفها، دورهها و کتابها می شود؛ مثل مغنی قاضی عبد الجبار و کتابهای دیگر.

«قیل هاهنا بحث: لأن معنی قولهم: وجوب الوجود نفس حقیقة واجب الوجود» معنایش این است که «أنه یظهر من نفس تلك الحقیقه أثر صفة وجوب الوجود» نه اینکه وجوب عین و هوهو بوده باشد. پس اثر و صفت وجوب الوجود، از او ظاهر می شود به طوری که دیگری نمی تواند او را بردارد و او خودش مقیم دیگری است. پس آثار و

صفت وجوب از او استفاده میشود. بنابراین «یظهر» است نه اینکه خود وی، یـعنی اين صفت. پس چنين نيست كه وجوب واجب الوجود عين حقيقتش بوده باشد، لا أنَّ تلك الحقيقة عين هذه الصفة فلا يكون حالاكه عين هذه الصفة نشد، وجوب وجود بين اين دو مشترک نيست و اشتراک موجودين واجبي الوجود في وجوب الوجـود لازم نمى آيد. البته آن چيزى كه مشترك است همين صفت است إلا أن يظهر من نفس ذات كل منها أثر صفة وجوب الوجود آن دو واجب در اين معنا با هم مشترك هستند. وقتي كه اثر صفت وجوب وجود پیدا شده میگوییم در این معنا با هم شریکند آن هم نگه دار رعیت خودش است. دو تاکدخدا داریم این هم، اثر صفت وجوب وجود، از این دو منتشى و ظاهر است، لذا مىگوييم در اين صفت شريكند فلا منافاة بين اشتراكهما في وجوب الوجود، يعنى ما ريشة اصل برهان را زديم، زيرا گفتيد: وجوب وجود بين آن دو مشترک است و شیء دارای ما به الاشتراک و ما به الامتیاز شده است ولی ما ما به الاشتراك را برداشتيم. پس اين وجوب وجود، كاري به اين حقيقت ندارد. بلكه وجوب وجود اثر صفتی است که از او ظاهر میشود و این صفت از او منتشی است و تمايزهما في تمام الحقيقة. اين بود فرمايش فاضل ميبدي در حداية الثريم. پس پيش از آخوند فاضل ميبدي هم گفت: «لا يكفي».

#### پاسخ فاضل میبدی

و نحن نقول: این سخن یک نحوه با الفاظ بازی کردن است. حالا این حقیقتی که طرف عالم و مبدع آن است، آیا این حقیقت واجب بالذات است؟ و آیا تحقق و بود او را می توان برداشت؟ و یا اینکه تنها وی منتهای سلسلهٔ ممکنات است و نمی توان طرف بودن را از او برداشت و غیر از این نمی تواند باشد؟ همین معنا، یعنی واجب الوجود پس بازی کردن با الفاظ حقیقت را درست نمی کند و نحن نقول: إن معنی کلام الحکماء: وجوب الوجود عین حقیقة واجب الوجود معنای سخن حکما این است که هو أن

ذاته بنفس ذاته در اینجا دو امر وجود دارد یکی مصداق للموجودیة دیگری محکی عنها بالوجود که هیچ امر دیگری دخالت در بود و وجود او ندارد، ولی ممکن این طور نیست؛ امر دیگر در بود او دخالت دارد بلا انضمام أمر أو ملاحظة حیثیة أخری أیة حیثیة کانت. حیثیت حقیقیه، مثل حیات و مثل بیاض کانت. حیثیت حقیقیه باشد أو إضافیة أو سلبیة. حیثیت حقیقیه، مثل حیات و مثل بیاض در امور مادی و حیثیت اضافیه، مثل ابوت در ممکنات و در آنجا، مثل عالمیت و خالقیت و حیثیت اضافیه سلبیه، مثل عماء به معنای عدم بصر در ممکن است، و در آنجا صفات سلبیه، مثل «لیس بجسم و بعرض».

### اطلاق وجوب همانند اطلاقات متصل بر صورت اتصالي است

و توضيح ذلكاًنَّك كما... اين بحث در فِصل ششم نمط اول ١شلالت آمده است. در بیان متصل و اقسام اتصال باید گفت که مثلاً جسم دو اصل هیولی و صورت دارد. اتصال صورت جسميه است. أخوند اين بحث را به طور خلاصه أورده، اما شيخ خیلی مفصل و محققانه در اشارات آورده است. با قطع نظر از صورت نوعیه، مـثلاً زمین و آب و خاک و انسان و حیوان، شجر و مدر و کوکب، در جسم بودن شریکند و به آن صورت جسمیه میگویند، ولی صورت جسمیه با صورت نوعیه تفاوت دارد. در اشارات به صورت جسمیه، بعد جوهری میگفتیم. امتداد عرضی، مثل سطح غیر از امتداد جوهري و بعد جوهري است. جسم، حجم و بعد جوهري دارد كه حيّز و مكان ميخواهد و لذا اگر جسم ديگر بخواهد جاي وي را بگيرد، ميگوييم: تزاحم و تداخل محال است. پس همه صورت جسمیه و بعد جوهری را دارا هستند، و به منزلهٔ جنس برای همهٔ اجسام است، و آن صورت جسمیه به بحث مشاء، مؤلّف از دو چیز است. پس جسم و دو اصل او، هيولا و صورت است. اين صورت جسميه است و هیولی اصل ماده و قابل و پذیراست، و این صورت جسمیه دارای صور نوعیه شده که از یکدیگر متمایزند و خواصشان هم از یکدیگر جداست؛ در جایی فلان گیاه و فلان

درخت شده و در جایی فلان حیوان و فلان معدن و کوکب. پس همهٔ ایـن.ها صـور نسوعیه هسستند که روی صورت جنسیه آمده است که همه در آن مشترکند و اينجا ميخواهيم بگوييم: صورت جسميه، صورت اتصالي است، بلكه نفس اتصال است و به این، بعد جوهری متصل میگوییم. اطلاق متصل بر صورت جسمیه، مثل اطلاق عالم بر علم است؛ چنان که در اطلاق موجود بر وجود نیز چنین بود، و به قول بهمنیار: اگر خود حرارت که عرض و کیف است در خارج متحقق و متجسم بود، به آن حارٌ ميگفتيد، جا دارد كه به حرارت عرضي هم حارٌ بگوييد. يك وقت به خود اتصال و به نفس اتصال، متصل میگوییم و گاهی دیگری را در کینف این حقیقت متصل، که نفس اتصال است، متصل میگرییم؛ مثلاً ماده را که در کنف این صورت اتصالی قرار گرفته است، متصل میگوییم، و آنکه نفس خود اتـصال است صـورت جسمیه و بعد جوهری است. این مثال را برای تقریب به ذهن آورد، و در ایـنجا بــه وزان اطلاق متصل بر خود اتصال، أين حقيقت وجوب وجود عين حقيقت و طرف همه است و این توهم، که تعین از ناحیهٔ دیگری آمده باشد، راه ندارد. یک وقت وجوب از ناحیهٔ او بر دیگری می آید، یک وقت به کمک او و با ارتباط با او متصل است و در کنف او متصل گردید. اینجا هم همین طور وجوب وجودی است که خود این شیء است، وجوب وجودی که دیگری از ناحیهٔ این شیء دارا شده است؛ مثل اینکه می فرمایید: ماسوای او وجوب دارند. و توضیح ... مثلاً نفس المتصل مراد از آن صورت اتصالي است بما هو متصل كالجزء الصوري للجسم من حيث إنه جسم يـعني صورت جسمیه که همان صورت اتصالیه است میپرسیم: این صورت اتصالیه و صورت جسمیه که هر دو به یک معناست جوهر است یا عرض؟ می فرمایید: جوهر و جسم است. اين يكي «قد تعقل» اكنون سه «قد تعقل» أورده است. و قد تعقل المتصل شيئاً ذلك الشيء هو الموصوف بكونه متصلاً كالمادّة هيولاي اولى، كه خيلي قرين با أن صورت جسمیه است، و صور جسمیه روی آن قرار گرفت و بـه قـول خـواجـه در 

### **همانندی کلام فاضل میبدی در صفات با کلام معتزله\***

فاضل میبدی در شرح هدید و وجوب وجود را یک معنای مستفاد از ذات واجب دانست که نه عین ذات واجب است تا متفرعاً بر عین بودنش، این دو واجب مفروض دارای وجه اشتراک خارجی باشند تا این هم واجب باشد و آن هم واجب باشد. در این صورت این سؤال پیش می آید که این وجوب ذاتی تمام حقیقت آنها در هر سه صورت اشکال بیش آوردیم.

فرمایش وی با مشرب معتزله در نیابت صفات از ذات می سازد. پس مراد از نیابت شبیه نیابت صفات زایده بر ذات از ذات در اصطلاح معتزله در کتب کلامی است. مرحوم طبرسی در مجمع البیان هر کجا که می فرماید این آیه دال بر انتفای معناست؛ یعنی صفات زاید بر ذات به اصطلاح متکلمان منتفی است. پس معنا، یعنی صفت. در شعر فارسی در صفات سلبیهٔ حق آمده است:

نمط ١، فصل ۶

۵۰۱/۹ درس نود و دوم: تاریخ ۱/۹ ۶۸۱/۹

۲. ص ۱۷۱، (ط ۱).

نه مرکب بود و نه جسم نه مرئي نـه مـحل

بي شريک است و معاني تو غني دان خالق

غرض این بود که این فرمایش نیابت، هم افق با همان صفات زاید است که معنای زاید بر ذات است. حالا مفاسد بر این مبتنی است. در این کتاب هم به آن شاره می شود و منجر به تعطیل در ذات می گردد. فاضل میبدی فرمود: وجوب وجود عین حقیقت این دو واجب مفروض و یا جزء حقیقت یا خارج از آن نیست، زیرا اشکال پیش می آید، بلکه وجوب اثر و معنا و امری مستفاد از آن است و این صفت اثر وجود خارجی است؛ یعنی حقیقت خارج، که منشأ آثار و مدیر و مدبر است، صفتی به نام وجوب دارد و در این معنا دو واجب مفروض شریک هستند، نه آنکه وجوب را در وجوب دارد و در این معنا دو واجب مفروض شریک هستند، نه آنکه وجوب را در مین ذات یکی از آن دو و یا هر دو گنجانیده و به دنبال ما به الامتیاز برآییم. این سخن وی بود.

اکنون سخن در نقد رأی ایشان است. ما در جستجوی حقیقت نمیخواهیم با الفاظ و اعتبارات بازی کنیم، بلکه این حقیقت مبدأ «من حیث هوهو» وجودی واجب دارد، و سلسلهٔ کاننات به او منتهی میشوند. اکنون نیز از اینها به «تأکد وجود» تعبیر میشود و معنای تاکد وجود، وجوب بالذات است به خلاف ماسوای او، که متکی این حقیقت واجب بالذات هستند. پس واجب بالذات، یعنی این تأکد وجودی. پس در آن فرض دو واجب باید هر دو همین تأکد وجودی به نام وجوب را داشته باشند بنابراین همین سخن در آنجا می آید.

قبلاً گفته آمد که جسم، که از هیولا و صورت جسمیه متشکل است، به صورت جسمیه آن اتصال می گویند و بیان شد که اتصال را معانی گوناگون است: گاهی به خود ماده، که در کنف صورت جسمیه و اتصال است متصل می گویند. پس به طریق اولی به خود صورت جسمیه نیز متصل می گویند. همین مطلب در واجب الوجود هم می آید. اگر دیگران به واجب الوجود و جوب پیدا می کنند، و او قیوم همه بوده و به قول

مرحوم خواجه المسيغة مبالغة قيوم دال برقيام خود به ذات و اقامة ديگران است، پس واجب الوجود خود واجب الوجود است؛ مثل اتصال كه ديگران به او متصل مى شوند. پس خود وى متصل است. «و قد تعقل شيئاً ذلك الشيء واجب الوجود» اين قسم، يعنى قسم دوم كه چيزى متعقل، و وجوب بر وى عارض شود، راه ندارد «و مصداق الحكم به و مطابقه» يعنى آن چيز مصداق حكم و مطابق وجوب قرار گيرد، اين قسم را مى خواهيم بگوييم صحيح نيست و المحكي عنه في الأول حقيقة الموضوع و ذاته فقط، و في الثاني هي مع حيثية أخرى هي صفة قائمة به. در قسم اول خود ذات وجوب دارد و در ديگرى ذات به صفت زايد وجوب پيدا مى كند.

و كل واجب الوجود «كل واجب...» مبتدا و دو سطر بعد خبرش است، يعنى «ففى اتصافها به» خبر آن است. لم يكن بحسب... ففي اتصافها؛ يعنى هر واجبى كه عين ذات وى وجوب نداشته باشد، بلكه از ناحيه غير وجوب آيد پس در رتبه ذات وجوب ندارد، بلكه وجوب عرضى وى مىباشد. در اينجا بر سر «فى» فاء آوردند، زيرا «كل ندارد، بلكه وجوب عرضى وى مىباشد. در اينجا بر سر «فى» فاء آوردند، زيرا «كل ذلك» متضمن معناى شرط است؛ چنان كه در كتب ادبى گفتند: كل، متضمن معناى حرف شرط است. «الذي»، يعنى آن «كل» كه مبتداست «ففي اتصافها به»، يعنى اتصاف ذات به وجوب وجود و لحوقه بها، يعنى لحوق وجوب به آن ذات يحتاج إلى سبب؛ براى اينكه وجوب به حسب ذات نيست إذ كل عرضي كذلك آئي يحتاج إلى سبب فلابد لها في اتصافها به. اين وجوب وجود از دو چيز تشكيل شده است: يكى «من عروض هذا الأمر» دومى و من جاعل يجعلها كذلك؛ يعنى واجبى مىخواهيم تا اين وجوب را به او بدهد. تا اينجا چون حرف اتصاف است، چنين چيزى لازم مىآيد؛ زيرا قائل به مجعوليت اتصاف شديم. بحث اين بود كه آيا وجود مجعول است و يا ماهيت مجعوليت اتصاف مجعول؟ اشراقيين مىگويند؟: اتصال مجعول است؛ البته اگر

١. شرح الثادات ج ١٢ نعط ٢، فصل ٩، ص ١٨.

دراین باره ر.ک: شرح منظومه، تعلیق و تصحیح آیة الله حسن زاده، ج ۲، ص ۲۲۸، و نیز الأسفاد الارسه، مرحلة
 ۲، فصل سوم.

سخن آنها به همین صورت ظاهر بوده باشد. البته باید در کلمات اشراقیون مداقه کرد. ولی اگر فرض کنیم که اتصاف به همین معنای مبتذل و متعارف مجعول باشد که این ذات یک طرف و آن ذات طرف دیگر، سپس دیگری بین آن دو تلفیق داده است، اتصاف به این معنا متفرع بر تحقق طرفین است. پس بنابراین، قسمت اول، که اتصاف مجعول باشد، نیاز به «من جاعل یجعلها کذلك» تا ذات متصف به این صفت شود. پس جاعل میخواهد أو یجعلها این سخن بنا بر مجعولیت ماهیت است، یعنی برای اینکه آن حقیقت طوری مجعول شود بحیث بنتزع منه هذا المعنی، که وجوب وجود از وی انتزاع شود غیر ذاتها، یعنی جاعل خارج از منه هذا المعنی، که وجوب وجود از وی انتزاع شود غیر ذاتها، یعنی جاعل خارج از

اشكال: چرا جاعل از خارج باشد؟ چرا در مجعولیت اتصاف و یا مجعولیت ماهیت، خود ذات جاعل نباشد؟ اكنون جواب می دهد: إذ جاعلیة الشيء لنفسه في وجوده و وجوبه مما قد أبطلناها بالبرهان الشدید القوة. پس وقتی از ناحیهٔ غیر به این صفت متصف نمی شود و صفت از ناحیهٔ غیر نمی شود فإذن تلك الحقیقة تكون فای تفریع و فصیحه است. پس این حقیقت في حد ذاتها ممكنة و بالجاعل صارت واجبة الوجود فلا تكون واجباً لذاتها پس نتیجهٔ بحث فكل واجب الوجود فهو نفس واجب الوجود دروضاً حالاكه الوجود لذاته، لا أنّه شيء ذلك الشيء مما قد عرض له وجوب الوجود عروضاً حالاكه عارض شده یا لازم است و یا مفارق عروضاً لزومیاً أو مفارقیاً هذا اسم فعل است؛ یعنی خذ ذا.

#### رجم شيطان

اکنون با سنگی که در مشعر جمع کردیم باید رجم شیطان کنیم. و لیعلم أن البرهان... الوجود البحت القائم بذاته... دربارهٔ این شبهه ما در چند نکته از هزار و یک نکته سخنان گفتیم و از نظر تاریخی آن را بررسی کردیم. در یکی از آن نکات عنوان کردیم که در

اصول عقاید در مبدأ شبههای واهی تر و سست تر، و اوهن من بیت العنکبوت از این شبههٔ معروف به شبههٔ ابن کمونه پیدا نمی کنید که شبههای پیش پا افتاده و جوابش سهل و آسان است. و در معاد شبههای ضعیف تر از شبههٔ آکل و مأکول نداریم. همهٔ این شبهات زیر سر قیاس پیش آمده است. در تاریخ این شبهه، مرحوم کاشف الغطاء و در کتاب فردس الاعلی از مرحوم آقا حسین خوانساری، یک چنین بزرگوار رشید و رجل فحل در میدان علم نقل می کند که آقا حسین گفته است: اگر حضرت بقیة الله ظهور کند تنها مشکلی داریم این است که از ایشان بپرسیم که این شبهه را چه جور باید رفع کرد؟

# ابن كَمُونه كيست؟

البته مرحوم ابن کمونه در اینجا بد معرفی شده است ، زیرا این شبهه به نام ابن کمونه تمام شده است، در حالی که رسالهای در وحدت از دیدگاه عارف و حکیم نوشتیم و در آن مقالهای از ایشان آوردم. بنده از ابن کمونه همین دو اثر را دارم: یکی همین مقاله در رد همین شبهه است وی این شبهه را عنوان و رد کرد، ولی این شبهه به نام ایشان تمام شده است و میگویند: شبهه ابن کمونه. و در همین رساله، از وحدت صنع به وحدت صانع رسیده و زحمت کشیده است، و دیگر رسالهای ددر بدیت نفس

ر. ک: الاصفاد الارمعه تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ج ۱، ص ۲۲۶ و ۲۲۷.

۲. خدا رحمت کند جناب آقای قزوینی را! مطایبهای می قرمود، ما جزئیات را از ایشان نپرسیدیم. همین طوری می قرمود: مرحوم ملاقطب از کوچهای عبور می کرد بنایی روی چوب بست ایستاده بود وقتی این بندهٔ خدا از زیر چوب بست عبور می کرد بنا پایش لیز خورده و بر سر مرحوم ملا قطب افتاد. می دانید که درد استخوانهای گردن خیلی ناراحت کننده است و اگر بشکند بسیار دردناک می باشد، به طوری که نفرین مردم این است که می گویند: گردنش بشکند! در هر صورت گردن شکسته زود ملتئم نمی شود. این پیرمرد گردنش شکست، و خود بنا سالم در رفت. ایشان را به منزل بردند. علما وقتی شنیدند به عیادت وی آمدند و وی را تسلی می دادند. ایشان فرمود: من از این ناراحت نیستم که درد دارم. ناراحتی ام این است که دیگری افتاده و گردن من شکسته است. این ناراحت کننده است.

و عدم تطری فاحد حریم آنه! من پس از این جملهٔ آخوند به دنبال تاریخ و فات وی افتادم؛ چون گمان می کردم که وی قبل از شیخ الرئیس است؛ زیرا شیخ در شفاوی را رد کرده بود؛ ولی وقتی و فات او را در سال ۶۸۳ دیدم فهمیدم شبهه از قدماست و لذا این جمله، که در حاشیه در الهیات شفاه به هنگامی که شیخ رد شنویت و شریک می کند در شت نوشته شده است که «و فیه رد شبههٔ این کمونه»، انسان را به گمان می اندازد که این کمونه قبل از شیخ است، در حالی که این کار محشین و آقایان ناشرین است. پس این جمله را، محققی که ناظر به سخن شیخ بود، نوشته است که این تحقیق جناب شیخ در رد شبههٔ ابن کمونه است؛ منتها خیلی در شت نوشته شده و عنوان قرار گرفته است. مرحوم حاجی در منظومه از وی سخن به میان آورده است. علاوه بر آن در شوح اسمه هم این را طرح و فرمایشها را عنوان کرده است. صاحب کتاب در شوح اسمه هم این را طرح و فرمایشها را عنوان کرده است. صاحب کتاب فرمود: «فإنی قد وجدت هذا الشبههٔ فی کلام غیره». راست است پیش از خود ایشان این شبهه را شیخ اشراق استاد وی نیز عنوان کرد و در یکی از کتابهای میرداماد در ضوان شبهه را شیخ اشراق استاد وی نیز عنوان کرد و در یکی از کتابهای میرداماد در ضوان الله علیه دید دیدم که شبهه خیلی ریشه دار است، و مآخذی دارد که ما در کتاب و حدت الله الله علیه دید دیدم که شبهه خیلی ریشه دار است، و مآخذی دارد که ما در کتاب و حدت الله علیه دید دیدم که شبهه خیلی ریشه دار است، و مآخذی دارد که ما در کتاب و حدت الله الله علیه دیدم که شبهه خیلی ریشه دار است، و مآخذی دارد که ما در کتاب و حدت الله

۱. مرحوم استادمان جناب آقای قمشهای ـ رضوان الله علیه ـ فرمود: این رساله پیش من بود، مرحوم میرزا طاهر تنکابنی که کتابهای بسیاری داشت، و استاد کلهم بود پیش من آمد و از من آن رساله را متوقع شد. ما هم به لحاظ مقام و منزلت ایشان بی دریغ به ایشان دادیم بعد به من فرمودند: این کتاب الآن در مجلس است، زیرا نسخهای که از آن من بود بعد از مرحوم میرزای تنکابنی با برخی از نسخ دیگر ایشان به کتابخانهٔ مجلس منتقل شد، و من در پی فرمایش استاد به دنبال این نسخه رفتم، و آن آقایان محبت فرمودند نسخه را برای ما عکس برداری کردند، و زیراکس و عکس آن نسخه پیش بنده هست، خیلی هم استفاده کردیم. بنده از این دو نسخه خبر دارم. اگر خدا توفیق بدهد در پی آن هستیم که تصحیح شود، چون همین یک نسخه است تصحیحش مشکل است. اگر خدا توفیق بدهد در پی آن هستیم که تصحیح شود، چون همین یک نسخه است تصحیحش مشکل است. اگر یکی دیگر هم پیدا می کردیم، خوب بود که تصحیح شود، و در یادداشت ها چنین دارم که این کتونه از شاگردان شیخ اشراق بود. اسم وی سعد بن منصور بن سعد بن حسن بن هبة الله بن گتونه است. تلفظ مشهور ابن گمونه است، ولی اعلام در ضبطش ابن گتونه نوشتند. وفاتش در سال ۶۸۳ هجری واقع شد و در کشف انظان ن شرحال وی موجود هست.

۲. ص ۲۰۴، (جاب سنگی با تعلیقات ملاصدرا).

دیدگاه عادف و حکیم نقل کردیم؛ مثلاً در محبوب القلوب دیلمی اما خذی دیگر وجود دارد و تا اندازه ای که تاریخ است و ما به دست آوردیم، اصل شبهه را یکی از شاگردان افلاطون به نام آبرقلس ابداع کرده که مردی جدلی بود. وی قبل از اسلام و در میان قدما در ابداع شبهه و اعتراض گذاشتن روی مطالب همانند فخر رازی، در میان ما بود. ایشان در آن وقت امام المشککین بود، همانند فخر رازی؛ چنان که مرحوم میر از ابرقلس چنین نوشته است: «له شبهات فی قدم العالم». دیلمی گفت: «صنف آبرقلس فی هذه المسألة کتاباً آورد فیها شبهات فیها نوع مغالطة». خلاصه این شبهه خیلی ریشه دار است و اختصاص به شیخ اشراق و ابن کمونه ندارد. علاوه بر آنکه ابن کمونه شبهه را رد کرد و در ردش آن مقاله را نوشته است، ولی به اسم شبههٔ ابن کمونه تمام شده است.

رجم شيطان: و ليعلم أنّ البراهين...الألهية كثيرة ادلة توحيد لكن تتميم... هو الوجود البحث بحت مجرد از ماهيت است «القائم بذاته» كه در اين سمت هيچ موجودى با او شريك نيست. مجرد از ماهيت، يعنى مجرد از ماده و صورت است المعبّر عنه بالوجود المتّأكد. تأكد وجود، وجوب وجود است و أنّ ما يعرضه... في كتب أهل العلم و العرفان علاوه بر اينكه براهين هست ما هم قبلاً بيان كرديم و قد أسلفنا القول فيها، يعنى در فصل سوم همين منهج كه «إن واجب الوجود إنيته ماهيته».

و بها ضمیر در «بها» می تواند به براهین راجع باشد و می تواند به مقدمه، که همان براهین است، برگردد، و «بها»، یعنی به این براهین یندفع ما تشوشت به طبائع الأکثرین چه اضطرابی که حتی مثل جناب خوانساری چنین فرمایشی بفرماید و تبلدت أذهانهم مما ینسب إلی ابن کمونه الآن خودش را تبرئه می کند و نسبت به وی نمی دهد و حق هم همین است و قد سمّاه بعضهم بافتخار الشیاطین، زیرا وی این شبهه را ابداع کرده است لاشتهاره بابداع هذه الشبهة، این شبهه خفته بود ایشان این را برملا کرد؛ فسته است لاشتهاره بابداع هذه الشبهة، این شبهه خفته بود ایشان این را برملا کرد؛ فسته

۱. ص ۱۴۸، (رحلی، چاپ قدیم).

خوابيده را بيدار كرد هذه الشبهة العويصة، بلكه بايد گفت: غير عويصة و أوهن من بيت العنكبوت است. پس اين شبهة عويصه در نظر آقايان مشاء است. و العقدة العسيرة الحل گرهاى است كه با چنگ و دندان هم نمى شود آن را باز كرد. پس در كلمهٔ «ينسب» اين مطلب نهفته است كه نسبت اين شبهه به ابن كمونه مورد اشكال است فإني قد وجدت هذه الشبهة في كلام غيره ممن تقدّمه زماناً و هي سر شبهه بايستيم الستيم .

### ادامة شبهه ابن كمونه\*

فصل در توحید واجب تعالی بود. بحث منتهی شده به شبههای که واهی است. در مبدأ، اوهن از این شبهه شبههای نمی بابید. عنوان شبهه این است. و هی أنه لم لا یجوز أن یکون هناك هویتان بسیطنان مجهولتا الکنه مختلفتان بتمام الحقیقة یکون کل منهما واجب الوجود بذاته. در پیرامون این شبهه، تقریری وهمانی و نه عقلانی موجود است؛ زیرا در هر کلمهاش به نقص واجب الوجود حکم می شود. الآن آقای وهم می گوید: «لِمَ لا یجوز أن یکون هناك»، در واقع «هویتان»دو هویت و دو ماهیت و دو موجود، و دو مبدأ باشد. ریشه این لفظ زده می شود و به سه وجه رد می شود. پس با الفاظ بازی می گردد و خیال و وهم با کلمات و صور بازی می کند. در هر صورت اکنون قیودی می آورد و می گوید هر دو واجب الوجود بالذات شوند و افتقار و احتیاج هم در ذات می آورد و می گوید هر دو واجب الوجود بالذات شوند و افتقار و احتیاج هم در ذات آن ها نیاید، بلکه هر کدام وجود کامل بوده، و نقصی دامنگیر آنها نشود، پس آنچه را این داراست آن هم دارا بوده باشد. پس این دو در تمام صفات کمالی کفو همدیگرند و این داراست آن هم دارا بوده باشد. پس این دو در تمام صفات کمالی کفو همدیگرند و حمل

۱. یکی از حضار: آقا ما را نصیحت بفرمایید. طلبه، طلبه را و آخوند، آخوند را نمی تواند نصیحت کند. خداوند \_
 ان شاء الله \_ مر سروران مرا به انوار ولایت و به اسرار قرآن و به حقایق نظام هستی نورانی بفرماید! إن شاء الله \_ما
 هم در این د ای خیر با شما شریک بوده باشیم! إن شاء الله.

<sup>\*</sup> درس نود و ، وم: تاریخ ۶۸/۲/۲۳.

واجبالوجود بر اين دو به صورت محمول من صميمه است نه محمول بالضميمه، تا ترکیب در موضوع پیش آید، همان طور که وهم دربارهٔ موجودات میگفت که آنها حقایق متباینه هستند و اطلاق مفهوم و معنای عام وجود بر آنها به حمل عرضی است و محمول عرضي خارج از آنهاست و يک لازم واحد عام بر حقايق متباين حمل میشود و گفته شد که منافات ندارد ملزومات، حقایق متباینه باشند، ولی لازم مشترک داشته باشند. پس منسوب به ظاهر مشاء آن بود که موجودات حقایق متباین باشند و در عین حال، در یک معنای عارض لازم عام شریک بوده باشند و آن لازم به نام مفهوم عام وجود است و هر كدام از ملزومات از ديگري جدا ميباشد مفهوم واجب الوجود نیز همین طور است. یک معنای عام بر این دو واجب الوجود بسیط حمل میشود و واجب الوجود نيز مركب نيست تا افتقار به اجزاء پيش آيد، بلكه آن دو واجب مجهول الكنه بوده و در صفات كمالي هر دو كفو يكديگر هستند، اكنون از مشاء مي پرسيم: اشكال اين فرض چيست؟ در مقابل برهان شما، اين شبهه خيلي قوي و قرص وجود دارد، و در توحید واجب الوجود و نفی دوگانگی این شبهه باید از فرا روی بحث و سیر تکامل علمیتان برداشته شود، و این شبهه خیلی شبههٔ عبویص و سنگین است دو هی» یعنی شبهه این است دلم لا یجوز أن یکون هناك» در متن واقع «هویتان بسیطتان» هویت بسیطه باشد و مرکب نباشد تا احتیاج و افتقار به غیر پیداکند «مجهولتا الكنه» هم كنه اين واجب براي ما مجهول است و هم كنه آن، «مختلفتان بتمام الحقيقة»، يعني به مبناي مشاء متباينتان هستند، تمام اين قيود براي أن است كه اين دو واجب هیچ وجه اشتراک ندارند تا لازمهٔ آن دو امر یکی جنس و دیگری فصل باشد و ترکیب در واجب راه پیدا نکند. پس این قیود برای آن است که وجه اشتراک و وجه امتیاز پیش نیاید. اگر دو واجب چنین هستند، پس آیا در معنای واجب بودن شریک نیستند؟ میگوید: بله، این دو در مفهوم واجب الوجود شریک هستند «و یکون کـل منهما واجب الوجود بذاته» ولي چون اين مفهوم كه بر هر دو حمل ميشود و محمول

بالضميمه نيست و همانند «هذا الجسم أبيض» كه به واسطه بياض ابيض مي باشد، نیست، بلکه محمول از صمیم وی انتزاع، و بر او حمل می شود و اشکال پیش نمی آید. لذا فرمود: «يكون مفهوم واجب الوجود ينتزع منهما و يحمل عليهما» مثل مفهوم وجود که لازم عام واحد، بر حقایق متباین حمل میگردید، اینجا نیز مفهوم واجب الوجود از آنها انتزاع، و بر آنها حمل مىشود، و يكون مفهوم الواجب الوجود منتزعاً منهما مثل اينكه أنجا وجود را از حقايق متباين انتزاع فرموديد، اينجا هم مفهوم واجب الوجود را از ایس دو انتزاع میکنید. البته در ایسنجا دو واجب فرض کرده، ولی می توان هویتهای واجبی فرض کرد، و اقل مرتبهٔ آن، دو تاست لذا همین دو را مطرح کرد منتزعاً منهما مقولاً عليهما قولاً عرضياً يعني محمول من صميمه، مثل مفهوم عام وجود باشدكه بر موجودات متباين حمل ميشود فيكون الاشتراك بينهما في هذا المعنى العرضي اين معناي عرضي و مشترك متنزع از هر كدام از آن دو است المتنزع عن نفس ذات كل منهما. و عن نفس ذات كل خبر از «فيكون» است. پس اين معنا كه مفهوم واجب الوجود است از نفس كل واحد منهما متنزع مي شود و اين معناي مشترك، كه از هر دو انتزاع می شود، و هر دو آن را دارا هستند، پس آیا این مابهالاشتراک آنها می شود تما ما به الامتياز بخواهد و واجب الوجود مركب از ما به الامتياز و ما به الافتراق شـود؟ پاسخ می دهد که چنین نیست، بلکه و الافتراق بصرف حقیقة کل منهما وجه افتراق به صرف حقیقت خود آنهاست. این دو واجب هر کدام به نفس حقیقت خویش از دیگری متمایزند پس با همدیگر تباین دارند، و در این تباین به غیر از خود حقیقت آنها به چیزی دیگر نیاز نیست؛ مثل زید و عمرو، که به عوارض از هم متمایزند و مثل انسان و غنم، که به فصول و جهات دیگر از همدیگر متمایزند، و واجب، مثل هیچ كدام از آن دو نيست، بلكه أن دو به نفس ذات خودشان از يكديگر متباين و متغايرند، همان طور که در اختلاف اجناس عالی گفتند که آنها بذاتها از یکدیگر تباین دارند و تباین و تغایر آنها به فصول و عوارض شخصی نیست، بلکه اجناس عالی بنفس ذاتها

از همدیگر جدا هستند، زیرا همهٔ سلاسل جواهر و اعراض به اجناس عالی منتهی می شود، ولی جنس عالی خود جنس ندارد و اگر جنس ندارد، فصل ندارد. پس اجناس عالی از یکدیگر تمایزی به نفس ذات خود دارند، اینجا هم مثل آنجا باشد و تمایز آنها بنفس ذاتها باشد این سخن وهمانی و این شبهه، خیلی مبتذل است.

### وجه اول در پاسخ شبههٔ ابن کمونه

وجه الاندفاع چند سطر پیش فرمود که، بها یندفع ما تشوشت... حالا «وجه الاندفاع» از اینجا تاصفحهٔ بعد است «بل نقول:» یک جواب است و مبتنی بر این است که یک چیز از دو امر متباین «من حیث هما متباینان لا ینتزع» راه ندارد پس تا «بل نقول» حرف این است؛ زیرا بدون اشتراک در یک معنای انتزاعی معنای واحد ممکن نیست و این دلیل در این شعر حاجی آمده است:

در «بل نقول» یک جواب شریف تر، و بالاتر داده می شود و آن اینکه «صرف الشيء لا یتکرر و لا یتننی» بعداً به برهان عرشی می رسید. برهان عرشی بر این مبنا است که «بسیط الحقیقة کل الأشیاء»؛ یعنی وجود صمدی. پس در وجه الاندفاع» سه جواب داده شده است.

اشکال این است: دو هویت مجهول الکنه که با تمام هویت از همدیگر اختلاف دارند و هر دو واجب الوجودند، در این صورت به ایشان میگوییم: چون آنچه را این دارد آن یکی ندارد؛ یعنی این واجب الوجود عین آن دیگری را ندارد، پس ناقص شده است. پس لفظ دو هویت، خود جواب شماست و ریشهٔ اشکال را برمی دارد. پس این شبهه خیلی مبتذل است. اکنون با ایشان مماشات میکنیم و میپذیریم که این دو هویت به تمام ذات متخالفند و اگر هر دو متخالف و متباین بتمام الذات هستند در این صورت چگونه از دو حقیقت متباین یک معنای واحد را انتزاع میکنیم. پس اگر

بخواهید در کلمهٔ متباین پافشاری کنید، در این قسمت چه می کنید؟ اگر این معنا را از این مصداق انتزاع می کنید، دیگر نمی توانید از متباین با ایس مصداق هسمان معنا را انتزاع کنید. پس اگر این متباین شد، اگر از این علم انتزاع کردیم از آن دیگر باید جهل انتزاع کرد و اگر از این موجود انتزاع کردیم، باید از آن معدوم انتزاع شود، و اگر از این واجب انتزاع شود، و اگر از این واجب انتزاع شود. پس با قطع نظر از الفاظ باید دید آیا واقعاً حرف درست شده است و یا خیر؟ اگر متباین قطع نظر از الفاظ باید دید آیا واقعاً حرف درست شده است و یا خیر؟ اگر متباین این ناحیه پیش می آید «بل نقول» از این جهت که وجود وجود است و دومی راه ندارد و سومی بی معناست و وجود صمدی تجزیه بردار نیست فه و آلاً وَلاً وَالا خِرُ وَالظّاهِرُ وسومی بی معناست و وجود صمدی تجزیه بردار نیست فه و آلاً وَلاً وَالا خِرُ وَالظّاهِرُ

بعضی از شبهه ها خیلی خوش شانسند. این هم از آنها است که خیلی میدان گرفته است. «وجه الاندفاع» چون آقای وهم در شبهه واجب الوجود را عنوان کرد که این یک مفهوم از این دو انتزاع می شود ایشان در جواب واجب الوجود را عنوان کرد و الا اختصاصی به مفهوم واجب الوجود ندارد می توانید بگویید: علم و قدرت و اراده هم همین طور است و هکذا. جناب آخوند مفهوم واجب الوجود را عنوان کرد که شما چگونه این معنای فارد را، از این دو چیز متباین من حیث هما متباینان انتزاع می فرمایید؟ ایشان چون در شبهه واجب الوجود را عنوان کرده، دربارهٔ همین لفظ بیان فرمود و الا اشکال در همهٔ صفات می آید. و وجه الاندفاع أن مفهوم واجب الوجود جناب عالی توسعه بده و در مفهوم علم و قدرت و وجود آن را پیاده کن... لا یخلو اما آن یکون فهمه برداشت او عن نفس ذات کل منهما، «عن نفس ذات» ظرف و خبر یکون است من دون اعتبار حیثیة خارجة عنها آیة حیثیة کانت از نفس ذات شود او مع اعتبار حیثیتی که با همدیگر شرکت داشته باشند این مفهوم انتزاع شود او مع اعتبار حیثیتی که با همدیگر شرکت داشته باشند این مفهوم انتزاع شود او مع اعتبار تلکالحیثیة می خواهید در نظر بگیرید کدام است هر کدام را بفرمایید فرمایش شما

ناتمام است و كلا الشقين چه با حيثيت و چه بى حيثيت مستحيلان. أما الثاني، يعنى مع اعتبار تلك الحيثية باشد اين چون مقدارى روشن تر و پيش پا افتاده تر است لذا آن را مقدم داشت و اگر با حيثيت ديگر است كه «فإذن جاء التركيب في الواجب» پس دوم، يعنى با اعتبار آن حيثيت است أما الثاني: فلما مرّ أنّ كل ما لم يكن ذاته مجرد حيثية انتزاع الوجود و الوجوب و الفعلية و التمام كه بايد اعتبار حيثيت ديگر شود فهو ممكن في حدّ ذاته ناقص في حريم نفسه؛ تركيب پيش مى آيد.

اسفاد را خدمت دو تا بزرگوار خواندیم: یکی مرحوم شعرانی، دیگر مرحوم آقای قزوینی. ما آن شبی که میخواستیم شبههٔ ابن کمونه را بخوانیم آن شب خیلی در گوشه و کنار کتابها جستجو کردم و مثل منظومه و حواشی، آن را دیدم تا برای شبههٔ ابن کمونه آماده باشم. مرحوم آقای شعرانی - رضوان الله تعالی علیه - داشت این شبهه را تقریر و عنوان می فرمود. گفت: «هناك هویتان»، گاهی برای انسان چنین برقی می زند و قتی ایشان گفت «هویتان» یعنی دو چیز، بنده به زبانم جاری شد و گفتم: آیا نفس دو بودن و دوگانگی نقص نیست؟ گفت: می خواهیم همین را بگویم، و آخوند همین را بیاده می کند پس نفس اثنینیت عین نقص است.

و أما الأول: یعنی بدون هیچ حیثیتی با هم شریک بوده باشند؛ یعنی این هم واجب الوجود بالذات باشد. پس چگونه می توان علم را از هر دو و قدرت را از هر دو و مفهوم واجب الوجود را از هر دو انتزاع کرد بدون هیچ گونه اشتراک؟ پس اختصاص به مفهوم واجب الوجود ندارد. بنابراین اگر معنای واحد را هر دو دارا هستند مابه الاشتراک خارجی واقعی را دارا هستند. و «أما الأولی» فلأن مصداق حمل «مفهوم الواحد»، یعنی مفهوم واجب الوجود و علم و قدرت و «مطابق صدقه»، یعنی «و أن مطابق صدقه» پس مفهوم واجب الوجود را بر او حمل می کنید و آن هویت مطابق این صدق است. پس وی واجب الوجود و مطابق صدقه بالذات است و بالجملة ما منه آن هویت و واقعیتی که الحکایة بذلك المعنی. در

«بذلک» تعمیم داد، واجب الوجود و علم و معانی هم در بحث مطرح هستند که از خارج و مصداق گرفته می شود و بحسبه التعبیر عنه به به حسب خود آن ما یعنی خارج تعبیر «عنه» از آن خارج هست «به» به آن معنا که می گوییم واجب الوجود است «بحسبه»، دارند، ولی مرحوم آقای شعرانی به «بحسبه»، دارند، ولی مرحوم آقای شعرانی به دلیل اینکه کتابها «بحسب» داشت در زحمت افتاد و «یجب» می خواند، ولی این تصحیح قیاسی است. بعدها در نسخ تصحیح شده «بحسبه» دیدم. مع قطع النظر عن أیه حیثیة و أیة جهة آخری کانت لا یمکن أن یکون حقائق مختلفة الذوات متباینة المعانی غیر مشترکة فی ذاتی أصلاً اگر تباین هستند چطور در آن معنا با هم شرکت دارند؟ پس غیر مشترکة فی ذاتی أصلاً اگر تباین هستند چطور در آن معنا با هم شرکت دارند؟ پس تباین من جمیع الوجوه و بدون هیچ نحو اشتراکی ممکن نیست، زیرا باید مقابل و تباین من جمیع الوجوه و بدون هیچ نحو اشتراکی ممکن نیست، زیرا باید مقابل و متباین را که از یکی انتزاع کردید از دیگری نیز انتزاع کنید؛ چون می گویید آن دو متبایند.

و ظنّی باید می گفت: و «یقینی» ولی اینجا خیلی مماشات با خصم کرده است أنّ من سلمت فطرته التی فطر علیها عن الامراض، «عن الأمراض» متعلق به «سلمت» است المغیّرة لها عن استفامتها؛ اگر فطرت دست نخورده باشد و این را کج و معوج بار نیاورده باشد، و با او اوهام ننشسته باشد یحکم بأنّ الأمور المتخالفة اقل جمع «هویتان» است که در بحث ما نحن فیه مفروض است من حیث کونها متخالفة بلا حیثیة جامعة فیها لا یکون مصداقاً لحکم واحد که در شبههٔ آقای واهم چنین بوده است که مفهوم واجب الوجود و با توسعه در دیگر معانی، نمی تواند محکئ عنه آن متباین به تمام الذات باشند «و محکیاً عنها به. نعم» بله، در افراد یک سنخ و در اموری از هم ممتاز باشند، باشند «و محکیاً عنها به نعم» بله، در افراد یک سنخ و در اموری از هم ممتاز باشند، صحیح است، ولی شما از یک طرف می گویید: «متباینان من جمیع الجهات» باز هم می فرمایید یک معنای واحد از هر دو انتزاع می شود، این دو با هم نمی سازند، این فرمایش ها خطابی است.

مرحوم آخوند در مورد جبر و تـفویضیها مـیگوید آن جـبریها بـا یک چشــم

راست دیدند و تفویضیها با یک چشم چپ دیدند در عین حال که هر دو ایشان با یک چشم دیدند؛ ولی آن یک چشمشان هم لوچ است، نعم، یجوز ذلك كه انتزاع معنای واحد از متعدد شود؛ ولى در صورتي كه آن امور متمايل باشند إذا كانت تــلكالأمــور متماثلة من جهة كونها متماثلة كالحكم على زيد و عمرو بالإنسانية من جهة اشتراكهما في تمام الماهية لا من حيث عوارضها المختلفة المشخصة أو كانت مشتركة في ذاتي اكر زيد و عمرو در عوارض امتیاز داشتند در یک ذاتی مثل حیوان مشترک هستند و آن حیوان وجه اشتراك أنهاست من جهة كونها كذلك، كالحكم على الإنسان و القرس في الحيوانية من جهة اشتمالها على تلك الحقيقة الجنسية، أو في عرضي كالحكم على الشلج و العاج بالابيضية من جهة اتصافهما بالبياض، أو كانت تلكالأمور المتباينة متفقة في أمر خارج نسبي كالحكم على مقولات الممكنات بالوجود من حيث انتسابها إلى الوجود الحق تعالى عند من يجعل وجود الممكنات أمرأ عقلياً انتزاعياً و موجوديتها باعتبار نسبتها إلى الوجود القائم بنفسه این آقا دارد آن ذوق التأله متعارف را میگوید. در اواخر منظومه بحث آن را عنوان فرمود، این گونه که به این آقایان انتساب میدهند نیست. اینها بیان کمال توحید است. شواهد فراوان داریم که اسناد به ملا جلال دوانی و ذوق التأله به صورت لابن و تامر و آن حرفها، که اوایل منظومه خواندیم، صحیح نیست. خود حاجی در اواخر منطق منظومه ٔ می فرماید: «لعلّ العلامة الدوانی» شاید مراد علامه دوانی، این نباشد که از ظاهر كلامش فهميده ميشود. خلاصه در ظاهر كـلمات ذوق التأله ايـن اسـتفاده میشود که این موجودات هر یک برای خودشان وجود رابطی دارند؛ یعنی زید موجود و ارض و سماء موجود هستند، و انتساب به مبدأ دارند، پس همهٔ موجودات مستقل هستند، ولى انتساب به مبدأ دارند، اين انتساب چگونه انتسابي است؟ آن يک انتساب اضافي مقولي است، نه أن انتساب اضافي اشراقي. گوييم: حاشا مردم موحد که چنین حرف بزنند. سرانجام آخوند و حاجی می فرمایند: حاشا و شواهد هم فراوان

داریم و آن رسالهٔ «جعل» متکفل بیان شواهد فراوان آن است که حق بـا ایــن آقــایان است، و چنین فرمایش مبتذلی را مؤحد نمیگوید که اینها موجودات مستقل بوده و مجعول بودنشان همانند لفظ مجعول صيغة نسبت است؛ يعني مثل لابن و تنامر؛ بنه عبارت ديكر وقتي ميكوييم اشيا موجودند؛ أي منسوب إلى اللَّه. پس اصل دعوا حرفي است كه اساس ندارد و كسي آن را نميگويد. الأن صورت عبارت كتاب اين است که یا به این جهت اشتراک داشته باشند بنابر ذوق التأله به معنای ناصحیح رایج، که این موجودات همه منسوبند به یک حقیقت واحده و در یک وجه اشتراک دارند. الآن برای وجود اشتراک در موجودات به اصل واحد افراد و انواع را مثال زدیم، ظاهر حرف ذوق التأله را در حكمت و فلسفه رايج معنا كردند كه اين موجودات منسوب إلى الله هستند و اينها كثرات بوده و متباينند و يك وجه شركت با همديگر دارند حالا كثرات اگر از جميع وجوه متباين بوده باشند راه ندارند، ولي در اين جهت همه با هم انتساب دارند. پس یک وجه افتقاری دارند که آن وجه اشتراک همان وجه افتقارشان و امكان آنهاست. پس همه از جميع وجوه متباين نيستند و در اين جهت شريكند كــه همه منسوب الى الله هستند. أو كانت متفقة في مفهوم سلبي اين خيلي ديگر از اين قسم اخیر جدا نیست، زیرا اگر قسم اخیر را بشورانیم که چرا این موجودات همه منسوب به مبدأ هستند مي فرمايد همه شان ممكنند «أو كانت» از قسم اخير متنزع شده كالحكم على ما سوى الواجب بالإمكان، امكان هم معناي سلبي است كه طرفين وجود و عدم ضرورت ندارد لاشتراکها فی سلب ضرورتی الوجود و العدم لذواتها. روی اشتراک موجودات و حقایق، که یک امر واحد آنها را به هم میپیوندد. پس با این دو لفظ دو هویت متباین بالذات نمی توان مطلب را فیصله داد، و بدون هیچ وجه اشتراکی لفظ واجب را برای آنها آورد؛ و أما ما سوی أشباه تلكالوجوه التمی ذكـرناها مـن الجـهات الاتفاقيه فلا يتصور الحكم فيها بأمر مشترك بلاجهة جامعة ذاتية أو عرضية اين جه جور دو هويتي هستند که هـر دو مـتباين، ولي در عـين حـال هـر دو عـالم، و مـوجود و

واجبالوجود بالذات هستند و ديگر صفات كمالى را نيز دارا هستند فإذا حكمنا على أمور متهاينة الذوات بحكم واحد بحسب مرتبة ذواتها في أنفسها بلا انضمام أمر آخر أو اعتبار جهة أخرى غير أنفسها فلابد هناك مما به الاتفاق و ما به الاختلاف الذاتيين فيها، فيستدعي التركيب بحسب جوهر الذات اگر راستى مى فرماييد متباينتان و در لفظ تعارف نمى فرماييد هر چه از اين انتزاع مىكنيد بايد مقابلش را از آن انتزاع كنيد و اللّا اگر از يكى از اين دو امر متباين چيزى را انتزاع مىكنيد كه همان معنا را از ديگرى، پس متباينتان به معناى متغايرتان، مثل زيد و عمرو است. بنابراين به ايس اندازه با هم تغاير دارند، نه آنكه متباينتان از جميع جهات باشند، به تعبير شما بالكنه متباين و مختلفتان بتمام الحقيقه باشند، من أمرين: أحدهما يجري مجرى الجنس و المسادة، و مختلفتان بتمام الحقيقه باشند، من أمرين: أحدهما يجري مجرى الجنس و المسادة، و الآخر يجري مجرى الفصل و الصورة و التركيب بأي وجه كان ينافي كون الشيء واجب الوجود بالذات.

## راه دوم در پاسخ از شبههٔ ابن کمونه ر

به عرض رساندیم آخوند در رد شبههٔ ابن کمونه از سه طریق آمد. یک طریق را دیروز خواندیم. دو چیز متباین «من حیث هما متباینان» اگر وصف عنوانی اش محفوظ بوده باشد نمی تواند یک مفهوم واحد از آنها انتزاع شود، زیرا آنیچه در آن یکی یافت می شود باید از این یکی سلب شود و هکذا امروز دو جواب دیگر می دهد: اول اینکه صرف الشیء لا یتکرر بل نقول: إذ کل ما وجوده هذا الوجود... اینجا از ناحیهٔ «لا میز فی صرف الشیء و لا تکرر فی صرف الشیء» پیش آمد، ولی در عنوان بحث فرمود: مفهوم وجود مصدری انتزاعی مرآت و عنوان خارج است، اما این عنوان برای ما خیلی کار نمی رسد؛ زیرا ما از این عنوان به معنون و به واقع نظر داریم. مرحوم آخوند می فرماید: این مفهوم عام و معنای مصدری انتزاعی بدیهی وجود و معادل آن

درس نود و چهارم: تاریخ ۶۸۲/۲

به فارسی «هست» در خارج چگونه تکرر می یابد، در حالی که هر کجا قدم نهید، «هست» است؟ پس اگر این معنای عام یک چیز است معنونش هم یک معناست. سؤال: آیا آن دومی معنون این «هست» است و یا نیست؟ اگر آن معنون وی هست، که وجود است، و اگر نیست، که عدم است، تکرر این معنا و عنوان هست را از کجا میخواهید بیاورید؟ آن دومی «هست» است یا «نیست» است، اگر «هست» است که همان عنوان «هست» است اگر «نیست» که «نیست» است. اگر «نیست» است مفهوم عام مصدری انتزاعی وجود عنوان او نیست تا شما بفرمایید دو وجود، آن گاه برای فرمایش خودتان اوصافی بیاورید و بفرمایید «بسیطتان مختلفتان کذا و کذا...» پس این یک عنوان واحد چگونه تکرر پذیرفت و تکرر و تـمایزش بـه چـیست؟ آن دومـی مصداق این معنا و معنون این معنا هسیت یا نیست؟ اگر «هست» که وجود است، اگر «نیست» که عدم است. پس صرف شیء را از کجا پیش می آورید که دو فرض کردید در بحث شریف خواجه در نبوت تجرید، که ادلهٔ حسنه بودن بعثت را عنوان فرمود: «البعثة حسنة لاشتمالها على فوائد، منها: معاضدة العقل» كه بسياري از فرمايشهاي شرع، معاضد و کمک عقل است. برای معاضدت این معنای عقلی در مقام توحید دو بحث در بحث آیهای عنوان میکند: یکی در مقام ذات و یکی هم در مقام فعل. بـــل نقول: إذا نظرنا إلى نفس مفهوم الوجود المصدري الانتزاعي المعلوم بديهة... اين عنوان و مرآت را در خارج یک معنون دارد و هر کجا قدم بگذاری و عقل هر کجا پرواز کند و در طیران به هر کجا که برسد، یک معنون دارد که هست و دو چیز «غیر هست» نیست، «غير هست» عدم است أدانا النظر جواب «إذا» هست؛ نظر ما را ميكشاند و البحث إلى أن حقيقته حقيقت اين عنوان و اين مفهوم وجود مصدري بديهي و معنونش و واقعش و ما ینتزع هو این عنوان این مفهوم حقیقت از اسمی خبر بدهیم که وجود مصدری منه از آن معنون أمر قائم بذاته هو الواجب الحقكه آن چيزيكه در خارج متحقق هست هو الواجب الحق است، و كثرات از اين عنوان به در نيستند، منتها فرمايشهاي ديگر و

نحوهٔ قیام کثرت به او و قاهر بودن وحدت و توحیدی که ما توحید اسلامی و قرآنی میدانیم، را در «برهان عرشی» عنوان میفرماید. آنها را باید در ذیل «برهان عرشی» ملاحظه كرد. آخوند مي فرمايد هر چند اين برهان عرشي مقدمات بسيار مي خواهد و این برهان به کار مبتدئین و متوسطین نمیآید، بلکه افراد پخته و به فرمایش ایشان کسانی که ریاضت کشیده و ورزش فکری کردهاند این دلیل حجت بالغه برای آنهاست. و الوجود المطلق، مراد مطلق سعى است نه مطلق مفهومي؛ به طوري مطلق است كه از قيد اطلاق هم مطلق است؛ چون صادر نخستين، مقيد به قيد اطلاق است كه \_إن شاء الله \_در مرحلة علت و معلول به أن ميرسيم، الذي لا يشوبه عـموم و خصوص و لا تعدد و لا انقسام برای اینکه اینها همه مربوط به مفاهیم و معانی است؛ ولى خود وجود كلى سعى حق سبحانه است كه ﴿ هُوَ ٱلاَّ وَّالاَّخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِينَ ﴾ میباشد و در وی این حرفها راه ندارد، گرچه این الفاظ را باید در «برهان عرشی» پیاده کرد؛ ولی چون مقداری با یکدیگر نزدیکند آن حرفها ایـنجا آورده مـیشود. ميخواهيم بگوييم شما مَيْز و تعدد را از كجا أورديد، تعدد اين عنوان، كه أن دومي را فرض می فرمایید معنون این عنوان هست یا نیست که اگر معنون این عنوان نیست عدم است و اگر معنون این عنوان هست که وجود است و تکرر بردار نیست، إذ کل ما وجوده هذا الوجود فرضاً برای دومی این وجود را بیاورید لا یمکن أن یکون بینه و بین شيء آخر اقل مورد را دو چيز فرض ميکنيم دو تا واجب له براي شيء آخر هم أيضاً هذا الوجود فرضاً مباينة أصلاً و تفاير آن هم عنوان هست هر دو معنون اين عنوان و هر دو وجودند و عنوان تکرار ندارد و اگر میخواهید تکرار کنید باید وجود و غیر وجود بكوييد، فلا يكون اثنان... الذي لا أتم منه حالا «أتم» به كار برهان عرشي مي آيد، ولي اکنون در اثنای مفهوم عام هم سخن آن آمده است، چون در «برهان عرشی» مي خواهيم اين قسمت را پياده كنيم و بر كرسي بنشانيم كه نفس اثنينيت باعث نقص میشود، کلّ ما هر چه راکه دومی فرض کردی فرضته ثــانیاً و هــم ســخن از دومــی

می آورد، ولی اگر از عقل سؤال کنیم: آیا آن ثانی معنون وجود است یا نه؟ در پاسخ می گوید: آری. پس صرف الوجود حقیقت وجود است، کل ما فرضته ثانیاً إذا نظرت فهو هو دومی هم وجود است، مثل اولی إذ لا میز فی صرف شیء فوجوب وجوده الذی هو ذاته پذاته تعالی یدل علی وحدته بر وحدت ذاتش دلالت می کند کما فی التنزیل: فشهد آلله أنه لا إله إلا فریه اپیش ترها به عرض رساندیم که در الوهت و الهیت و رب، تدبیر و وحدت صنع نهاده شده است. اله به این معناست، الله اسم است برای آن حقیقت و یکی از اسمای اوست، ولی جامع جمیع صفات کمالی است، و اگر بخواهیم از متن هستی و حقیقت از اسمی خبر بدهیم که در همهٔ کلمات وجودی حضور دارد الله است؛ یعنی رب همه است: فالحمد لله رب العالمین وبی که وحدت صنع در همه حال دارد: فولا تکونواکا آذین نشوا آلله فانساهم انفسته که در همه حال با همه هست:

از یمین و از یسار و تحت و فوق نور او بر گردنم افکنده طوق خداست دارد خدایی میکند همان طوری که قرآن کریم فرمود خدا را الوان و لهجه ها و تمام حالاتتان بیابید در وحدت صنع و تحولات و رشد و مرگ و دم مردن و زنده شدن باید ربوبیت را یافت. پس سخن از رفتن به سوی کمال و کامل شدن است و مردن برای کامل شدن است، پس ترس از مرگ بی معناست و وهم از مرگ می ترسد، و الا تاکنون که مردیم بیشتر کمال یافتیم: از نطفهٔ، مرده و علقه شدیم و پس از آن پیوسته با همین کمالات بالایی در پی آمد: «پس چه باکم کی ز مردن کم شدم».

بلکه همواره از مردن زیاد شدم. پس انسان به سوی ربّ خویش پیش میرود: ﴿یا أَيُّهَا الإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدُحاً فَمُلاقِـينِهُ ٣ وحدت صنع به واسطة ربوبیت وی

١. أل عمران (٣) آية ١٨.

۲. حشر (۵۹) آیهٔ ۱۹.

٣. انشقاق (٨٤) آية ع

در همه حالات محفوظ است، ﴿إِلَّا هُوَ آخِذٌ بِناصِيَتِهِ ﴾ و به همين وسيله آن فان بـه سوى خويش مىكشاند: ﴿وَ إِنَّا إِلَيْهِ راجِعُونَ ﴾:

بار دیگر پس بمیرم از بشر تا برآرم از ملایک بال و پر

پس به واسطهٔ امکان استعدادی و وحدت صنع و ربوبیت وی به سوی کمال و رب خویش در راهند. و او در آسمان و زمین الوهیت دارد: ﴿وَهُو الَّذِی فِی اَلسَّماءِ إِللهُ وَفِی الرَّضِ إِللهُ \*. مراتب آسمان و زمین مثل اینکه تن تو، هم یک زمین است و همین طور آسمانها هم به مراتب خودش در این آیهٔ نهفته است: ﴿یُدَیِّرُ اَلاَّمْرَ مِنَ اَلسَّماءِ إِلَی الاَرْضِ \*. لذا تن شهوت غذا دارد و الوهیت وی غذا را میگیرد و به اقطار ثلاثه به نظم موزون و حیرت آور می پراکند و اگر به قدر یک میکرن در صنعش خلاف پیش آید، وحدت صورت و چهره باقی نخواهد ماند، لذا در هر چه تأمل کنیم حیرت اندر حیرت، و خداست که خدایی میکند و علم و اراده و مشیت وی می باشد که نظام حیرت، و خداست که خدایی میکند و علم و اراده و مشیت وی می باشد که نظام هستی را فراگرفته است حق عیان است؛ ولی طایفه ای بی بصیرند.

و على موجودية الممكنات به هيچ موجودي به تمام جهت از او نازل نشده است. آن چيزى كه معتزلى مىگويد: «نحن مستقلون في افعالنا» حرفشان صحيح نيست؛ زيرا ماسوى الله نمى تواند استقلال وجودى داشته باشد، بلكه همه بايد بگويند: «بِحَولِ اللهِ وَقُوتِهِ أَقُومُ و أَقْعُد» و ﴿وَمَاتَشَاءُونَ إِلّا أَنْ يَشَاءَ اللّهُ اللهِ بس همه در دست وى هستند و جدولى وابسته به دريايند و همه به دريا حيات دارند. تعبير جدول و دريا بهتر است از تعبير ماهى و دريا. و ماهيان دريا سخن از آن شنيدند، ولى نمى دانستند آب چيست؟ تعبير ماهى و دريا. و ماهيان دريا سخن از آن شنيدند، ولى نمى دانستند آب چيست؟ وى

۱. مود (۱۱) آیة ۵۶

زخرف (۹۳) آیهٔ ۸۴

٣. سجده (٣٢) آية ٥

۴. انسان (۷۶) آیهٔ ۳۰.

گفت: شما کی از آب به در رفتید که از آب می پرسید!؟ این صورت اقناعی است ولیکن تعبیر جدول شریف تر است. «کما فی قوله تعالی»: ﴿ أَوْ لَمْ یَکْفِ بِرَبُّكَ ﴾ در قرآن خطاب به حضرت ختمی می شود و می فرماید: ﴿ وَ أَنَّ إِلَىٰ رَبُّكَ المُنْتَهَیٰ ﴾ یعنی رب تو منتهای همه است و همه جدول های خرد و کلان در نهایت به رود نیل می پیوندند، و رود نیل، حضرت خاتم عی است. پس هر ذرّه ای ربّ دارد و جدولی از کانال وجود است، ولی ربّ همه آنها مقید است، اما ربّ مطلق، ربّ حضرت ختمی عی است. پس آیه می فرماید: ﴿ أَوْ لَم یَکْفِ بِرَبُّكَ أَنّهُ عَلی کِلّ شیءٍ شَهید که رب وی بر همه شهید است. تا اینجا جواب از جنبه «لا میز فی صرف الشیء و لا تکرر فی صرف الشیء»

### برهان عرشى

جواب دیگر در «برهان عرشی» است که از راه «بسیط الحقیقه کل الأشیاء» جواب می دهد. در جواب کسانی که دو خدا و دو هویت واجبی فرض می کنند، سؤال می کنیم: آیا حق سبحانه متناهی است و یا غیر متناهی؟ می گویند: غیر متناهی است، پس در این صورت دانه خردلی و ذرهای از وی جدا باشد، خدا واحد عددی شده، و زمین و آسمان هر کدام یکی خواهد بود. پس غیر متناهی بودن را برای نفی واحد عددی می آورند، پس اینجا گردنهای است که انسان با ورزش و ریاضت فکری می تواند از آن عبور کند؛ چنان که جناب آخوند فرمودند. از حضرت سید الشهداء و امام باقر شیخ دربارهٔ «صمد» پرسیدند فرمود: «الصمد الذی لا جوف له» یک ذره را از او بر کنار بداری او را اجوف از این ذره کردی و جدا نمودی. ما در این سه وجه جواب بنسیر آیه ﴿وَلَمْ یَکُنْ لَهُ کُفُواً اَحَلُهُ می کردیم پس در این قسمت در واقع سورهٔ توحید می خوانیم و می گوییم: برای واجب الوجود، کفو نیست و در عبارت هم می آوریم که

۱. فصلت (۴۱) آیهٔ ۵۳

۲. نجم (۵۳) آیهٔ ۴۲.

«فلا مكافئ له في الوجود» كفو براي او نيست ﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُهُ؛ احدى كفو وي نیست. در «برهان عرشی» از راه غیر متناهی بودن و صمد بودن به این معنا که «الذی لا جوف له» پیش می آییم. به این معنا در اصطلاح حکمت متعالیه و اهل عرفان «بسیط الحقيقه، ميگويند؛ يعني غير متناهي به معناي بسيط الحقيقة و صمد است و هر سه عبارت به یک معناست. ابتدا مرحوم آخوند از راه پیش آمدن ترکیب و در انتهای بحث از راه ديكر بيش مي آيد؛ ابتدا راجع به بسيط الحقيقة كل الأشياء سخن ميكويد که وجود صمدی است و از ناحیهٔ ترکیب پیش می آید که اگر برای او دومی بوده باشد، پس دربارهٔ این یکی ترکیب قائل شدید در آن یکی هم ترکیب پدید میآید، زیرا از یکدیگر میز دارند. حالا که دو تا شدند هر کدام از آن دو در وجودشان کامل و اتــم هستند و یا نه؟ اگر دومی کفو وی باشد این کامل نیست، زیرا این، آن وجود دیگری و علم وی را ندارد. پس فرض دو متباین و متغایر باعث نقصان در وجود هركدام ميشود و علم و قدرت و كمال و جهات ديگر هـركـدام نـقصان مي پذيرد در حالي كه آنها را كامل و تمام فرض كرده بوديد، زيرا وجوب وجود با نقصان نمي سازد بنابراين خيلاف فرض است. اين شبهه در اثر انس بيا معاني اینجا پیش آمده است: دو نفر نحو و صرف، معانی بیان و معلام خوانـدند و آنـچه را این میداند آن هم میداند، و در آنجا نیز همین مطلب پیاده شده است، در حالی که سخن از وجود واجب و غیر متناهی با این قیاس نمیسازد. پس در «برهان عرشی» این دو وجه را عنوان میکند: ۱. در ابتدا از راه ترکیب پیش می آید؛ ۲. در انتها پس از فرض دوگانگی نقصان پدید آمده و کفو، نفی میشود، در الهیات این سخنان اعاده مي شود؛ ولي اصول و امهات در همين علم الهي اعم آمده است و در توحيد و نفي كفو، كساني مثل ملا على نوري استاد مرحوم حاجي كتاب نوشتندا. در اوايل فصل

ماحب دوضات البعنات نوشت که تفسیری به خوبی رسالهٔ تفسیر ملا علی نوری در سورهٔ اخلاص نوشته

چهارم فرمود: «و للأصل المذكور حجتان: إحداهما ما تجشمنا الآن»، و همان را ميخوانيم.

برهان عرشي. و لنا بتأييد الله تعالى... الاحتمال المذكور، يعنى شبهة ابن كـمونه و يستدعي بيانه تمهيد مقدمة و هي مطالب توضيح داده شده است، لذا به عبارت ميپردازيم و هي أن حقيقة الواجب... اخرى غير ذاته... چـون حـقيقت واجب تـعالى مصداق واجبیت است و حکم واجبی معنون دارد، معنون وی خود ذات وی است؛ ولی اگر مصداق و معنون وی خود ذات وی نباشد، و دارای حیثیت دیگر بوده باشد و إلّا لزم احتیاجه... واجباً و موجوداً... در موجوداتی که جـنبهای از آن فـعلیت است، و جنبه ای نقص و بالفعل آن چیزی است، و بالقوه در انتظار است کمه در حرکت به واسطهٔ امکان استعدادی به آن برسد. پس الآن این واجد و فاقد است. این معنا را در واجب الوجود بالذات نمي توان آورد كه جنبهاي از آن واجد و جنبهاي فاقد باشد، بلكه در آنجا فعليت محض و صورة الصور موجودات است. صورت موجودي ممکنات به امکان استعدادی در تکامل است، آن چیزی که صورت همهٔ صور است، و فعليت همة فعليات است و متن همة العلم و المحيط و العالم و القدرة على الاطلاق است، اوست وإلا يلزم التركيب في ذاته من هاتين الجهتين؛ يعني مركب از واجد و فاقد باشد. پس لازم مي آيد كه دو حيثيت داشته باشد ابتداءً أو بالأخرة. «ابتدا، كـ خـيلي روشن است اگر چنانچه ذات او مرکب بوده باشد، و دو چیز جزء داشته باشد و اجزای آن جهت ذاتی وی باشند، ترکیب بدیهی است و اگر دو جزء ذاتی وی نباشند، بلکه یکی ذاتی و دیگری عرضی باشد، سرانجام و در نهایت منجر به جنبهٔ ذاتی میشود؛ زيرا ما بالعرض ينتهي بالآخرة إلى ما بالذات پس در نهايت و بالأخره تركيب از دو جزء در ذات پدید می آید. و قد تحقق در فصول گذشته روشن شد که ذات بسیط است

نشده است عدهای راجع به نشر آن پیش من آمدند، به ایشان گفتم: این تفسیر عظیم ملا علی نوری را چاپ
 نمایید. پس در چه که در این کتابها موجود است در واقع تفسیر انفسی قرآن و حقایق قرآنی است.

بساطته تعالى من جميع الوجوه كما سيجيء. در الهيات دوباره بحث آن مي آيد. فسحينئذ نسقول: به دو وجه بطلان آن را روشن مي كنيم: ١. از راه لزوم تركيب؛ ٢. دوگانگي مسئلزم عدم كمال و نقص است يملزم أن يكون واجب الوجود... و وجه من وجوه الشحصيل پس واجب بسايد به همه حيثيتها واجب باشد، و الا نمي تواند مصداق حمل وجود و وجوب باشد؛ زيرا در صورت فقدان مرتبهاي از وجود و تحصّل أو عادماً لكمال من كمالات الموجود بما هو موجود و يا كمالي و صفتي از صفات كمالي را نداشته باشد ذات وي مصداق وجود واقع نمي شود فلم تكن ذاته من هذه الحيثية مصداقاً للوجود، بلكه افتقار پيش مي آيد فتتحقق حينئذ... فتتركب. اكنون تركيب را پيش كشيده است و بعداً مي فرمايد: صرف اثنينيت نقص است. پس اكنون تركيب را پيش كشيده است و بعداً مي فرمايد: صرف اثنينيت نقص است. پس «برهان عرشي» متضمن دو وجه تقرير است. فتتركب ذاته... بالذات واجب الوجود من الحيثيات.

فإذا تمهدت هذه المقدمة... قبلاً فرمود: يستدعي تمهيد مقدمتين اين يك مقدمه است و خلاصة أن مقدمه اين است كه التي مفادها... فاتضاً من لدنه حال كه همه از وى هستند فنقول: لو تعدد الواجب بالذات اگر دو واجب الوجود مفروض شود بين أن دو علاقه نيست؛ زيرا علاقة عليت و معلوليت و يا هر دو معلول علت ثالثه دربارة ايشان معنا ندارد. لا يكون بينهما... من التقديرين خودشان علت و معلول باشند يا معلول علت ثالثه بوده باشند فتلزم معلولية الواجب و هو خرق فرض الواجبية لهما فإذن لكل منهما مرتبة من الكمال در «فإذن» وجه دوم، يعنى فرض اثنينيت را بررسى مىكند. در اين صورت هر يكى واجد مرتبهاى از كمال مىشود و چون آن مرتبه، و وجود آن يكى را اين هويت ندارد، و وجود و كمالات اين را آن ندارد، پس هر دو ناتمام هستند. اين هويت ندارد، و وجود و كمالات اين را آن ندارد، پس هر دو ناتمام هستند. بنابراين محض اثنينيت نقص اوست. فإذن لكل منهما مرتبة من الكمال و حظ من الوجود و التحصل لا يكون هو اللآخر پس اثنينيت، يعنى اين وجود آن را نداشته باشد و لا منبعثاً عنه و مترشحاً من لدنه پس علت و معلول نيستند فيكون كل واحد منهما عادماً لا منبعثاً عنه و مترشحاً من لدنه پس علت و معلول نيستند فيكون كل واحد منهما عادماً لا منبعثاً عنه و مترشحاً من لدنه پس علت و معلول نيستند فيكون كل واحد منهما عادماً

لنشأة كمالية و فاقد لمرتبة وجودية هر كدام آنچه را آن ديگرى دارد، ندارد. سواء كانت ممتنعة الحصول له كمالات آن براى اين اولى ممتنع است و يا أو ممكنة كمالات بعد امكان حصول داشته باشد. پس هر يكى ذاتشان اكنون ناقص است و كمالات ديگرى را ندارد فذات كل واحد منهما بذاته ليست محض حيثية الفعلية و الوجوب و الكمال، براى اينكه وجود و كمالات ديگرى را از وى جدا كرديد بل يكون... من فرط التحصل. كه نه تركيب در او راه دارد و نه اينكه آن نشأه وجودى كمالى ديگرى را داشته باشد و كمال الوجود جامعاً لجميع النشآت...

## فصل ششم: في استيناف القول في الجهات...\*

همین طوری که عنوان فصل را تعبیر فرمودند: «استیناف القول» دوباره داریم مباحث مواد ثلاث را عود می دهیم، و در پیرامون آنها بحث می کنیم؛ یعنی دربارهٔ مواد ثلاث بحث را از سر گرفتیم تا به وجود ذهنی، یعنی به منهج ثالث برسیم. در ابتدا ایشان تشکیکات فخر رازی را عنوان کرد و عمدهٔ این شکوک عنوان شده از فخر رازی را عنوان کرد و عمدهٔ این شکوک عنوان شده از فخر رازی را جناب خواجه در شرح ۱شادهت در نمط چهارم و پنجم به خصوص فصل هیجدهم نمط چهارم به بعد آورد. پیاده کردن شک اول مقداری دشوار است، عناصر عقود و مواد قضایا و جهات ثلاث، کیفیت نسبت هستند؛ نسبت در قبضیه موجود است، و موضوع و محمول را به هم پیوند می دهد. پس وقتی عقل محمول را نسبت به موضوع در نظر می گیرد، در پیوند و ربط این محمول به موضوع چنین می بیند؛ گاهی محمول از موضوع هرگز جدایی نمی پذیرد که این وجوب است، و اگر حمل شدنی محمول از موضوع هرگز جدایی نمی پذیرد که این وجوب است، و اگر حمل شدنی نیست امتناع است. و اگر محمول نسبت به موضوع لا بشرط است اگر علت وی آمد حمل می شود و الا حمل نمی شود، این امکان است. پس اگر نسبت و اگر پیوند بین حمل می شود و الا حمل نمی شود، این امکان است. پس اگر نسبت و اگر پیوند بین قوی و مؤکد باشد وجوب و اگر نفی ارتباط و علاقه باشد، امتناع، و اگر پیوند بین

<sup>\*</sup> درس نود و پنجم: تاریخ ۶۸۷۲/۲۵

موضوع و محمول ضعیف باشد امکان است. پس سخن از عقود قضایا این بود، ولی دربارهٔ متن اعیان و حقیقت دار هستی، و حق و وجود چه میگویید؟ آنکه در دار هستی تحقق دارد و لیس الاً، این حقیقت را دارای وجوب وجود میگفتیم پس در این قسمت سخن از نسبت بین محمول و موضوع نیست، بلکه برای بیان تأکّد وجود، كلمهٔ وجوب را مي آوريم. بنابراين بر اثر نداشتن لفظ و بيان اينكه اين متن واقع است و برداشتن وی ممکن نیست و اوست و لیس الا هو، از آن به وجوب تعبیر میکردیم. پس تأکد و وجوب وجود کاری به مواد قضایا و نسبت بین آنها ندارد. پس مواد ثلاث مربوط به قضایا و مواد عقود و عناصر قضایاست. بنابراین اگر چنین بگوییم بحث در قالب قضیه مطرح میشود. اسناد وجود به واجب ضروری است در این صورت سخن به شکل سایر قضایا در می آید؛ ولی در واقع بحث وجوب واجب از مواد ثلاث بیرون است. در هر صورت اگر از این مطلب تنزل کنیم و بپذیریم که بحث در حیطهٔ نسبت در قضایاست بحث فخر رازی پیش می آید؛ یعنی نسبت وجود به واجب تعالى نسبت ضروري و وجوبي است. در اين صورت اكنون وارد بحث مي شود: آيا وجود حق تعالى واجب است و وجوب دارد؟ پس وجود واجب ملزوم و وجـوب لازم اوست، و بين لازم و ملزوم در همه جا عليت حكمفرماست. پس وجـوب لازم معلول وجود ملزوم است، و علت مقدم بر معلول است در ایــن صــورت آن وجــود ملزوم و علت در رتبه قبل از وجوب قرار دارد، پس في نفسه و در رتبه خودش، كدام ماده از مواد ثلاث را داراست؛ آیا ممکن است و یا واجب است و یا ممتنع؟ در پاسخ میگویید: آن وجود ملزوم باید واجب باشد، نقل کلام در آن وجوب میکنیم. ایس وجوب نیز لازم و معلول وجود است و در رتبهٔ بعد قرار دارد، پس ملزوم و علت وي، يعني وجود واجب، كه علت اين ملزوم است، به كدام يك از مواد ثلاث متصف است؟ در این صورت باز همان سخنان عود میکند. فصل ٦: فی استیناف القول فی الجهات الثلاث و دفع شكوك قيلت في لزومها. إن من التشكيكات الفخرية فـــى هـــذه الجهات العقلية... اين تشكيك از ناحية تجزيه و تحليل معانى در وعاى ذهن است، و لذا ملاحظة لازم و ملزوم جداى خارجى خلط مسائل و احكام ذهنى با خارج است. پس همين كلمة «هذه الجهات العقلية» يك جواب فنخر رازى است التي هي عساصر العقود و موادها در ابتداى منهج فرموديد:

العقد و القضية تـرادفــا ١٠٠ ... ... ... ... ... ...

عقود، یعنی قضایا و عناصر به معنای مواد و همان وجوب و امکان و امتناع است. پس ماده عطف تفسیری بر عناصر است بحیث لا یمخلو عمنها شمیء ممن الأحكمام و الأوصاف در نسبت احكام و اوصاف و خلاصه محمولات به موضوعات يكي از اين سه جهت در كار است. پس نسبت يا صلابت دارد، و يا عدمش صلابت دارد، و يا هيچ كـدام از أن دو نسيست كــه وجــوب و امـتناع و امكـان است أنّ الوجـود الواجـبي وی میخواهد وجود را علت برای وجوب بگیرد؛ زیرا وجود ملزوم و او لازم است لو کسان مسلزوماً للسوجوب یک ذره را از او بسر کسار بىداری او را اجموف از این ذره کردی و جدا، که وجود واجب ملزوم و لازمی به نام وجوب دارد که معلول وجود است، و وجود علت است. اكنون مي پرسيم خود علت و ملزوم از این وجوب و امتناع و امکان به کدام یک متصف است؟ اگر به علت واجب است، و واجب لازم أن است نقل كلام به علت ميكنيم لوكان ملزوماً للوجوب لزم كون الوجوب معلولاً له؛ يعني معلول وجود واجبي است اين يک مقدمه، و کل ممکن معلول لذاتـــه مقدمهٔ دوم است. پس وجوب هم معلول ذات حق است و كل ممكن لذاته واجب لعلته هر ممكن ذاتي كه از ناحية وجود علت واجب است فيتقدم على هذا الوجوب كه لازم است وجوب آخر، زیرا خود ملزوم، یعنی وجود واجب به کندام یک از مواد موجّه است وجود برای وی واجب است و یا ممتنع و یا ممکن لا إلی نهایة این بود اشکال فخر رازي.

۱. شرح منظومه، منطق، ص ۴۶، چاپ سنگی.

#### پاسخ فخر رازی در معنای وجوب وجود

والجواب جواب اول اینکه، این جهات ذهنی و عقلی اند و در قضایا و در تحلیل آنها به موضوع و محمول راه پیدا میکنند؛ ولی در خارج متن وجود، وجوب و تاکّد و قوت دارد. پس این معنای وجوب با آن معنای کیفیّت نسبت تفاوت دارد. ثــانیاً، بــر فرض مماشات میگوییم: در وعای ذهن وجودی و وجوبی لحاظ میشود، و چون به متن خارج دسترسی نداریم، این حقیقت ذهنی، که عنوان و مرآت خارج است، در وعای ذهن به لازم و ملزوم تحلیل میشود، ولی این تحلیل همانند بیاض و جسم در «جسم» ابیض نیست که جدایی شان را شاید، بلکه این لازم و ملزوم ذهنی در واجب و وجوب وي در خارج انفكاك نمي پذيرد. پس اگر بخواهيد بحث ذهني را در خارج بیاورید، میگوییم خارج صرف وجود است، و این تحلیل ذهنی را بر نمیدارد و الجواب على ما ذكره الحكيم الطوسي آين فرمايش را در فصل هيجدهم نمط چهارم شرح مرحوم خواجه بر انثلاات مي يابيد أنّه لا يلزم من كون الوجوب لازماً له ايـنكه وجوب را محمول قرار میدهید، و در وعای ذهن آن را لازم و معلول میگیرید کونه معلولاً لازم نیست که در خارج هم معلول بوده باشد، بلکه ذهن چیزی اعتبار میکند و آن را در ذهن تجزیه و تحلیل میکند؛ ولی لازمهٔ آن معلول بودن در خارج نیست فإن الحقّ حرف واقع اينكه أن الوجوب و الإمكان و الامتناع أمور معقولة همان چيزي كه در اصل عبارت أورده بود، فرمود: اين جهات عقلي هستند تحصل في العقل اينها عناصر عقود و عناصر قضایا هستند، و بیان کیفیت نسبت بین محمول و موضوع میکنند. پس ظرف تحقق و وعاى وجود آنها ذهن است تحصل في العقل من إسناد بعض المتصورات إلى الوجود الخارجي؛ يعني ذهن بعضي از متصوّرات را به وجود، يعني به محمولات و لوازم تجزیه و تحلیل میکند واین محمول را به آن موضوع نسبت می دهد و می گوید این حکم برای او قطعی و بتّی است و هی و این متصورات، یعنی

حقيقت جهات في أنفسها معلولات للعقل معلولات ذهن است، و ذهن آنها را اعتبار و لحاظ ميكند، و البته آنها منشأ انتزاع خارجي، و نفسيت و واقعيت دارند. بنابراين، اين اعتباری واقعی است، و نه اعتباری نیش غولی پس این معانی معلول ذهنند، و البته این معنا موجود در ذهن، که معلول ذهن است، عنوان یک حقیقت موجود در خارج است بشرط الإسناد المذكور و ليست اين متصورات و جهات مواد بموجودات فسي الخارج وعای تحقق این لوازم در ذهن است، پس در خارج متحقق نیستند حتی تکون علمة للأمور التي تسند إليها ضمير اسناد به امور، يعنى مواد ثلاث بر مىگردد أو معلولة لها پس در هنگام بحث از مواد ثلاث سخن از امور خارجی نیست تا سخن از معلولیت خارجی آنها و یا علیت ذات برای آنها به میان آید. سخن از علیت و معلولیت در امور خارجی غیر از امور ذهنی است، در حالی که سخن از مواد ثلاث در قضایا و تجزیه و تحليل ذهني و نسبت بين آنها و كيفيت نسبت آنهاست. پس اينها از منشآت نفس ناطقه هستند جز آنکه اینها معانی هستند که به لحاظ و اعتباری از خارج انتزاع می شوند، و در خارج عنوان دیگری دارند، و در خارج چیزی جز متن حقیقت و عین وجود و تأكد وجود و تصلب حقيقت نداريم، اما در ذهن سخن از جهات و مواد است، پس این سؤال و تشکیک از حریم بحث خارج است، حتی دربارهٔ ممکنات نیز چنین است. آنچه در خارج تحقق دارد وجود ممکن است که وجوب بالغیر دارد، ولی وقتی ممکن را از وعای خارج به ذهن میآوریم و وجود را از وی برهنه میکنیم و با قطع نظر از خارج میگوییم، ماهیت وی ممکن است، و وجود بـرای وی ضروری نیست وگرنه در خارج و جود زید یا ضروری است و یا عدمش ضروری است. پس امكان به لحاظ قطع نظر از خارج است؛ مثل اينكه كسى را چشم بسته و در جلو او اولین و آخرین را سان دهند. او وقتی اسم هر کس را ببرید میگوید ممکن است، چون چشم وي باز نيست تا ببيند كه در خارج محقق هست و يا نيست و الا در خارج یا زید موجود است یا نیست کما أنّ تصور زید تصور صورت ارتسامی زید در ذهن و

إن كان معلولاً لمن يتصوره لا يكون علة لزيد و لا معلولاً له اينجا هم همين طور عنوان وجوبى راكه ذهن لحاظ مىكند، نسبت به واجب اين طور است، نه علت است براى او و نه معلول و كون الشيء واجباً... معقول هو الوجوب. پس در ذهن ضرورت وجود براى ماهيت را وجوب مىگوييم؛ ولى در خارج چيزى جز وجود متصلب و متأكد نيست.

## اشکال دوم فخر رازی

و منها از تشکیکات فخریه أن نقیض الوجوب و هو اللّاوجوب عدمی فیکون هو ثبوتیا، دانشمندان میگویند مواد ثلاث وجوب و امکان و امتناع عدمی اند. مراد از عدمی بودن مواد ثلاث چیست؟ مراد از اینکه وجوب و لا وجوب عدمی هستند چیست؟ در این صورت سؤال میکنیم: آیا اجتماع نقیضین و ارتفاع آن جایز است؟ پاسخ میدهید: خیر، در این صورت چگونه هم وجوب و هم لا وجوب هر دو عدمی باشند؟ اگر نقیض و جوب لا وجوب است چگونه می توان به هر دو نقیض گفت عدمی است؟ در حالی که اگر یکی عدمی است دیگری باید وجودی باشد حال آنکه دانشمندان گفتند مواد ثلاث عدمی اند.

## اشكال ديگر

و أيضاً هو وجوب تأكد الوجود است، پس چگونه عدمی است؟ فكيف يكون عدمیاً؟ ايشان همهٔ مطالب را درهم آميخت. سخن از خارج میگوييد و يا سخن از مواد ثلاث ذهنی؟ در اين سؤال خلط بين خارج و ذهن شده است. مرحوم آخوند به دو وجه از آن پاسخ گفت: و الجواب أنّه وجوب ليس عدمياً، بمعنی المعدوم المطلق أو بمعنی ما يؤخذ في مفهومه سلب شيء ما كه میگوييم شیء عدمی است، دو وجه است يك وقت معدوم مطلق است؛ مثل شريك الباری و ممتنعات آنها هر چه هستند، معنا

ندارند و نفسیت ندارند و مثل ۲=۵×۲ که معنا ندارد، و در هیچ وعایی تحقق ندارد. از این سنخ در فلسفه تعبیر میشود که آنها نفسیّت و نفس الأمری ندارند. در اسناد بــه نفس الأمر دو گونه مي توان گفت: در كلمهٔ مركب مي توان به يكي از اجزاء نسبت داد: نفسيت و يا نفس الأمري و نفس الأمريت. در هر صورت آنكه نفس الأمري نـدارد واقعیت ندارد و دروغ است، و آن چیزی که نفس الأمریت دارد، واقعیت دارد. ۲=۲×۲ در متن نظام هستی واقعیت دارد. پس یک وقت میگوییم این مطلقا معدوم است، و یک وقت میگوییم این عدم را برای او میآوریم، ولی نمیخواهیم بگوییم این سلب مطلق است، بلکه میخواهیم بگوییم در وعای خارج تحقق ندارد. یک وقت میخواهیم بگوییم عدم ملکه است یک وقت میگوییم امکان معنای سلبی است. پس همهٔ این معانی موطنی واقعیت ندارد، خواه در ذهن و خواه در خارج، و چون وجود وسعت دارد گاهی به تعقل عقلی نور وجود عدم را هم میگیرد، و مقابل و ضد خود را شامل میشود، و در ذهن تصور میشود، و آن هم به جهتی مورد تصور قرار میگیرد، و الّا عدم در هیچ موطنی تحقق ندارد. اکنون که این مقدمه روشن شد: دربارهٔ این سخن خود که جهات ثلاث عدمی هستند، مراد کدام یک میباشد؟ آیا عدم مطلق است و یا مثل جواهر و یا اعراض موجود است؟ قبطعاً وجبود مستقلی مثل جوهر و یا همانند عرض وجود فی نفسه ندارد، ولی آیا عدم مطلق است؟ در پاسخ گوییم: عدم مطلق هم نیست، و معدوم بودن جزء معانی مشترک است و بـر مـعانی گوناگون اطلاق می شود، پس مراد از عدم در کلمات قوم چیست؟ و الجواب آنه وجوب ليس عدمياً بمعنى المعدوم المطلق أو بمعنى ما يؤخذ في مفهومه سلب شيء، بل بمعنى المعدوم العيني دو وجه است الموجود في الذهن پس معدوم مطلق گرچـه در خارج معدوم است، در ذهن تحقق دارد، و به تحلیل ذهنی بین موضوع و محمول نسبت برقرار میشود. گاهی این نسبت تصلب دارد، و حتمی است و گاهی چنین نیست. اکنون دفع دخل مقدر میکند. و سخن از نقیضان که در عنوان شک بود به میان

مي آورد، و النقيضان، يعني وجوب و لا وجوب دخل اين است: دو نقيض همه اشياء را شامل می شود. شیء یا واحد است و یاکثیر و به طور مستوفا همه را شامل می شود. پس نقیضان از اوایل بدیهیات بود، و همهٔ قضایا باید به او منتهی شوند و آن دو زیر بنای همه معلومات هستند و در استنتاج مجهولات باید از معلومات کتبی و در نهایت به معلومات بدیهی، یعنی همین قضیه برسیم. پس این وجوب و لا وجوب که نقیضان هستند و إن اقتسما جميع المفهومات درست است كه همه را شامل هستند و جسميع مفهومات را در بر میگیرند و آن مفاهیم یا وجوب هست و یا لا وجوب ولکن لا یلزم صدقهما كلياً على جميع الموجودات البته با قيد العينية لازم نيست كه اين وجوب و لا وجوب حتماً بر جميع موجودات عيني خارجي صدق بيايد، گرچه به طور قسمت مستوفا همهٔ مفهومات را شامل شود، اما برای موجودات عینی خارجی چنین نیست، پس طرف نقیض اثباتاً و نفیاً در خارج صدق نمی آید، به این نحوه آلیس المستنع و الممكن العام نقيضين، ممكن عام شدني است و ممتنع نشدني است ايسها نقيضين هستند، ولي آيا اينها حتماً بايد در موجودات عيني خارجي تحقق پيدا كنند، آنكه ممتنع است در خارج معدوم است و أحدهما و هو الممتنع معدوم پس لازم نيست اگر حرف جهات را پیش آوردیم، حتماً آنها در خارج پیاده شوند، ولو اینکه بــه حسب استیفای قسمت همهٔ مفاهیم را شاملند تا اینجا از جهت سلبی اکنون از جهت ثبوتی مي فرمايد: و ليس يلزم أن يكون كل ممكن بالإمكان العام موجوداً في الخارج، هر چيزي که امکان عام داشت لازم نیست، در خارج موجود شود پس حتماً لازم نیست هر دو نقيض در خارج بر موجودات عيني صادق باشد، بل ربما لا يوجد إلا في الذهن ممكن عام بر شریک الباری هم صادق است و بر عنقا نیز صادق است، و ممکنات دیگر که هنوز تحقق پیدا نکردهاند، ممکن به امکان عام هستند پس در خارج تحقق ندارند. پس با آن امکان عام ثبوتی است، ولی در وعای ذهن موجودند و لازم نیست حـتماً طرفین نقیض در وجودات عینی بیایند تما ایس اشکالات پیش آید. پس استیفای

قسمت در مفاهیم دارند و در متن واقع وجوب تأکد وجود است و البته مطلبی ثبوتی است، ولی آن وجوبی که در ذهن وجود دارد در خارج سلبی است و لازم نیست که در خارج متحقق شود. بنابراین طرفین نقیض در خارج ایجاباً در سلبا لازم نیست محقق باشند.

### شک دیگر فخر رازی

و منها أن ثبوت شيء لشيء مراد امكان و وجوب براي موضوعات مطابق بـحث ماست ثبوت وجوب و امکان برای موضوعات لازم نیست که در ظرف ثبوت شیء، يعني موضوع، ثابت و موجود باشد. ظرف اتصاف موضوع ممكن است ذهن باشد، و ممکن است خارج باشد. در هر صورت ثبوت شيء بـراي مـوضوع مستلزم ثـبوت ثبات در ظرف اتصاف نیست. پس این مواد ممکن است متحقق نباشند. البته موضوع که مثبت له است باید در ظرف اتصاف محقق باشد؛ مثل ثبوت عمی برای زید. اگر عمی برای زید ثابت است، معنایش این نیست که در ظرف اتصاف زید به عمی در خارج و یا ذهن، عمی موجود و ثابت باشد، بلکه باید مثبت له، یعنی زید ثابت باشد. در امکان نیز چنین میگوییم امکان شیء ثابت است که برای موضوع ثابت است، و موضوع أن وجود خارجي است، و وجود خارجي، كه مثبت له است، اگر داراي امكان باشد، معنای آن تحقق امکان در خارج نیست، بلکه باید خود شیء خارجی، یـعنی مثبت له در خارج موجود باشد منها أن ثبوت شيء مثلاً امكان و وجوب كه با بحث ما مناسب است لا يستلزم ثبوت الثابت، يعني خود همان امكان و وجـوب فـي ظـرف الاتصاف جه خارج و چه در ذهن كما هو المقرّر عندهم همه شان تصريح دارند بل انما يستلزم ثبوت المثبت له. اكنون نتيجه اين سخن أن است كه وجوب لازم نيست تحقق داشته باشد، بلکه باید وجود خارجی و متن اعیان متحقق باشد و در ذهن و تحلیل ذهنی وجوب را بر وجود بار میکنیم وگرنه در خارج به دنبال وجوب نگردید. پس

نمی توانید بگویید در خارج وجوب متحقق است؛ چنان که نـمی توانید بگـویید در خارج عمى متحقق است، بلكه تنها زيد در خارج متحقق است فحيتنذ متفرعاً بر اين حرف إذا كان بعض الأمور الذهنية كالعمى مثلاً ثابتاً في الخارج، يعنى در مثال عماى زيد براي زيد ثابت است لشيء و من المشهورات واو حاليه المسلّمة أنّ وجود الصفة في نفسها اکنون میخواهد تناقض را بر گردن قوم ثابت کند، پس اگسر عمی در ظرف اتصاف تحقق نداشته باشد، چنان که وجوب در خارج و ظرف اتصاف تحقق ندارد، در این صورت با این جملهٔ خود شما علما نمیسازد که وجود صفت عیناً وجود آن برای موصوف است؛ یعنی عمی و یا وجوب صفت است، و وجود آنها عین وجود برای موصوف است هو وجودها للموصوف بعینه پس تناقض بیش آمد، زیـرا از یک طرف در ظرف اتصاف، یعنی وجود مثبتِ له و خارج صفت تحقق ندارد، و از طرفی وجود عمای صفت برای موصوف آن و عین وجود موصوف آن است، و چون موصوف در خارج موجود است، پس عمي در خارج موجود است؛ زيرا وجود صفت عين وجود موصوف بوده است، پس تناقض پيش آمد «فإذن يكون لمثل هذا الأمر وجود عيني، پس عمى و وجوب و امكان و مواد ثـلاث وجـود عـيني دارنـد. بنابراین از یک طرف مقرر عند القوم عدم تحقق در خارج است، و از طرفی از مشهورات مسلم عند القوم أن است كه بايد تحقق داشته باشند فيكون من قبيل الأعراض الموجودة في الخارج، مثل عمي، امكان، و العقل يأبي من عدّ هذا المفهوم عمي و أمثاله من الموجودات العينية فضلا عن جعله من الأعراض.

# جواب از ملا جلال دوانی و فخر رازی\*

و الجواب يستفاد مما سبق من الفرق بين معنيي الوجود الرابطي و أنّ أحدهما شبهة فخر رازى اين بودكه، اگر صفاتى نظير امكـان و وجـوب و عـمى و امـثال آنـها بـر

درس نود و ششم: تاریخ ۶۸/۲/۲۶

موضوعات حمل می شوند، بنابر فرمایش قوم لازم نیست که در ظرف اتصاف ثابت باشند، پس عمی معنایی عدمی است، و برای زید ثابت است، و ظرف ثبوت زید خارج است. ثبوت عمی برای زید تنها مستلزم ثبوت خود زید است نه تحقق عمی در خارج و از طرفی قاعده ای مسلم از قوم در دست است که وجود صفت فی نفسها همان وجود موصوف است، و چون زید، که موصوف است، در خارج محقق است پس عمی در خارج محقق است پس از یک طرف عمی محقق است، و از طرف دیگر محقق نیست، این تناقض است.

در بحث وجود رابطی و رابط مطالبی گذشت که بسر اثر عدم فهم آنها این تنافی پدید آمده است. در آنجا بیان شد که قوم به هر دو قسم، وجود رابطی میگفتند، ولی مرحوم آخوند فرمود: برای جدا کردن و رفع اشتباه، آن دو قسم را در اسم گذاری جدا میکنیم؛ به یک قسم وجود رابطی و به قسم دیگر وجود رابط میگوییم.

در هر صورت: در قضایای ثنایی، که وجود مطلق محقق است، وجود رابط تحقق ندارد. در «اللّه موجود» و «العقل موجود» و امثال آنها عبارت از هلیت بسیطه و خلاصه در قضایایی که ثبوت شیء هستند، وجود رابط تحقق ندارد. در هلیات مرکبه، که ثبوت شیء است، وجود رابط تحقق دارد. در «الإنسان کاتب» وجود رابط تحقق دارد. و نیز تذکری در همان جا به اصطلاحی دیگر از وجود ربطی داده شد که خارج از بحث وجود رابط و رابطی بود و آن وجود ربطی همهٔ ماسوی اللّه به حق سبحانه است که در آن کلامی نیست و سخن ملا جلال دوانی در اسناد موجودات به صق سبحانه است که در آن کلامی نیست و سخن ملا جلال دوانی در اسناد موجودات به حق سبحانه عند التأمل همین است، اکنون از این سخن نمیگوییم.

پس دو قسم قضیه ثنایی و ثلاثی داریم که در اولی وجود رابط تحقق ندارد، و در دومی وجود رابط تحقق ندارد، و در دومی وجود رابط تحقق دارد. باز تذکر این نکته مفید است که قضیهٔ نحوی با قضیهٔ فلسفی تفاوت دارد، چنانکه در «زید موجود» نحوی زید را مبتدا و موجود را مشتق و

خبر میگیرد، و ضمیر رابط در خبر بین آن دو ارتباط برقرار میکند و انس به همین مسأله باعث اشتباه در آنجا شده است، در حالی که در «زید موجود» دو چیز نداریم، بلکه در حقیقت وجود شیء است نه وجود شیء برای شیء دیگر.

در هلیات مرکبه بحثی در محمول کردیم که گاهی محمول جوهر است، و گاهی عرض، و در هر دو صورت وجود في نفسه دارند؛ ولي برخي از اعراض وجود نعتي قرار نمیگیرند و محمول نمیشوند؛ مثل جسم. اما صورت بـا آنکـه جـوهر است، وجود ناعتی برای ماده دارد و بر وی حمل می شود. پس خلاصهٔ این نکته آن شد که اگر چیزی محمول قرار میگیرد باید وجود فی نفسه و ناعتی داشته باشد. و نیز باید توجه داشت که موجودات فی نفسه می توانند فی نفسه تعقل شوند، و وجود مطلق بر آنها حمل شود؛ مثلاً «البياض موجوده مي توان گفت؛ ولي وجود رابط نمي توانـد مستقلاً ملاحظه شود و «موجود» برای آن بیاوریم، بلکه وی وجود حرفی دارد، و در ضمن طرفین قضیه مورد تعقل است. پس و جود محمولی، همان و جود مطلق بود و وجود رابط همان بود که طرفین قضیه را به همدیگر متصل مینمود. این وجود رابط اضعف موجودات است، حتى كأنّ در نوع با آنها مخالفت دارد با آن بياني كه دربارهٔ تشکیک وجود و جمع بین این دو جمله آخوند که وجود رابط را با وجود محمولی دو نوع شمرده است. پس در «الجسم ابیض» خود جسم و ابیض هر دو موجودند، و وجود محمولی دارند آن گاه وجود دیگری بین این دو وجود پیوند میدهد و آن وجود رابط است، اکنون منافات بین این دو جملهٔ آقایان، که فخر رازی گفت «هـو المقرر عندهم» و اين جملة «و من المشهورات المسلّمة» مرتفع مي شود: در جملة اول كه ثبوت شيء لشيء مستلزم تحقق ثابت در ظرف اتصاف نيست؛ يعني وجود محمولي و رابطي در ظرف اتصاف لازم نيست؛ مثلاً زيد داراي وجود محمولي است؛ ولي اعمي كه يك مفهوم سلبي است در خارج براي زيد ثابت است، ولي اين ثبوت لازم ندارد که عمی در خارج وجود محمولی داشته باشد. پس وجود رابط برای عمی در خارج برای زید هست، ولی خود عمی همانند بیاض وجود محمولی ندارد، گرچه عمی برای زید به وجود رابط متحقق است. پس لازم نیست هر صفتی در خارج وجود رابطی داشته باشد و در تصالح اتفاقی همین حرف عنوان می شود. پس زید ممکن است، و وصف امکان برای ممکن تحقق دارد، و به وجود رابط به وی مرتبط است؛ ولی خود امکان وجود فی نفسه مثل بیاض ندارد. بنابراین چنین نیست که حتما وجود رابط به عنوان صفت مستلزم وجود رابطی این صفت هم باشد. پس اتصاف موصوف به صفت صحیح است و ممکن است صفت به آن اضعف مراتب وجود، یعنی به وجود رابط برای موصوف ثابت باشد. جملهٔ اول که فرمود: «مقرر عند القوم» مراد آن بود که در ظرف مثبت له، صفت تحقق و تقرر ندارد. یعنی صفت به وجود رابطی تحقق ندارد، و در جملهٔ دوم که فرمودند: «صفت برای موصوف باید تقرر رابطی تحقق ندارد، و در جملهٔ دوم که فرمودند: «صفت برای موصوف باید تقرر داشته باشد». یعنی به وجود رابط صفت برای موصوف محقق است، و شما بین این دو فرق نگذاشتید و باعث ایراد و اشکال شد.

و الجواب، يستفاد مما سبق من الفرق بين معنيى الوجود الرابطي كه يكى رابط بود و ديگر رابطى بود و أن أحدهما اين دو معنا و هو الوجود الذي في الهليّات المركبه اين بحث در مواد و عقود و عناصر و قضاياست. هليات بسيطه، مثل زيد موجود است؛ ولى در اينجا مراد هليات مركبه است. پس وجود رابط در هليات مركبه غير از آن ديگرى، يعنى وجود محمولى و رابطى است، لذا فرمود: عند الآخر و هو؛ يعنى آن آخر و جود فى نفسه دارد، خواه جوهر و خواه عرض، داراى وجود ناعتى بوده و يا نبوده باشد، وجود محمولى و وجود فى نفسه دارند؛ مثل صورت جسميه و صورت نوعيه و بياض و سواد و «الله موجود» و «العقل موجود» و امثال آنها، كه داراى وجود محمولى هستند.

اکنون مثال برای این آخر آورد. و هو وجود الأعراض و بالاتر از وجود اعراض در جواهر هم وجود محمولی را بیاوریم و الصور الحالّة، که نعت واقع می شوند «و أن

قولنا وجود «ج» مثلاً هو بعینه وجود لـ «ب»». همان طور که قبلاً گفته شد مثال را در علایم اختصاصی به مورد مثال دارد؛ مثلاً علایم اختصاصی به مورد مثال دارد؛ مثلاً اگر بیاض بگوییم شخص خیال میکند که مختص به بیاض است.

در هر صورت گاهی وجود «ج» که خود فی نفسه بوده، و مثل بیاض بـوده و در دامن موصوف خود مي باشد. ولي جملة دوم غير از أن است لذا فرمود: غير معني قولنا وجود "ج" في نفسه هو أنه موجود لـ "ب"؛ يعني وجود جيم وجود رابطي نيست، بلكه تنها وجود رابط و تحقق براي موصوف دارد و أنّ "ج" في الأول كه فرموديد: هو بعينه وجوده لـ "ب". لابد و أن يكون من الأمور الموجودة في أنفسها؛ يعني بايد خودش تحقق داشته باشد، وجود رابطي داشته باشد لا بالعرض پس بايد خودش تحقق داشته باشد بخلاف الثاني كه «وجود "ج" في نفسه هو أنه موجود ا "ب"». مثل وجود رابط است كه برای خودش فی نفسه تحقق ندارد، حالاکه این دو وجه معلوم شد چه بسا وصف هم برای موضوع تحقق دارد و خود نیز وجود نی نفسه دارد، و چه بسا وجـود رابـط و وصف برای موضوع تحقق دارد، ولی خودش وجود فی نفسه ندارد؛ یعنی شرح جملة «مقرر عند القوم» است كه اين وجود رابطي في نفسه ندارد. سخن دوم مشهور این است که صفت در ظرف اتصاف برای موصوف تحقق داشته باشد؛ یعنی به وجود رابط متصف هست و من لم يحصل در اينجا باز نكرده، ولى در صفحه ٣٢٧ «المرحلة الثانيه في تتمة أحكام الوجود» اولين بحثى كه بيش مي آيد اين است «فصل في تحقق الوجود بمعنى الرابط». همان بحثى راكه در آخر منهج اول به صورت فشرده فرمود در اين مرحلة ثانيه به تفصيل بحث ميكند و در صفحة ٣٢٩ «و ما حكم به السلف الصالح» در فرق دو نحو وجود رابطی است، و همین سخنی بود که اینجا داشتند و فرمودند: باید بین دو معنای وجود رابط و رابطی فرق بگذاریم و در صفحهٔ ۳۳۰ در «وهـم و تنبيه» فرمود: «إن بعض من أجلَّة المتأخرين» مراد ملا جلال دواني است. پس هــمين جمله که «من لم یحصل»، یعنی ملا جلال دوانی اهل تحقیق نبود، و من لم یحصل

الفرق بین المعنیین تعیر، بل ربّما تسلّم الفساد اللازم و التزم و من حقّق الأمر تعیرف أنه قد یکون الشيء ممتنع الوجود في نفسه بحسب الأعیان ممکن الوجود الرابطي بالقیاس إلی الغیر. این حرف دارای شعبی است که عنوان، و در مورد آن بسیار بحث می شود. یک وقت چیزی در خارج ممتنع الوجود است، ولی وجود رابطی آن بالقیاس الی الغیر ممکن است؛ مثل عمی و امکان و معانی دیگر غیر متحقق و غیر ممکن التحقق در خارج، که نمی توانند وجود فی نفسه داشته باشند. پس این برای کلی است و دارای شعبی و امثلهای است و حتی ممتنع مثل خلاً را شامل می شود، و می توان برای وی نیز به قیاس امکان وجود رابطی در نظر گرفت. پس با توجه به این کلمات تناقض مرفوع است. پس به لحاظ وجود در ظرف اتصاف موجود است، و به لحاظ وجود رابطی در ظرف اتصاف موجود است، و به لحاظ وجود رابطی در ظرف اتصاف موجود است، و به لحاظ وجود نیست.

من هاهنا أيضاً اين هم شبيه به همين شبهه هست كه تقريباً متكون و متولد از اوست؛ ولى به صورت «منها» نياورده و آن را به صورت يك شبهه مستقل عنوان نكرده است، پس شبيه همين شبهه است و من هاهنا ايضاً نشأت الشبهة التي أوردها طائفة من أهل الشغب و الجدال على المحصلين من الفلاسفة العظام و هي آن شبهه اين است كه أنه إذا لم تكن للإمكان صورة في الأعيان كه مى بينيم صفت امكان مثل عمى مى باشد. مواد ثلاث، كه وجود تعقلى و عقلانى دارند، همانند برخى از اعتبارات عقلى در خارج تحقق ندارند حالا كه در خارج امكان تحقق ندارند شما مى فرماييد در خارج تحقق ندارند حالا كه در جون امكان تحقق ندارد اين شىء، كه در خارج هست، يا واجب است و يا ممتنع و چون امكان در خارج تحقق ندارد. پس زيد موجود در خارج يا بايد واجب باشد و يا ممتنع ممتنع. امتناع كه معنا ندارد پس واجب است، در حالى كه وجوب هم طبق فرض در خارج محقق نيست. پس اگر امكان در خارج تحقق نداشته باشد، لم يكن الممكن ممكناً إلا في الأذهان در ذهن بايد امكان براى موضوع ملحوظ بياوريم و بگوييم: ممكن است وگرنه در خارج ممكن نداريم و في اعتبار العقل فقط لا في الأعيان فيلزم ممكن است وگرنه در خارج ممكن نداريم و في اعتبار العقل فقط لا في الأعيان فيلزم

أن يكون الممكن في الخارج إما ممتنعاً أو واجباً لعدم خروج شيء عن المنفصلة الحقيقية پس به طور قطع شيء از اين سه بيرون نيست: يا ممتنع است يا واجب، ممتنع نيست «و إلا لم يتحقق» پس واجب است. چرا نميگوييم ممكن است؟ براي اينكه شما می فرمایید صفت امکان در خارج تحقق ندارد، در حالی که وی توجه ندارد که معنای عدم وجود امكان در خارج آن است كه مثل بياض نيست؛ يعني وجود محمولي في نفسه ندارد، ولي وجود رابط در خارج دارد، ولو وجود رابط، انزل وجـودات است. پس وجود رابطی ندارد و لك أن تدفعها، زيرا اين شبهه از شبههٔ قبلي متولد شد پس بما تحصّلت أنه لا يلزم من صدق الحكم على شيء بمفهوم بحسب الأعيان كــه مــي فرماييد ممكن و وصف امكان را برايش مي آوريد لازم نيست كه أن يكون ذلك المفهوم واقعاً في الأعيان، كه وجود رابطي وجود و في نفسه مثل بياض داشته باشد، اين يك وجه در جواب شبهه متكون از آن شبههٔ قبل. و أيضاً يجرى هذا الاحتجاج فـي الامــتناع جــه اختصاصی دارد که شما امکان را مثال زدید. مواد ثلاث در این حکم یکسان است. امتناع و وجوب هم همين طور است. و ليس لامتناع الممتنع صورة في الأعيان حالا در خارج ما بگوییم شریک الباری ممتنع است، این ممتنع چگونه است؟ امتناع در خارج تحقق ندارد تا بگوییم ممتنع است، در حالی که ایشان بین حمل رابط و رابطی که وجود في نفسه دارد فرق نگذاشتند. فالحلُّ ما ذكرناه.

## تصالح اتفاقي يا جمع بين أراء

آخوند در این کتاب مثل جمع بین داین فارابی جمع بین آرا کرده و موارد فراوانی در آن موجود است. مراد از جمع بین آرا آن است که وی بیان عدم تنافی آرا کرده است. دربارهٔ نفس، اقوال و آرایی فراوانی بیش از هر مسألهٔ دیگر موجود است؛ یعنی قریب به صد قول در آن وجود دارد. اصول و امهات آرا را شیخ در کتاب نفس شفا

كتاب نفس شفاه، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، مقالة ١، فصل ٢، ص ٢٨.

آورده است و آخوند اکثر آرا را امضاکرد اوگفت: این آقا به این جهت گفت و آن آقا بدان جهت گفت و آن آقا بدان جهت گفت و کسانی که غور و تعمق در حرف نکرده اند و ساحل پیمایی دارند به نظرهٔ اولی الفاظ را نگاه میکنند و خیال میکنند بین گفتار بزرگان منافات است. دراین تصالح اتفاقی، طرفین اتحاد و اتفاق دارند و بین اقوال و آرایشان تخالف نیست، در این کتاب مواردی داریم که خودش جمع آوری شود، ولو به طور خلاصه یک جمع بین کتاب مواردی داریم که خودش جمع آوری شود، ولو به طور خلاصه یک جمع بین آراء به دست می آید. آن چیزی که فارابی نوشت جمع بین دارین است؛ یعنی بین رأی ارسطو و استادشان افلاطون است.

افلاطون فرمایش هایی دارد و ارسطو نیز فرمایش هایی دارد. افرادی که متعمق نبودند، خیال کردند، بین گفتار این استاد و شاگرد تنافی است و ایشان جمع بین آرا نوشت به اینکه در کلامشان تنافی نیست و هر دو درست گفتند. در این کتاب در موارد بسیاری جمع بین آرا شده است، و این مورد اولین بار است که تصالح اتفاقی شده است؛ ولی پیش ترها نداشتیم. در کلمات قدما می یابید که این معانی، یعنی مواد عقول وجود و تحقق واقعیت ندارند، و ثابت نیستند، و به اقوال آقایان دیگر برخورد می کنی می بینید آنها می فرمایند این معانی ثابت و متحقق است، پس هم متحقق هست و هم متحقق نیست. مرحوم آخوند می فرماید: هر دو فرق درست گفتند، و آنها خودشان متحقق نیست. مرحوم آخوند می فرماید: هر دو فرق درست گفتند، و آنها خودشان زبان همدیگر را می فهمند و می دانند آنی که گفت وجود دارند؛ یعنی وجود رابط دارند و آنهایی که گفتند وجود ندارند؛ یعنی به وجود رابطی، موجود نیستند و محمول فی نفسه ندارند. هر دو فرقه درست گفتند و الآن داریم این را پیاده و عنوان می کنیم.

تصالح اتفاقي. إنَّ ما اشتهر من الحكماء المشائين أتباع المعلم الأول الحكم بوجود هذه المعاني العامة اين معانى عامه با وصف عنواني عامه ظرف تحقق و تقررشان در وعاى

١. الأسغاد الأربعة ج ١٨ نفس، باب ٥٥ فصل ٥٠ ص ٢٤١، (چاپ اسلاميه).

ذهن است، ولى ايشان متوجه نيستند. كالوجوب و الإمكان و العليّة و التقدّم و نظائرها ١، مثل حدوث و قدم پس «إن ما اشتهر» مبتدا و «الحكم» خبر است. و أنهم يخالفون الأقدمين من الحكماء الرواق حيث قـالوا: بـان نـحو وجـود هـذه المـعاني و انـما هـو بملاحظة العقل و اعتباره؛ يعنى در خارج تحقق ندارند، زيـرا أنـها را در مـلاحظات عمقلی و اعمتبارات آن موجود میداند. سخن اول این بود که «بوجود هذه المعاني العامة» اينها مي فرمايند «بملاحظة العقل و اعتباره» در خارج وجود ندارند، و چون این سخن را درست نفهمیدند، تنافی از آن فهمیدند فمنشأ ذلك ما حققناه این شهرتی که پیدا شده است که مشاء با اشراق مخالفت کرده است منشأ درستي ندارد، بلكه ناظران به اين دو سخن فرق بين وجود رابطي و رابط نگذاشتند. همین بحث وجـود رابـطی و رابـط در آخـر مـنهج اول بـیان شـد و سخن از عمى نيز در آنجا گذشت، زيرا فرموده بود: عدم را بـه هـمين وزان وجـود رابط و رابطی دارای تقسیماتی است؛ یعنی فرموده بود: «و هذه الأقسام متأتیة في العدم على وزان ما قيل في الوجود» أنجا هم اشاره كرديم الآن به عنوان بيان أن حرف، که در آخر بحث وجود رابط و رابطي عنوان شد، دربارهٔ همين عمي، که معناي عدمي دارد، حرف وجود رابط را أورد، البته چند قسم وجود رابطي بود و كدام قسم در عدم ممكن است در مرحلهٔ دوم هم به تفصيل عنوان مي شود، و في التحقيق و عند التفتيش لا تخالف بين الرأيين ما نميگوييم: جمع بين دو رأي ميكنيم، بـلكه حـرف جمع نیست، بیان مراد طرفین است. پس تنافی نیست تاکه جمع شود و لا مناقضة بین القولين به چه بيان؟ فإن وجودها وجود معاني عنامه فني الخنارج عنبارة عن اتَّصاف الموجودات العينية بها بحسب الأعيان. نه اينكه خودشان هم وجود رابطي في نفسه داشته و همانند بياض باشند. پس در «الجسم أبيض» بياض وجود محمولي في نفسه دارد، ولى در «الجسم ممكن» امكان وجود في نفسه در خارج ندارد، ولو اينكه

١. ر.ك: شرح منظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ١.

موجودات عینی به امکان متصف هستند. این امکان به وجود رابط متحقق است و اضعف مراتب وجود را دارد.

و قد دریت أن الوجود الرابط في الهلیة المركبة الخارجیة لا ینافي الامتناع الخارجي للمحمول؛ یعنی امتناع الوجود الخارجی مثلاً، امكان وجود رابط برای جسم داشته باشد؛ ولی منافات ندارد كه وجود رابطی نداشته باشد و وجود آن در خارج مستنع بوده باشد فعلی ما ذكرناه یحمل كلام أرسطو و أتباعه، آن قول اول كه اتباع معلم اول، یعنی ارسطو به آن قائل شدند، و گفتند معانی عامه وجود دارند پس مراد آنها این است كه معانی عامه به وجود رابط وجود دارند فلا یرد علیه تشنیعات المتأخرین سیما الشیخ المتألّه صاحب الإشراق ـ برد الله مضجعه. این دعا جزء كتاب است.

و بما تحققت؛ یعنی آنچه در فرق میان رابط و رابطی که چه بسا شیء علاوه بر وجود رابط، وجود فی نفسه دارد و چه بسا وجود رابط، وجود فی نفسه ندارد فهمیدی انکشف لك ضعف ما وقع التعسك به في بعض المسطورات الكلامیة الین فهمیدی انکشف لك ضعف ما وقع التعسك به في بعض المسطورات الكلامیة این مطلب همان است که مرحوم حاجی در منظومه آورده است. ایشان از این راه پیش آمدند که امکان و معانی عامه در خارج تحقق داشته، و معانی ثبوتی دارند برای اینکه ارسطو و اتباعش گفتند و لذا ظاهر حرف رواقیون را، که قائل به عدم معنای ثبوتی شدند، نپذیرفتند، در حالی که حرف آن گروه را نفهمیدند و ادلهٔ آنها نیز علیل است، و دلیل متکلمان نمی تواند به ما کمک کند. پس دلیل کلام اتباع معلم اول در عدم تحقق معانی عامه در خارج به زبان متکلمان این است که مورد قبول ما نیست. من أن عدم الفرق بین نفی الامکان و الامکان المنفی و هما مفادا تثنیه است. لا امکان له و امکانه لا، این عدم فرق یوجب کون الامکان شبوتیاً. «لا امکان له» را در مستنعات می آورد و این عدم فرق یوجب کون الامکان شبوتیاً. «لا امکان له» را در مستنعات می آورد و ایمکانه لا»

ا. ناظر به مسألة بيست و ششم فصل اول شرح تجريد الاعتقاد علامه (ص ۵۱) به تصحيح و تعليق آيةالله حسن زاده است.

ممكن هست؛ ولى اين ممكن امروز معدوم است پس زيد «إمكانه لا» ميباشد؛ يعني امروز امکان وجودش نیست؛ ولی «لا إمکان له» یعنی هیچ گاه نـمیشود و مـمتنع است. أن دو عبارت «نفي الإمكان و الإمكان المنفي» مراد از نفي امكان، يعني «لا إمكان له»، يعنى ممتنع. پس امكان ندارد، و مراد از امكان منفى، يعنى اين ممكن امروز تحقق ندارد و امکانش امروز منفی است، نه اینکه امکان ندارد. پس این دو عبارت «نـفی الإمكان و إمكان المنفى» به لف و نشر مرتب «و هما مفادا» يعنى «لا إمكان له» كه نفى امكان است؛ يعنى در ممتنعات مي آيد «و إمكانه لا» امكان منفى است، و مربوط بـه ممكن معدوم است. متكلمين ميگويند: براي اينكه فرق بين ممتنع و ممكن معدوم بگذاریم، زیرا این دو با همدیگر تفاوت دارند. باید امکان را ثبوتی بگیریم وگرنه تفاوتي بين أن دو باقي نخواهد ماند. از اين رو گفتند يوجب كون الإمكان ثـبوتياً كــه امكان بايد ثبوتي بوده باشد، اين يك كلام ايشان. سخن ديگر متكلمان: و أن كل عدم فإنه يتعرّف و يتحقق بالوجود عدم را به وجود تعريف ميكنيد و چون عدم رفع وجود است، پس باید عدم به وجود شناخته شود، و اگر عدم مطلق است به وجود مطلق شناخته میشود. اگر اعدام خاصه هستند، رفع وجودات خاصه، یعنی رفع ملکات باعث شناخت آنها می شود؛ مثل اینکه عمی رفع بصر است که با بصر شناخته می شود. بنابراین فما یکون له عدم یکون له ثبوت پس با آن وجود ندارد، ولی ثبوت دارد و ما له ثبوت فهو ثابت. پس این معانی عامه ثابت و متقررند. بنابراین ایشان با این بیان به گفتار ارسطو و اتباعشان یاری رساندند.

## دو دلیل متکلمان در ثبوتی بودن امکان<sup>•</sup>

متکلمان در اختلاف متوهم بین ارسطو و اتباع وی،که معانی عامه را ثبوتی گرفتند و رواقیون،که آنها را منفی دانستند، طرف ارسطو را گرفتند و در معاضدت کلام

درس نود و هفتم: تاریخ ۶۸۷۲/۲۷

ارسطو و اتباع آنها معانی عامه، یعنی امکان و وجوب و امتناع را ثابت دانستند، و البته سخن خویش را در امکان پیاده کردند «و بما تحققت» در همین مطلب بود. مرحوم آخوند فرمود: اولاً، بین سخنان ایشان اتفاق است و اختلافی ندارند تا جمع بین آرای آنها شود، و محط کلمات ایشان با همدیگر تفاوت دارد: اگر ارسطو میگوید معانی ثابتند؛ یعنی دارای وجود رابطند و بر اعیان خارجی حمل میشوند و اگر آنها میگویند معانی عامه صنفی اند؛ یعنی وجود رابطی همانند بیاض ندارند.

پس در این جانبداری، متکلمان سر بی صاحب می تراشند، و دلیل ایشان نیز علیل است. ایشان برای معاضدت ارسطو دو دلیل آوردند: دلیل اول: با آنکه ممتنع و ممکن هر دو در حال حاضر معدومند، ولی ممتنع هرگز موجود نمی شود و شریک الباری تحقق نخواهد یافت، ولی زید معدوم در امروز فردا متحقق خواهد شد. پس بین امکان و امتناع تفاوت هست و از ممتنع به «لا إمکان له» و «نفی الإمکان» و از ممکن به «إمکانه لا» و «الإمکان المنفی»، یعنی امکان معدوم تعبیر کردند.

پس برای تفاوت گذاشتن امتناع و امکان و بیان عدم تحقق همیشگی و امکان تحقق، باید امکان را ثبوتی گرفت. پس گرچه هر دو به ظاهر اکنون عدمی هستند، ولی یکی ممکن است موجود شود و دیگری غیر ممکن است.

دلیل دوم متکلمان برای معاضدت کلام ارسطو: برای تعریف عدم از وجود کمک میگیریم. پس مضاف الیه و مسلوب و منفی عدم، امر ثابت است؛ مثلاً برای تعریف عدم مطلق از وجود کمک میگیریم و میگوییم نفی وجود مطلق، عدم مطلق است و اگر بخواهیم عدم خاص را تعریف کنیم نفی ملکات و نفی وجودات خاصه، تعریف عدم خاصه و عدم ملکات است. پس همین دلیل بر تحقق و ثبوتی بودن این اعدام است.

### پاسخ متکلمان از راه وجود رابط و رابطی

اکنون به پاسخ متکلمان میپردازیم: فإنه إن عنی به مراد متکلمان از ثبوتی بودن چیست؟ اگر مراد از آن إثبات أن الإمکان من الموجودات العینیة که امکان ثبوتی است؛ یعنی مثل بیاض در خارج موجود است و سپس حمل بر جسم می شود و گفته می شود: جسم ابیض است، پس امکان هم همانند بیاض است، و در «جسم ممکن است» امکان همانند بیاض ضمیمهٔ جسم می شود پس همانگونه که بیاض وجود فی نفسه و محمولی دارد، و دارای وجود رابطی است، امکان هم وجود رابطی دارد «فالکذب فیه ظاهر» پس ما قبول داریم که امکان حمل بر جسم می شود؛ ولی وجود رابطی محمولی و فی نفسه آن را قبول نداریم.

«و إن عني به أنه ليس من الأعدام». يعنى اكر مراد شما از ثبوتى بودن آن است كه امكان ولو در خارج معدوم است، ولى وجود رابط دارد و قضيهاى كه ممكن، محمول آن است، صحيح است، و اتصاف شيء به امكان واقعيت دارد، اين وجود رابط، كه انزل مراتب وجود است براى امكان ثابت است، و حتى قبلاً گفته شد كه اين وجود، كأن از ضعف در مقابل وجود قرار داده شده است و چنين گفته شد كه «قد اختلفوا في كونه غير الوجود المحمولي بالنوع أم لائم تحققه في الهليات» و قبلاً بيان شد از بس كه وجود رابط ضعيف است گويى رابط لا وجود است. پس انزل مراتب وجود است، و خودشان بعد وجود را ذات مراتب مى داند، و از وجود قوى به وجود رابط، بلكه اضعف از آن مى رسد. پس همه وجودند. در هر صورت اگر مراد ايشان از تحقق، وجود رابط امكان است اين مطلب مورد قبول ماست.

بل من المحمولات العقلية على الماهيات العقلية و العينية فـذلك هـو المـرام عـند المحصلين من الحكماء العظام اكنون اين دو عبارت «امكانه لا» و «لا امكان له» را بـه عبارتى كه سخت تقديم و تأخير نادرست دارد معنا مىكند، و من نسخ را نگاه كردم

همه به این صورت است. البته مطلب روشن است؛ اما یک تقدیم و تأخیر زحمت دهندهای در عبارت هست و معنی إمكانه لا، سلب الوجود العینی عن مفهوم الإمكان و معنى لا إمكان له عدم صدق الإمكان اين نسبت به عبارت بالالفّ و نشر مشوش است، و عيب ندارد، دومي كه «لا إمكان له» يعني عدم صدق الإمكان عليه دو شق دارد: ١. واجب؛ ٢. ممتنع. و اين عبارت در بالا اول بود؛ يعني «مفادا لا إمكان له» ولي الأن دوم شده است. اولي كه «إمكانه لا» امكانش ثابت شده است ولي داراي امكان هست؛ منتها در مقام بیان عدم تحقق و پیاده نشدن و فراهم نیامدن شرایطش فرمود: سلب الوجود العيني عن مفهوم الإمكان كه در خارج تحقق پيدا نكرد، پس اكنون معنا روشن است و معنى لا إمكان له عدم صدق الإمكان عليه؛ يعنى أن دومي كه يا ممتنع است يا واجب پس از وی نفی امکان میکنیم، ولی در اولی نفی امکان نمیکنیم، زیرا وجود عینی پیدا نكرده، و شرايطش تحقق نيافته است. كما في سائر الطبائع الذهنية مشكل در اين «كما» است. این «کما» مثال برای اولی یسی «امکانه لا» است نه برای «لا امکان له» که دومی است و بعد از او عبارت را آورده است، و لزومی نداشت که چنین آورده شود. اگر مى فرمود: و معنى إمكانه لا، سلب الوجود العيني عن مفهوم الإمكان، كما في ساير الطبائع الذهنية التي هي أوصاف الاشياء و لا يحمل عليها الوجود في الأعيان، و معنى لا إمكان له عدم صدق الإمكان عليه بي تشويش و اضطراب بود. انسان اكر تأمل نكند خيال ميكند «كما في ساير الطبائع» مثال براي دومين معنى است؛ يعني مثال «لا إمكان له» است، در حالی که مثال برای اولی است. پس طبایع ذهنیه تحقق دارند، ولی همنوز در خمارج تحقق بيدا نكردند التي هي أوصاف الأشياء ممكنات اوصاف الاشياء هستند، ولي شرایط تحقق آنها در خارج هنوز پیدا نشد. پس «إلا» و لابد «کما» مثال برای اولی است، و لا يحمل عليها الوجود في الأعيان اينها ممكن هستند، اما در خارج نميشود برای اعیان حمل شود و صورت عینی خارجی پیداکند و در خارج به وقوع بهیوندد. پس به این نحو نیست. بنابراین در اول یعنی در «إمکانه لا» مصادیق بسیاری دارد. اوصاف و احکام و امور ذهنی که در خارج ممکن هستند و با پیدا شدن شرایط تحقق پیدا میکنند، بر خلاف «لا إمکان له» ممتنع است. در تحکیم همین معنا می فرماید:

اگر بخواهیم عمی را، که خود معنایی سلبی است و در خارج معدوم است، در خارج بیاوریم و به وی وجود محمولی و فی نفسه بدهیم و برای وی وجود رابطی بیاوریم و بگوییم: «العمی موجود»، دلیل بر این نمیشود که بتوانیم عمی را بر موجود خارجی حمل کنیم، و بگوییم «زید أعمی»، زیرا این وجود رابط است و محمول واقع شدن برای امر خارجی تحقق وی را در خارج به دنبال ندارد. و عدم حمل الموجود علی شیء این کبری کلی است و مراد از شیء را در اینجا عمی بگیریم؛ یعنی نتوانیم بگوییم «العمی موجود» به اینکه عمی وجود فی نفسه ندارد و مثل «البیاض» موجود نيست دليل بر اين نمي شود كه «لا ينافي حمله» همين شيء «على الأشياء العينية» پس به عمی موجود نگویید، اما در عین حال بر اشیای عینیه حمل شود و فرق بین وجود رابط و رابطی در این امور گذاشته شود «و صدقه» همان شیء را «علیها» بر آن اشیاء. پس حمل و صدق یک حرف است و حمل موجود خود عمی حرف دیگر است و «هذا» یعنی این حمل و صدق «أحد معنیی الوجود الرابطی» همان طور که تذکر داده شد در زبان قوم وجود رابطی دو معنا داشت و ما به قسمی وجود رابطی گفتیم و آن قسم دیگر را به جعل اصطلاح تازه وجود رابط گفتیم که مخصوص نسبت است. البته معنای دیگر وجود رابط که به اشتراک لفظی با ما نحن فیه مشترک است وجود همه موجودات به حق سبحانه است که فعلاً از محطً بحث خارج است. و گفتیم کـه در مقابل آنها کسانی هستند که همهٔ موجودات را وجود مستقل میدانند، و وجود رابطی برای آنها قائلند، و ظاهر حرف دوانی چنین بود که موجودات به وجود مستقل خود منسوب به حقتعالي هستند؛ مثل لابن و تامر و اين وجود رابط و رابطي فقط بـه اشتراک لفظی با اصطلاح رابط و رابطی در قضایا مشترک است. و ما در آنجا گفتیم که در اینجا نه تنها نباید رابطی گفت، بلکه وجود رابط هم صحیح نیست، بلکه موجودات عین ربط به حق تعالی هستند. و با آن جمله که بیان شد که خوب بود مرحوم ملاصدرا آن بحث را از اثنای وجود رابط و رابطی در قضایا به انتهای آن منتقل میکرد، و یا در ابتدا آن را بیان میکرد سپس به این میرسید. اکنون به جواب از دلیل دوم متکلمین میرسد.

### تفصیل تعریف عدم به وجود یا نقض دلیل دوم متکلمان

دلیل دوم آنها این بود که عدم مطلق و مقید باید به وجود مطلق و مقید تعریف شوند پس خود آنها ثبوتی اند لذا در جواب فرمود: و أما التعریف بالوجود. دلیل دوم متکلمان یک کبرای خیلی با طمطراق و با لفظ کل است «کل عدم فانه یتعرف و یتحقق بالوجود». پس هر کجا عدم، تعریف می شود با وجود تعریف می شود اکنون سخن شما که فرمودید: «کل عدم یتعرف بالوجود» را بررسی می کنیم:

اگر مضاف الیه عدم وجود سخن شما با مماشات درست است؛ ولی قاعدهٔ کلی شما که هر کجا عدم است با وجود تعریف می شود در برخی از مصادیق پیاده نمی شود؛ زیرا ما در برخی از اعدام مضاف الیه عدمی داریم؛ مثلاً سلب روی عدم برود، مثل سلب السلب و یا سلب عدم و یا عدم العمی و یا لا عدم، و یا امثال این تعبیرات که مضاف الیه آنها خود امر عدمی است، در این صورت «کل عدم یعیرف بالوجود» در اینجا پیاده نمی شود گرچه در عدم زید و یا عدم وجود پیاده می شود؛ چنان که در منظمه اینکر داده شده است.

پس هـر سـلبی روی ثـابت نـرفته است؛ زيـرا در عـدم عـمی مسـلوب عـمی است و عمی ثبوتی نيست، پس در همه جا چـنين نـيست، پس اکـنون کـبرای کـلی شما شکست.

در باب تعاریف ر.ک: شرح منظومه، ق منطق، ص ۲۸، (چاپ سنگی).

و أما التعريف بالوجود فإنما يلزم في العدم اين يك مـورد راست است، و حـق بــا شماست، زيرا چه در عدم مطلق و چه در عدم مضاف «يلزم في العدم» كه به وجود تعریف شود «یتعرف بالوجود» چرا؟ برای اینکه این عدم، رفع وجود است «لکونه سلب الوجود». اينجا درست است لا في مطلق السلوب و در همه سلوب نيست تــا کبرای شما درست شود، پس آن کبری کلی درست نیست، و در مطلق ثبوت، سلوب ثابت نیست؛ برای اینکه من میگویم عدم عمی و سلب عممی و رفع عمی، و ایس چیزی که مسلوب است عمی است و عمی منفی، و عدم و سلب است و چنین نیست كه سلوب مطلقاً مثبت باشند لا في مطلق السلوب للأشياء، فإنّ من السلب پس از اقسام سلب خود سلب طبیعت عدم است، زیرا وقتی «نقیض کل شیء رفعه» است در اینجا ما عدم را رفع ميكنيم پس مي توانم «لا عدم» بكوييم فأن من السلب سلب طبيعة العدم؛ يعني سلب را به طبيعت عدم اضافه، و طبيعت عدم را سلب ميكنم؛ يعني مسلوب از عدم است، پس لازم نیست مسلوب حتماً ثابت باشد. بله، در آن موارد وجود مطلق و يا مقيد كه مضاف اليه عدم است، مسلوب ثابت است، ولي چنين نيست كه هميشه عدم به وجود تعریف، وگفته شـود: «كل عدم فانه يتعرف و يتحقق بـالوجود». نـعم، لايكون المسلوب سلباً لسلبه اين سخن در منطق منظومه گذشت كه، در بحث سلوب، اگر سلب روی امری درآید، خواه آن امر وجود باشد و خواه عدم، دارای ثبوت اضافی است، پس سلب رفع و عدم و برداشت میباشد، و مسلوب، یعنی امری که سلب بر سر آن در آمد. ثبوت اضافی به نسبت به این عدم دارد. در مثل زید، که خود امری وجودي است، نسبت به لا زید ثبوت اضافي نیز دارد، و در مثل عمي، که در خارج هیچ گونه تحققی ندارد؛ ولی به نسبت عدم عمی، یعنی سلب خود ثبوت اضافی دارد. پس این ثبوت اضافی حتی مستلزم ثبوت مضاف الیه عدم در خارج نیست، و لذا اگر خود مضافً اليه امري عدمي بود نمي توان با در آوردن سلب به آن تحقق بخشيد. پس چون «لا» در «لا عمي» سلب عمي ميكند، و همين مقدار كه در جواب اين پرسش كه

«لا» چه چیز را برداشت؟ میگویند عمی را برداشت، یک ثبوت اضافی به عمی میدهید، و این مسلوب نسبت به سالب، نحو ثبوتی دارد و این مقدار ثبوت در کلام آخوند در نعم آمده است. پس مسلوب، یعنی عمی، سلب «لا» نیست، بلکه عمی به نسبت به «لا» ثبوت اضافی ثبوت نسبت به «لا» ثبوت اضافی ثبوت واقعی خارجی نیست. پس به این ثبوت در تحدید و تعریف سلب اشاره شده است، و نه بیشتر. وی از الهیمت شعاشاهد می آورد که شیخ فرمود: سوالب روی مسلوبات می روند، و مسلوبات را ثبوت اضافی است. این ثبوت اضافی یعنی چه؟ یعنی نسبت به سوالبشان از آن حیث که سوالب اینها را برمی دارند می گوییم ثبوت اضافی دارند، ولو اینکه خودشان با قطع نظر از سوالب ممکن است سوالب و معدومات و منفیات باشند. منتها از آن تعبیر می کنیم به ثبوت اضافی پس با هر دو جمع می شوند، اگر واقعاً هر دو، یعنی هم حقیقی و هم اضافی ثبوت دارند و اگر ندارند مثل معدومات و عدم و سلب و عمی بوده باشد پس مراد از ثبوت اضافی نسبت به سالب، یعنی همین مقدار شبوت.

«نعم، لا یکون المسلوب سلباً لسلبه» در این جمله دقت کنید اگر «لا بیاض» سلب بیاض است؟ مرحوم آخوند می فرماید: چنین نیست که بیاض سلب لا بیاض باشد، بلکه سالب که «لا» ست سلب مسلوب یعنی بیاض است، ولی مسلوب (بیاض) دیگر سلب سالب، یعنی «لا» نیست پس «لا یکون المسلوب سلباً لسلبه». و این توهم از آنجا ناشی شده است که اگر بیاض برداشته شود لا بیاض می شود؛ ولی اگر لا بیاض برداشته شود، بیاض می ماند. در این صورت مسلوب، سلب سلب خود می باشد، در حالی که نقیض «لا بیاض» «لا لا بیاض» است و نه بیاض، و این شبهه نظیر اصل مثبت حالی که نقیض «لا بیاض» «کالا بیاض» است و نه بیاض، و این شبهه نظیر اصل مثبت اصولی است؛ یعنی بیاض به حمل اولی ذاتی چنین نیست که سلب او بوده باشد. البته شما بعد از زیر و رو کردن «لا لا بیاض» می بینید مصداق آن با بیاض یکی است. پس به حمل اولی ذاتی هو هو مطابق «نقیض کل شیء رفعه» بیاض سلب سلبش نیست؛ یعنی

بياض سلب لا بياض نيست «نعم، لا يكون المسلوب» كه لا بياض است «سلباً لسلبه» كه لا بياض باشد «فيكون ثبوتاً اضافياً»، يعني به لحاظ سلب خود ثابت اضافي به نحو اعم دارد، نه آنکه واقعاً تحقق دارد. از این رو اگر مسلوب واقعاً در خارج تحقق داشت دو ثبوت دارد: ۱. ثبوت خارجی زید مثلاً؛ ۲. ثبوت اضافی برای سالب خود و اگر در خارج محقق نبود تنها ثبوت اضافي دارد؛ مثل عمى. «و هو» اين ثبوت اضافي المعتبر في تحديد السلب كه اگر كسي بگويد اين أقاكه خودش معدوم و هيچ و عدم است، شماکه الاعدم، میگویید چه چیزی را سلب کردید؟ میگوییم: این سلب ثبوت اضافی است؛ یعنی مطلبی در این جمله «لا عدم» سلب کردیم. پس ثبوت اضافی مطلقاً روی سلوب میرود، ولو اینکه خود این سلوب معانی عدمی را سلب کردند بهذه الطبيعة الإطلاقية مراد از طبيعت اطلاقيه همان است كه اكنون از منفانقل ميكنيم كما في الشفاء: أن الثبوت و أعنى به الإضافي المطلق أعم من أن يكون حقيقياً في نفسه أو بالإضافة فقط اين طبيعت اطلاق، يعني حرف سلب روى ثبوت ميرود، خواه ثبوت حقیقی باشد و خواه ثبوت اضافی «حقیقتاً فی نفسه» که اینجا حقیقی فی نفسه هست اضافي هم كه به طريق اولى بر او صادق است «أو بالإضافة»؛ مثل اينكه بفرماييد سلب عدم، كه اينجا عدم ثبوت اضافي دارد، ولي نه ثبوت حقيقي يقع جزء من بيان السلب لا أنه موجود في السلب بيان السلب، يعنى تعريف سلب. پس ثبوت اضافي جزء تعریف سلب است، نه آنکه در سلب موجود و جزء آن باشد تا خود سلب امر ثبوتي باشد.

پس در معناى سلب مسلوب را مى آوريم؛ ولى مسلوب جنزء سلب و مقوم آن نيست لا أنه موجود في السلب، كما ذهب اليه بعض أتباع المشائين من مفسري كلام أرسطاطاليس، فالمسلوب يستحيل أن يوجد مع سلبه.

و من قال: إن البصر جزء من العمى عمى عدم البصر و مسلوب البصر است آيا اين بصر جزء سلبش است؛ يعنى بصر در خارج جزء عمى است؟ پس اين مستحيل است،

در حالي كه ميگوييد عمي عدم البصر است. پس خود بصر اگر جزء عمي باشد، عمي دیگر عمی نیست و معنا ندارد پس بصر جزء عمی نمیشود. بنابراین در این تحدید چه میکنید؟ این تحدید تعریف به معنای خیلی اعم است؛ چنان که در منطق ا خواندید که چه بسا در تعریف زیادت حدّ بر محدود میشود همان مطلبی که دربارهٔ زیادت حدّ بر محدود گفتید، در اینجا نیز می آید، در آنجا در تعریف قوس مثلاً چنین گفته شد: «القوس قطعة من محيط الدائره»؛ يعني دايره را در تعريفش آورديد، و دايره فصل قوس است. پس اگر دايره فصل قوس باشد بايد مقوم قوس باشد، در حالي كه قوس خارج از محیط دایره است. پس این عنوان دایره در اینجا چه کاره است در حالی که بیش از قوس است؟ پس چنین نیست که در هر تعریفی ذهن به جستجوی جنس و فصل بپردازد. و فصل را مقوم بگیرد. پس در اینجا نیز اگر میگوییم عمی عدم البصر است نمی توان گفت عدم جنبهٔ جنسی دارد و بصر جنبهٔ فـصلی آن است. پس بـصر مقوم آن است. بنابراین چه بسا تعاریف فقط عنوان بیان و تعریف دارد پس تعریف دارای معنایی اعم است؛ مثل زیادت حد بر محدود إن البصر جزء من العمی و إن الأعدام تعرف بملكاتها اعدام رابه ملكاتشان تعريف ميكنيم ليس يعني به ان البصر موجود مع العمي متسحيل است مسلوب را با سلبش قرار دهيم بل يريد أن العمي لا یمکن آن یحد پس نمی توان برای عمی تعریف جنسی و فصلی قرار داد مگر تحدید و تعريف به معناي اعم براي عمى شود لا يمكن أن يحد إلا أن يضاف السلب إلى البصر في حده همين قدر فيكون البصر جزء من البيان؛ يعنى جزئى از تعريف باشد نه جزء معرف. این هم از آنجاهایی است که اجزای معرف، مقوم معرف نبوده باشند منتها آن موارد، معروف و مشهور بود و به آن انس داریم و میدانیم که در تعریف انسان بــه حـیوان ناطق، حیوان جنس و فصل آن ناطق است، و هر دو مقوم وی هستند؛ ولی همین مطلوب مأنوس قابل گسترش به همهٔ موارد نیست. پس چه بسا اجزای تعریف فقط جزء تعریفند، و نه جزء محدود؛ مثل عدم البصر که هیچ است، زیرا نه عدم و نه بصر هیچ کدام جزء عمی نیستند، چون عمی هیچ است، و اینها جزء تعریف عمی هستند، و نه جزء خود عمی. پس هر معرفی لازم نیست عین معرف باشد و یا اجزای تعریف جزء معرف و محدود باشند لا من نفس العمی وستعلم فی مباحث الماهیة أن الحد قد یزید علی المحدود. همین طور که الان به عرض رساندیم که اصلاً این عدم، و بصر در عمی داخل نیستند، و هیچ یک داخل در واقعیت و حقیقت بصر نیستند و بیرون و خارجند.

## اشکال دیگر فخر رازی\*

و منها أن جعل الإمكان و قسمیه و أشباهها من المعانی العقلیة. یکی دیگر از تشکیکات در امکان وجوب و امتناع، که قسیم امکان هستند، و نیز معانی عامه دیگر، چنان که در شوح منظومه! به طور روشین بیان شده آن است که اگر مواد ثلاث و معانی عامه، همانند دیگر موجودات عینی در خارج تسحقق داشته باشند، باید به حکم «کل ممکن زوج ترکیبی له ماهیة و وجود» دارای ماهیت و وجود باشند. در این صورت، مثلاً امکان در خارج دارای وجود و ماهیت گردیده است. سؤال این است: وجود امکان برای ماهیت وی چگونه ثابت است؟ آیا به امتناع است؟ این وفق نمی دهد، و یا وجود برای ماهیت وی وجوب دارد؟ و یا خلاصه، ممکن است؟ اگر بگویید ممکن است وفق نمی دهد؛ زیرا امکان برای ممکن به وجوب است؟ و این صورت آیا وجوب این امکان برای این ممکن در خارج محقق است؟ و رض آن است که وجوب وجود خارجی دارد. در این صورت این وجوب دارای ماهیت و وجود و این سلسله در خارج به جایی ختم نمی شود و چون تسلسل محال

درس نود و هشتم: تاریخ ۶۸۷۲/۲۹

۱. شرح منظومه، ق منطق، ص ۵۸ (چاپ سنگی).

است پس فرض تحقق آنها در خارج باطل است، و امکان و دیگر عـناصر عـقود و معانی عامه در خارج محقق نیستند، زیرا باعث تسلسل میشود. مرحوم حـاجی در منظومه ۱ فرمود:

وجودها في العقل بـالتعمّل لصدقها المعدوم و التسلسل

یعنی وجود امکان و معانی عامه در عقل به تعمّل و تکلّف ذهـن است؛ چـنانکه آخوند از «تعمّل» به «اعتمال» تعبیر کرد. پس وجود خارجی ندارند.

دلیل اول: زیرا این معانی در معدومات، که وجود خارجی ندارند، صادق است، پس تنها در ذهن یافت میشود.

دلیل دوم: تحقق این معانی در خارج مستلزم تسلسل است، و چون تسلسل باطل است پس این معانی در خارج موجود نیستند. اکنون که تحقق خارجی آن مورد اشکال بود، مستشکل میگوید: امکان و وجوب و امتناع و دیگر معانی عامه نه تنها در خارج تحقق ندارند، بلکه در ذهن هم نمی توانند، تحقق یابند، زیرا تسلسل در تحقق ذهنی معانی عامه نیز لازم می آید، پس همان گونه که تحقق خارجی باعث تسلسل است، تحقق ذهنی آنها نیز باعث تسلسل ذهنی می شود، و هر چه که از تحقق آن تسلسل و امر محالی لازم آید، محقق نیست. پس گرچه تسلسل خارجی را با نفی تحقق آن در خارج برداشتید، ولی ناچارید که تحقق ذهنی آنها را نیز بردارید؛ زیرا در ذهن نیز تسلسل می شود پس صرف اینکه آنها را از معانی عقلی به شمار آوردید و در ذهن جای دادید مشکل تسلسل به طور مطلق برداشته نمی شود.

و منها أن جعل الإمكان و قسميه و أشباهها؛ يعنى آنهايى كه معانى عامه هستند؛ چنان كه در ابتدا فرمود: هذه المعاني العامة كالوجوب و الإمكان و العلية و التقدم و نظائرها. مراد از نظائر، مثل حدوث و قدم بود پس «أشباهها» يعنى معانى عامه. چرا اين طور معناى مىكنيم؟ زيرا نسمى خواهيم در عبارت «من المعاني العقلية» را بيان

همان، ص ۳.

«أشباهها» بگيريم كه چنين شود: «و منها أن جعل الإمكان و قسيميه و أشـباهها، مـن المعاني العقلية» بلكه اين طور نبايد معنا كنيم، زيرا «من المعاني العقلية» بيان «أشباهها» نيست كه ظاهر عبارت موهم أن است، بلكه «من المعاني العقلية» الا و لابد مفعول به واسطه و متعلق «جعل» است؛ يعني «جعل» اينها را «من المعاني العقلية». پس با عدم تحقق امكان در خارج يك گوشه اشكال و تسلسل برطرف شـده است؛ امـا كـوشة دیگر، که تحقق آنها در ذهن است، برطرف نمیشود، زیرا نظیر آن تسلسل در خارج در ذهن نيز پديد مي آيد. و اين جمله: «جعل الإمكان... من المعاني العقلية» عبارت ديگر أن شعر مرحوم حاجي است «وجودها في العقل بالتعمل» و اگر «مـن المـعاني العقلية» مفعول به واسطه جعل نشود شبهه پياده نميشود أنما يقطع، يعني ايـنها را از معانى ذهني كردن يقطع لزوم السلاسل المتولدة إلى لا نهاية في الخارج، يعني با أن يك گوشه تسلسل را برداشتيم ولكن و ليس يحسم لزوم التسلسل في اعتبار العقل بحسب الملاحظة التفصيلية؛ يعني با ملاحظة تفصيليه تعقليه در وعناي ذهن بناعث تستلسل مى شود. بيان أن اين است: فإنّ اتصاف الشيء بالإمكان اكر اين شيء متصف بالامكان است، پس لزوم امکان برای شیء متصف به امکان به کدام یک از این سه ماده است؟ آیا لزوم امکان برای او به امکان است، یا به وجوب، یا به امتناع؟ لزوم امکان برای او به وجوب است، و الا اگر به وجوب نباشد یا باید ممتنع بوده باشد یا لزومشان به امکان بوده باشد. معنا ندارد كه لزومشان به امكان بوده باشد، زيـرا «الشيء مــا لم يـجب لم یوجد» و چون ممکنند، نمی توان امکان را از آنها برداشت. پس لزوم امکان برای آنها به وجوب است «و الا لزم جواز الانقلاب» انقلاب لازم مي آيد؛ يعني ما بايد بكوييم كه لزوم امکان برای او به وجوب نباشد، پس به امکان باشد و البته لزوم امکان به امتناع راه ندارد، و اگر بر سبیل وجوب نباشد این ممکن باید ممکن نباشد. اکنون که به وجوب است، پس این امکان در ملاحظهٔ تفصیلی و تعقلی و در وعای ذهنی برای وی ثابت است پس این امکان ثابت است. حالا نقل کلام میکنیم در این ثبوت امکان در وعای

ذهن و وجود این امکان دوم در وعای ذهن، که تسلسل محال لازم می آید. نحوهٔ پیاده شدن تسلسل در خارج و ذهن یکسان است.

تفاوت در همین است که وجود و جعل اینها در ذهن است و از معانی عقلیه اند پس تسلسل خارجی لازم نمی آید، و الا جلو تسلسل ذهنی را نگرفتیم فیکون لامکان الشيء وجوب في العقل حالا از این وجوب می پرسیم و اتصافه بدلك الوجوب که اتصاف وی به این امکان هم علی سبیل وجوب است، زیرا برای آن به لزوم و وجوب بود. پس ثبوت امکان برای او علی سبیل لزوم است، ثبوت آن وجود وی نیز علی سبیل وجوب است و هکذا إلی غیر النهایة.

اکنون با «علی» استدراک میکند، بلکه انتقالی به مرحلهٔ بالاتر باید پیدا کرد. اگر بگوییم ثبوت محمول برای موضوع، یعنی امکان برای اتصاف این شیء به امکان اگر به وجوب نباشد، انقلاب لازم می آید، اکنون می فرماید که ما از این جهت انقلاب پیش آمدن هم چشم پوشی کردیم. به هر حال ثبوت این امکان و اتصاف این شیء به این مکان به هر یک از اقسام سه گانهٔ مادهٔ عناصر بوده باشد، حالا یا انقلاب لازم بیاید یا نیاید ما اشکالمان پیاده می شود و کارمان در می رود، و بارمان بار است، گرچه اشکالات دیگر پیش می آید، ولی آنها به جای خود است.

پس در علی أن كون استدراك وی به آن است كه با صرف نظر از انقلاب نیز اشكال پیاده می شود علی أن كون الاتصاف بالامكان علی ای حال من عناصر العقود یسوجب اللاتهایة أیضاً. لا نهایت را موجب می شود؛ یعنی باعث تسلسل می شود كه اگر قضیه متصف به امكان شود، و امكان در ذهن متحقق باشد، ثبوت امكان برای موضوع وی ضرورت دارد و این وجوب و ضرورت اگر متحقق باشد، باز برای موضوع ضرورت دارد. اینكه تحقق امكان در خارج باعث تسلسل می شود با شما همراهیم، اما در ذهن گرچه همان طور است كه شما می گویید، ولی این سلسله تا بی نهایت نمی رود، زیرا ذهن اعتبار ثبوت و لزوم امكان برای وی می نماید، و آن لزوم و وجوب نیز تحقق

دارد و این وجوب هم برای وی، وجوب دارد، و همین طور ذهن اعتباراتی میکند تا اینکه حوصله وی میآید و این اعتبارات هم منقطع می شود. پس آنها نفس الامریت ندارند. واقعیت آنها همین اتصاف شیء به امکان است، ولی به اعتبار معتبر تکرار می شود و با ایستادن آن می ایستد.

### پاسخ: تسلسل مزبور لا يقفي است

و الجواب: إن التسلسل هاهنا بمعنى لا يقف هر چه اعتبار بفرماييد اين نمى ايستد لأنه حاصل من اعتمال الذهن ذهن به تعمل و فشار، اين معانى را مىسازد و به وجود مى آورد و طرفين را تصور و ايجاد نسبت مىكند، و يكى از موارد را براى آنها ثابت مى نمايد، سپس ثبوت اين ماده به كدام يك از موارد متصف است و همين گونه اعتبارات انجام مى شود من غير أن ينساق إليه الأمر بحسب نفسه؛ يعنى بدون اينكه اين اعتبارات واقعيت و نفسيت داشته باشند و ينقطع بانقطاع اعتبار العقل. هر وقت ذهن اعتبارات و شخص ادامه نداد اعتبار هم منقطع مى شود. پس اين تسلسل واقعى خسته شد، و شخص ادامه نداد اعتبار هم منقطع مى شود. پس اين تسلسل واقعى نيست و تحقيق هذا المقام أن كون الشيء معقولاً منظوراً فيه للعقل غير كونه آلة للعاقل في تعقله، إذ لا ينظر فيه.

### فرق قضية طبيعيه و محصوره

برای تقریب به ذهن دو مثال میزنیم بعد به مطلب میرسیم. مثال اول را مرحوم حاجی در منظومه دربارهٔ قضیهٔ طبیعیه و محصوره فرمود: در قضیهٔ طبیعیه به خود موضوع نظر میشود و خود ذات در این نظر مورد ملاحظه قرار میگیرد. پس «فیه ینظر» است؛ ولی وقتی بر سر همین انسان «کل» در آید، اینجا به افراد انسان نگاه میشود و کأن به ذات خود انسان نظر استقلالی نمیشود، بلکه از آینهٔ انسان به افراد

۱. همان، ص ۴۹.

خارجی نظر میشود. پس انسان مرآت خارج است و ارائهٔ خارج میکند، و خارج ملحوظ است. بعد حاجی در بیان آن فرمود:

«و الحكم في المحصورة أيضاً جرى على الطبيعة بحيث قد يسرى أفرادها» مرحوم أخوند در اينجا نيز مى گويد: اين معانى عامه نگاه استقلالى به أنها نمى شود، بلكه وقتى متوجه خارج مى شويم و موجودات را به لحاظ نحو وجود آنها نگاه مى كنيم، به أنها ممكن و يا واجب مى گوييم، و در اين لحاظ، نگاه استقلالى به خود امكان و وجوب و امتناع نداريم. پس اينها منظور فيه نيستند، بلكه منظور به هستند و آلت و مرآت ذهن براى ملاحظه خارجند.

مثال دوم: معانی حرفی برای لحاظ دیگران وضع شده اند و ذهن، به آنها تنها در حالت دیدن دیگران نظر میکند، و اگر به آنها نگاه مستقل کند آنها از ماهیت خود منسلخ می شوند و معنای اسمی می گیرند؛ مثل اینکه انسان می خواهد در آینه خویشتن را بنگرد در این صورت نگاه وی به تصویر است و متوجه آینه نیست، چنانکه اگر خواست آینه را بخرد نگاه به آینه به طور استقلالی خواهد بود و خود آینه ملحوظ بوده و «ما فیه ینظر» می شود.

وقتی شما واقعیتها و موجودات را در نظر میگیرید، و اثبات ضرورت وجود و یا امکان وجود برای آنها میکنید در این صورت معانی عامه «ما به ینظر» هستند و در آن حال هیچ ملحوظ نیستند، ولی ناگهان شما خود آنها را در نظر میگیرید در این صورت ناگهان آنها را همانند سایر صور ذهنی در نظر میگیرید و نگاه استقلالی به آنها میکنید. در این صورت آنها مواد و کیفیت نسبت نیستند؛ چنان که در باب نسبت ملاحظه شد که به نسبت نگاه استقلالی را در نمی توان کرد تا چه رسد به کیفیت آنها. پس گاهی در ذهن صورت انسانی را در نظر میگیرد و آن انسان را مورد ملاحظه قرار می دهد می یابد که وی جوهر است و خصوصیات چنین و چنان دارد و پس از آنکه این احکام را پیاده کرد، ناگهان میگوید

راستی این صورت ذهنی چگونه است؟ در این صورت این تصویر ذهنی را عرض مییابد.

پس در ما نحن فیه آنجایی تسلسل ذهنی می شود که مواد ثلاث را به لحاظ مستقل می نگرید و چگونگی و کینونت آنها را می بینید؛ ولی تا زمانی که آنها را بـه عـنوان جهت قضایای خارجی می دیدید چنین سخنانی در بین نبود.

### نگاه ألى و نگاه استقلالي

و تحقيق هذا المقام: أن كون الشيء معقولاً منظوراً فيه للعقل ما فيه ينظر غير كونه آلة للعاقل في تعقله. اكنون كه نكاه استقلالي كرديد در اين نكاه، مواد ثلاث غير از آن مواد ثلاثی است که آلت خارج بودهاند و مواد ثلاث در حالت نظر استقلالی مـواد ثـلاث نیستند، بلکه در حالتی که آلت عاقل در تعقل امور خارجی اند، مواد ثلاث هستند و در این حالت چه بسا انسان از چگونگی وجود مواد ثـلاث غـفلت دارد، ولی تــا برمیگردد و به خود آنها نگاه میکند آنها مواد ثلاث نیستند. إذ لا ینظر فیه، بل إنما ینظر به مادام كونه كذلك كه عنواني آلى دارند مثلاً إذا عقلنا الإنسان بـصورة فـي عـقلنا مـا صورت انسان را تعقل کردیم میگوییم جوهر و ناطق است و دارای خصوصیات كذايي است، خليفة الله و كون جامع است، و وعماى حقايق نـظام هسـتي است، و ميرسد به جايي كه قرآن ناطق مي شود. اين سخنان را دربارهٔ انسان مي آوريم و البته از راه صورت انسان حکایت از انسان کنید و چه بسا ذهول از این صورت ذهنی دارید به طوري كه به كلي انسان خارج را با أن مي بينيم؛ مثل اينكه عينك در چشمش باشد، اما خود این عینک ملحوظ نیست. اما وقتی خاک گرفته و چند بار در روز گردگیری میخواهد و به حقیقت اگر جان و سرّ ما نمیبیند هیچ چیز باعث ندیدن نیست مگر اینکه گرد گرفته وکلا بَلْ رانَ عَلیٰ قُلُوبِهِمْ ما کانُوا یَکْسِبُونَهُ ١. اینها که حرفهای

۱. مطففین (۸۳) آیهٔ ۱۴.

خیلی مقدس مآبی است. خدا شاهد است وقتی من این عینک را پاک می کنم همهاش به بیچارگی خودم فکری می کنم. چند بار در روز باید این را پاک کنیم که درست ببینید ثم و... و با هزاران و، اما اینجا این عینک، بیرون را می بیند، اما هیچ ملحوظمان هم نیست اما می خواستیم عینک را بخریم آنجا خود عینک ملحوظ بود اینجا ملحوظ نیست «و یکون معقولنا الإنسان فنحن حینئذ لم ننظر فی الصورة التی بها نعقل الإنسان» با اینکه معقول ما انسان است. اینجا کتاب شما معلوم بالعرض است، و معلوم بالذات در ذهن است، و آن دو باید از هم تمییز داده شوند که در فهم اتحاد عاقل به معقول خیلی ضرورت دارد، زیرا وقتی انسان از اینجا رخت بر می بندد با تمام عمل و فعل سالیان خود می رود پس فهم و تمییز معقول بالذات و بالعرض احکام بسیاری دارد. مراد از مدرک بالذات و معقول بالذات و معلوم بالذات و معلوم تعییرات از یک واقعیت است؛ مدرک بالذات و معقول بالذات و معلوم بالذات که همه تعییرات از یک واقعیت است؛ یعنی صورت ذهنی موجود در ما، اینکه گفتیم همهٔ آنها به یک معناست.

باید در نظر داشت که از نظر بحث لغوی و کلامی در تجوید و چنین خواندیم که ادراک و علم با هم تفاوت دارند. حیوان مدرک است، ولی عالم نیست. در هر صورت در این کتاب همهٔ آنها یک واقعیت می شوند. پس مدرک ذهنی ما ساخته ذهن ما و مملوک حقیقی ما و لام ملکی حقیقی فوزان گیس لیلانسان الا ما سَعی ۲ برای ماست. و این مملوک حقیقی با قطع نظر از لباس زمان و مکان مملوک ماست، بر خلاف دیگر دارایی های ما، که لام ملکی مجازی است و مال و منال و کتاب و خانه است که آنها مجازی اند. در معنای موت خواهد آمد که بریده شدن انسان از غیر خودش موت است، و مراد از غیر خودش، همین ملکیت های مجازی است.

پس هر چه که خودش را با آن ساخته با وی میماند و بقیه را که به خود انتساب میداد اضافه و اعتباری بودند که با موت از آنها انقطاع حاصل میشود. پس انسان

شرح تجرید، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ص ۲۳۲.

۲. نجم (۵۳) آیهٔ ۳۹.

آنچه را یافته و معقول بالذات وی است، که به واسطهٔ آن خارج را نگاه میکند، مدرک بالذات و معقول بالذات وی میباشد، امّا آنچه را در خارج است معقول بـالعرض اوست.

پس معقول بالذات در خود ماست، و فروع بسیاری از آن استفاده می شود. آنچه در خارج هست معقول بالعرض است، البته نه هر خارجي، معقول بالعرض باشد، بلكه آنکه مورد علم قرار گرفته است و ارتباطی بین وی به نحو مواجه و انتساب و اشراف صورت گرفته است، مراد میباشد. پس صرف اینکه چیزی در خارج است معلول بالعرض ما نيست. فنحن حينئذ لم ننظر في الصورة التي بها نعقل الإنسان؛ ما به صورت و معقول بالذات خویش نظر نمیکنیم، بلکه این صورت در خارج گم و متوغل است و لا نحكم عليها؛ يعني بر اين صورت كه در ذهن داريم. حين حكمنا على الإنسان انسان خارج أنه جوهر أن انسان را، خارج راكه ميگوييم، جوهر است، حكم نميكنيم كه اين صورت انسانی در ذهن بکونها جوهراً أو عرضاً؛ چون از آن غافلیم؛ ولی وقتی دوباره خواستیم به خود این صورت ذهنی نظر کنیم بحث جوهر و عرض و امثال آن در پیش است ثم إذا نظرنا في تلك الصورة الحاصلة و جعلناها معقولة منظوراً إليها در خودمان به صورت نگاه كنيم وجدناها عرضاً قائماً بغيره؛ يعني أن صورت قائم به نفس ناطقه است که مراد از غیر است. در این جمله «عرضاً قائماً بغیره» زیاد تکیه نکنید و نگویید در كتاب تنافي موجود است، زيرا اكنون جاي بحث أن نيست بعد ميبينيد همين عين نفس و چشم نفس میشود و اگر صورت علمیه عرض باشد، عرض خارج از گوهر نفس است و صورت علمي چشم نفس نميشود، اگر عرض به آن معنا باشد؛ مثل سفیدی این دیوار که خارج از جوهر دیوار است، در حالی که حقیقت علم در جان نشسته و چنین نیست که ذات جان از علم بی خبر باشد و علم در روی او نشسته باشد و سرّ نفس از علم بي خبر باشد، بلكه علم، عين نفس به هر دو معنا مي شود؛ هم چشم و هم ذات نفس.

و ما وجد في كلام اهل التحقيق أنَّ الصورة الحاصلة في العقل هي المعقولة بالذات لا ما خرج عن التصور. أن چيزي كه خارج از تصور است معقول بالعرض مي باشد و اين معقول بالذات مرآت أن خارج است عنوا بذلك مراد أنها از اينكه صورت معقول در ذهن و معقول بالذات است و اینکه صورت خارجی معقول بالذات نیست این است که این معقول بالذات آلت و واسطهٔ دیدن آن خارج است. پس «خرج عن التصور» آلت دید میخواهد و آلت و واسطهاش همین صورت معقوله است؛ ولی این صورت معقوله، دیگر آلت نمیخواهد. پس نفس اگر بخواهد او را ادراک کند در ادراک این صورت معقوله به آلت احتياج ندارد كه تا با آن آلت اين صورت معقوله را ادراك كند لذا معقول بالذات است، اما «ما خرج عن التصور» احتياج به آلت دارد كه آلتش خود این صورت معقوله است که با آن خارج را می بیند. پس مراد این آقایان این است عنوا بذلك أنها صورت حاصله در عقل في كونها معقولة كه در وعاى ذهن و نفس و موطن نفس متقررند لا تحتاج إلى صورة أخرى چنان كه آن خارجي به صورت ديگر محتاج است تا مرآت و آلت دید وی شود. پس این صورت معقوله خودش در نـزد نـفس حاضر است لا أنّنا إذا عقلنا ماهية الانسان و حكمنا عليه بكونه جوهراً حيوانــياً جــرمياً يكون المنظور إليه هو الصورة العقلية پس وقـتى مـا انسـان را تـعقل مـيكنيم، و أن را صورت جرمي حيوان كذا و كذا مي يابيم، اصلاً اين صورت عقلي منظورٌ فيه نيست، بلكه مرآت و آلت است التي من جملة الكيفيات النفسانية. مرحوم آخوند از اينكه صورت علمي راكيفيات نفساني فرموده است، نظر به قوم دارد، و لذا نبايد هر حرفي که در اسفاد گفته شده است گردن آخوند گذاشت. تا یک دوره کتاب تمام نشود و آرای آخوند را به دست نیاوریم، نمیتوانیم چیزی بر گردنش بگذاریم و بگوییم در فلان جای کتاب گفت که صور معقوله عرض و کیف نفسانی اند. اینها همه به مقام عالی تر حكمت متعاليه ارتقا بيدا ميكند لأنّ هذا بيّن الفساد خود أنها اصلاً منظور نيست، بلكه وی مرآت است. حالاکه این حرف کبرای کلی را دانستیم فکذلك در موضوع خودمان آن را پیاده کنیم و آن مواد قضایاست فکذلك الإمكان و مقابلاه، یعنی وجوب و امتناع كالآلة للقوة العاقلة بها به این آلت یتعرف حال الماهیات بحسب نحو وجودها؛ اینها عنوان آلی دارند. پس وقتی امكان و وجوب گفته می شود، عنوان آلی برای مطالعهٔ نحوه ثبوت آن ماهیت برای وجودات خارج مورد نظر است، اصلاً خود اینها ملحوظ نیستند. البته دوباره بر می گردیم و در وجود داشتن امكان و مواد در ذهن و چگونگی مطالعه می كنیم. میل شماست می توانیم چنین بخوانیم: «كیف یعرض لها» در این صورت معنا چنین می شود چگونه آن وجود بر آن ماهیت عارض می شود؟ آیا به امكان است و یا به وجوب؟ قرائت دیگر كه بنده عبارت را این جور می خوانم: و كیف یعرض لها؛ یعنی به حسب كیف موجودات را مطالعه می كنم. و چگونگی عروض وجوب و امكان و امتناع مطالعه می شود كه یعرض لها و لا ینظر فی هذه الملاحظة إلی خون شیء من الثلاثة موجوداً أو معدوماً میكناً أو واجباً أو معتنعاً هیچ به این مواد ثلاث نظری نداریم.

### محال نبودن انقلاب معنای حرفی به اسمی

کتاب شما در تقطیع عبارت نادرست پیش آمده، «ثم» را سر سطر آورده و درشت کرده است؛ ولی این اول مطلب نیست، و دنبال مطلب دیروز است.

حرف این بود که مواد عناصر در ذهن مرآت هستند برای خارج و آن چیزی که الآن بالذات منظور فیه و ملتفت الیه خارج است که اصلاً به ذهن نظری ندارد، صورت ذهنی مواد حاکی نسبت در خارج است که شبوت آن وصف وجود برای ماهیت چگونه است؟ آیا به نحو وجوب است و یا امکان و یا امتناع؟ و ما به این صورت به طور مرآتی به خارج نظر می کردیم، اکنون از این نظر آلی و مرآتی بر می گردیم و به نحو استقلالی به آن نگاه می کنیم، پس اکنون مورد التفات همین صورت ذهنی است و

درس نود و نهم: تاریخ ۶۸۲/۳۱

او منظورٌ فیه است؛ ولی تاکنون منظورٌ فیه و مورد التفات خارج بود و این صــورت ذهنی آینه و مرآت و عینک خارج بود.

ثم إن التفت العقل إلى شيء منها أي هذه المواد و نظر في نحو وجوده لم يكن هو بهذا الاعتبار إمكاناً لشيء و لا وجوباً و لا امتناعاً اينها عنوان مرآتيت نسبت بــه خــارج داشتند. مصنف می فرمود اگر این نسبت در بود و نبودش ناپایدار است و محکم نیست و به انتظار فاعل و یا عدم فاعل میباشد، امکان است، و اگر بودش تأکد وجودی دارد، وجوب است و اگر عدمش تأکد دارد امتناع است. پس تاکنون ایسنها مرآت برای خارج بودند ثم إن التفت العقل إلى شيء منها و نظر في نحو وجوده لم يكن هو بذلك الاعتبار إمكان لشيء بلكه به اين اعتبار صورت مزبور عنوان نسبت و ربط ندارند، و امکان و وجوب چیزی نیست و لا وجوباً و لا امتناعاً له، بــل کــان عــرضاً موجوداً في محل هو العقل و ممكناً في ذاته. مرحوم آخوند صورت علميه را بر طبق نظر متعرف عرض میداند. بعداً چگونگی تقرر این معانی در نفس بحث میگردد، ولى فعلاً بر طبق مسائل مأنوس مشاء سخن ميكويد. «فما» نتيجة حرف ما فماكان قبل هذا وجوباً پیش از این التفات به خود صورت ذهنی آنها در وعای ذهن وجوب بودند؛ زيرا بيان نسبت در خارج بودند أو إمكاناً در اين التفات در وعاي ذهن صار شيئاً ممكناً یکی از معانی، یکی از صور و یکی از مفاهیم موجود در عالم آن است که در ذهن وجود دارد پس از ممکنات شدند.

و هکذاگفته شد که وی در دو \_ سه مرحله قاعده و مطالب را توسعه می دهد و همه درست است و برگشت به یک حقیقت می کنند. تاکنون راجع به عناصر قضایا و امکان و وجوب و امتناع بود، اکنون یک پله بالاتر می رود و می گوید: همهٔ معانی حرفی این طورند. «من» برای ابتدای مسافت است و «با» برای تعدیه و لام برای ملکیت. در اینها خود حروف ملحوظ نیستند، بلکه عنوان مرآتیت برای خارج دارند. دوباره که به نگاه استقلالی به این حروف نظر کردی معنای دیگر پیش می آید. اینجا هم این مواد همین

طورند نگاه مرآتیت طوری بود و نگاه دوبارهٔ استقلالی به خود آنها طور دیگر. و در این صورت همدوش همهٔ ممکنات یکی از صور معقولهٔ ممکنه در وعای ذهن، امکان و وجوب و سایر معانی حرفیه میباشد. پس قاعدهٔ کلی این بود و پله پله چند گسترش به آن داده شد: ۱. مواد ثلاث؛ ۲. معانی حروف؛ ۳. سایر طبایع عامه هم چنین هستند که در آنها هم تکرر معانی مثل تسلسل یاد شده در امکان ایجاد میشود، پس یک قاعده است، و مصادیق همان قاعده در موارد مختلف پیاده میشود.

مرحوم آخوند خود عنوان و تیتری به خط شریفشان دارند و آن این است: «فی أنّ انقلاب المعنى الحرفي إلى الإسمى غير مستحيل مع تباين المعنيين نوعاً» بخطه ـرحمه الله \_ و هكذا قياس المعاني الحرفية و المفهومات الأدوية. هر مفهوم و معنايي كه عنوان اداتی دارد و مرآت برای رساندن معانی خارج است؛ همانند مواد سه گانهٔ عـناصر و قضاياست إذا صارت منظوراً إليها معقولة بالقصد محكوماً عليها أو بهاكه بكوييم «لام» چه کاره است؟ «من» چه کاره است؟ دربارهٔ خود اینها یک یک صحبت میکنیم، معانی اینها را عنوان میکنیم و حروف مشبهه بالفعل را معنا میکنیم که کأن و أنّ و إنّ برای چیست؟ اینها خودشان موضوع و محکومٌ علیه هستند، اما آنها در وقت استعمال عنوان مرآتیت دارند آن وقتی که بذاته در وعای ذهن ملحوظ هستند، معنای استقلالی و معنای اسمی دارند. یک وقت که مرآت برای خارج هستند، عـنوان آلی دارنــد، و مرآت خارجیاند، و معنای ادوی و آلی دارند، و اگر ملحوظ بالذات شوند، معنای اسمی پیدا میکنند. پس شماکه می فرمایید انقلاب جایز نیست که یک چیز، چیز دیگر شود و خودش، خودش است، اینجا چگونه این قاعده به هم خورد؟ میگوییم: خیر، این انقلاب محال نیست، لذا در عنوان فرمود: این انقلاب، انقلاب محال نیست انقلبت اسمية، يعني همين معاني حرفي معاني اسمى استقلالي ميشوند: استقلالية بعد ماكانت حرفية تعقلية. تا الأن كه ملحوظ به ذات نبودند، معناي حرفي تعلقي بودند، حالا كـه ملحوظ بالذاتند، منقلب به معناي اسمى استقلالي شدند.

### محال نبودن انقلاب تكاملي

و هذا الانقلاب دفع و دخل مقدر است: شما كه انقلاب را جايز نمي دانيد؟ مى فرمايد: مراد از عدم جواز انقلاب در اينجا آن انقلاب مستحيل نيست، بلكه مراد كامل شدن ناقص است شبيه به فعليت رسيدن قوه؛ مثلاً در حركت استكمالي و از دست دادن صورت نوعیه و گرفتن صورت دیگر کمالی، انقلاب مستحیل نیست. انقلاب أن است كه انسان من حيث هو انسان با اين صورت نوعيه متحصل و با حفظ آن به صورت بقر منقلب شود. این معنا ندارد صورت انسان انسان است و همه قبول دارند، اما این انقلابی که اینجا اسم میبریم تنها اشتراک لفظی با آن انقلاب مستحیل دارد. از این رو باید موارد استعمالات الفاظ را متوجه بود: در جایی مثل دانه گندم که امکان استعدادی دارد و دم به دم از نقصان به سوی کمال حـرکت مـیکند، و از هـر مرحله میمیرد و زنده تر می شود، و هر لحظه صورتی را از دست می دهد، و صورت ديگر ميگيرد اين انقلاب استكمالي، انقلاب مستحيل نيست، زيرا انقلاب صورت متحصلی به صورت متحصل دیگر نیست، بلکه انقلاب تکاملی یک حقیقت دارای قوهٔ استعدادی به کمال نهایی است. پس تا هنگام فعلیت رسیدن در همین تحولات و انقلاب است و در همین لحاظ استقلالی ذهن به معنای حرفی که وی را معنای اسمی میکند، وجودی ضعیف قوی میشود و به تعبیر شریف آقای قزوینی که با لهجهٔ شیرینش می فرمود: خامی بود پخته شد. این را نباید گفت انقلاب شده، اگر پخته پختهای بشود و صورت متحصل صورت متحصل دیگر شود این درست نیست انقلبت اسمية استقلالية بعد ما كانت حرفية تعقلية و هذا الانقلاب غيير مستحيل، لأنه كانقلاب المادة إلى الصورة حالا هيولي صورت ميكيرد، و يا دانه اي و نطفه اي صورت میگیرد، این انقلابها پیش می آید، ولی این آیا با آن انقلاب باطل به یک معناست؟ يس، از اين الفاظ مشترك نبايد به اشتباه افتاد. و الجنس إلى الفصل خامي يخته شد و

ناقصي به كمال رسيده و القوة إلى الفعل و الناقص إلى التام همين كه شيء، كه معناي حرفی است و مرآت برای خارج میباشد. پس اگر به معنای حرفی اعتنا و نظر کنید، به او یک مقدار ارزش و استقلال و واقعیتی دادید، تا آن وقت که مرآت بود یک نوع بود الأن كه داراي استقلال است، يك نوع ديگر است، درست است در حال مرآت بودن یک نوع بود، و الآن که مستقل شد، نوع دیگر است، و به حسب دو نوع بودن با هم تباین دارند، اما این دو نوع از تباین دو نوع تباینی نیست که بین آنها انقلاب کذایی محال باشد، بلکه این انقلاب عبارت دیگری از استکمال است لذا در عنوانش فرمود: «في أن انقلاب المعنى الحرفي» كه مرآت بود «إلى الاسمى غير مستحيل مع تباين المعنيين نوعاً» با اينكه اين دو معنا تباين نوعي دارند؛ زيرا أن مرآت بود و اين مستقل، و در آنجا معنای حرفی بود، و اینجا اسمی، و با اینکه به حسب نوع با هم تباین دارند این نحو انقلاب غیر مستحیل است؛ چون تعبیر دیگری از تکامل و استکمال است نه انقلاب باطل، که صورت متحصلی، صورت متحصل دیگری شود لاکانقلاب الصورة إلى الصورة و النوع المحصل إلى النوع المحصّل ابن انقلاب باطل است، ولي چيزي كه مرآت و گم در خارج بود و وجودی ضعیف داشت، اکنون با نظر استقلالی تـحصّل یافته است، نه آنکه دو چیز متحصل یکی آن دیگری شده باشد تا انقلاب مستحیل رخ دهد، بلكه غير متحصّل و كم در خارج متحصل و مستقل شده است لأن الروابـط و الأدوات حين كونها كذلك تا اين عنوان رابطه و معناي اداتي را دارند ليست شيئاً من الأشياء المحصّلة التامة نوع متحصل و واقعيت دار نيست، عنوان و مرآت براي ديدن خارج است. پس نسبت عنوان متحصل نیست تا این شیء متحصل شود و این صورت متحصل صورت متحصل ديگر گردد بل، بلكه امكان و وجوب و امتناع بيان نسبت دو چیز و ارتباط محمول به موضوع میکنند، و بیان مرآتیت و نسبت میکنند بل نِسَبٌ إلى الأشياء و فرق بين الشيء أن چيزي كه معناي اسمى دارد و نسبة الشيء أن چیزی که معنای حرفی دارد و کذا فرق بین کون الشیء شیئاً معنای اسمی دارد أو قوة

على شيء بعد بايد اين شيء چيزي شود، آنها معناي گمي دارنـد و معناي حرفي ضعيف است إذ القوة بما هي قوّة ليست شيئاً من الأشياء أصلاً براي اينكه أن چيزي كه شيئاً من الاشياء هست، اين شيء ممكن است، و اين ممكن است كه صورتي دارد؛ منتها در این صورت چیزی نهفته است که اگر آن را در دل گل پنهان کنند، سبز و نهال و درخت شود. و آن دیگری ولو شبیه او باشد این استعداد را ندارد، ولی آن استعداد نمي تواند صورت متحصله اين شيء ممكن شود اللهم إلا باعتبار آخر مگر از ايس لحاظ و قوه چشم بپوشد که آن چیز دیگر است و کسی دعوا ندارد. پس اگر حیثیات را عوض کنید و اعتبار آخر، مثلاً خشب را برای سریر در نظر بگیرید؛ الآن چوب یک صورتی دارد و قوهٔ این در وی موجود است که سریر شود، ولی اگر به خود این به اعتبار آخر نگاه کنید چوب است و صورت دارد، و هیزم و صور دیگر میشود. پس اين اعتبار آخر غير اعتبار كونه قوة حتى ينجر الأمر إلى ما لا جهة فيه؛ يعني حالاكه اين قوهٔ کذایی برای اشیا موجود است، و این قوهای که خودش تحصل ندارد ممکن است، اگر در همین مثال خشب و سریر برگردیم، و به خودش بنگریم یک نحوه تحصل دارد، اما همین قوه به جایی میرسد و آن قدر ضعیف میشود و تنزل پیدا میکند که مرز بین وجود و عدم می شود و به هیولای اولی می رسد که یک پله پایین تر از آن هیچ است، و به تعبیر آقای شعرانی، انزل انزل مراتب وجود می شود و بر سر منزل نیستی و مرز بین هستی و نیستی قرار گرفته است، و هیچ کمالی ندارد. تنها کمالی که دارد پذیرش عجیبی است که هر چه از صور به او بدهید، میپذیرد. سیر نمیشود، و توقف هم نمیکند و روی همین حساب هم نفس ناطقه انسانی را در وهلهٔ اول و ابتدای امر فرمودند: «العقل الهیولانی». پس نفس الآن کمالاتی ندارد؛ اما مثل هیولای اولی در هیچ حد نمی ایستد، و هر صورتی به او بدهید می فرمایید: «هل من مزید، مگر اینکه برایش بیماری پیش بیاید که میگوید: اکنون ما را بس است. نان که در می آید و کی همه چیز را فهمیده که ما هم همه چیز را بفهمیم، این شخص

مريض است، و خبر ندارد كه رهزني برايش پيش آمده، و الانفس ناطقه انسان حرفش این نیست. نفس ناطقه به دنبال معارف است، حتی در این نشأه هم پایان پیدا نمی کند، و تكامل برزخي و تجليات ربوبي هم دارد. پس نفس ناطقه توقف ندارد و اگر قناعت در علم برای وی پیش آمده معلوم است نفس مریض شده است و قناعت در علم ممدوح نيست، بلكه مذموم است. حتى ينجرُ الأمر إلى ما لا جهة فيه سوى كونه قـوة كالهيولي الأولى التي لا تركيب فيها من جهتين. در دانه كندم تركيب از دو جهت است: یکی صورت گندمی دارد و دیگر صورت هستهای. پس آن صورت نطفهای به دنبال فعلیّت بوده، و صور دیگر را طالب است؛ ولی ایـن صـورت بـالفعل وی، دیگـری نمی شود، پس هیولای اولی آماده برای پذیرفتن صورت است؛ ولی دو جهت در او نيست من جهتين يكون بإحداهما بالقوة وبالأخرى بالفعل هيولاي اولى ايس طوري نیست. در عنوان فرموده بود: «مع تباین معنیین» اکنون به دنبال معنای بهتر برای آن هستیم «و ما قرع سمعك» آن مطلبي كه به گوش جناب عالى خورده كه «أن المعنى الأدوي كالوجود النسبي» معناي حرفي همانند وجود نسبي است «و الإنقلابي كالوجود المحمولي» معناي استقلالي همانند وجود محمولي است هما متباينان بالذات، يعني دو شيء متحصل كذا و كذا هستند كه جمع نمي شوند؛ ولي اينكه يكي متحصل و ديگري لا متحصل است قابل جمعند. پس مراد از آن سخن که به گوش شما خورده است این میباشد. بنابراین معنای حرفی با معنای اسمی متباین نیست، و در انقلاب به همدیگر معنای ضعیف و ناقص قوی و کامل میشود، نه آنکه دو معنای متحصل یکی شوند يرام به ما أفدناك تحقيقه مراد از أن متباين بودن، يعنى يكي ضعيف است، و یکی قوی، و یکی ناقص است و یکی کامل. این یکی از مواردی که پیشتر به عرض رساندیم که مراد از تباین این است، نه آنکه در تباین موجودات به آن معنای تباین به تمام ذات برویم لذا یکی از شواهد بر اینکه مراد از تباین در کلمات مشاء، معنای واقعی نیست، بلکه تباین به معنای تغایر است، و مراد

از تباین یک طرف ضعیف و در یک طرف قبوی است، همین است. متأسفانه از نباین یک طرف ضعیف و در یک طرف قبوی است، همین است. متأسفانه از لفظ مأنبوس تباین در آنجا منتقل شدیم، و اینجا را اصل قرار دادیم، در حالی که باید عکس شود و آنجا اصل را قبرار داد و اینجا را ظل و فرع، و در فهم حقایق باید آنجا را اصل قرار داد. اینجا را رقیقهٔ آنجا و آنجا اصل است.

لا أن لهما، يعنى نه اين دو معنايى كه يكى وجود نسبى دارد، و ديگرى همين معناى حرفى، كه به اسمى منقلب شده است داراى تباين باشند «ذاتين متباينين» اين مورد خيلى كار مى شد و از موارد خوب يادداشت كردنى است كه تباين در كلمات مشاء با اين توسع در تعبير، تغاير است فإن الرابطة باز تأكيداً لا ذات لها أصلاً كالمرآة التي لا لون لها اگر آينه لون داشته باشد از مرآتيت مى افتد و لا حقيقة أصلاً و لهذا تقبل الألوان و يظهر به الحقائق.

# معنای تباین و اختلاف اسمی و حرفی

دفع و دخل مقدر و تأکید آن معناست. سؤال: این چه جور تباین است؟ و التباین الشیئین قد یکون بحسب المفهوم و العنوان همین عنوان حرفی و اسمی تباین دارند من غیر أن یکون لکل منها بحسب ذاته حقیقة محصلة یتغایران بها، بل الاختلاف بینهما کالاختلاف بین المحصل و اللامحصل اتحاد بین ماهیت و وجوب، مثال برای اتحاد لا محصل و محصل است، و این لا محصل در کنف این محصل خودش را نشان می دهد. ماهیت، تأصل و تحصل خارجی ندارد تا در قبال وجود بوده و تباین با وی داشته باشد، پس تباین بین وجود و ماهیت چگونه است؟ الذی له أن یصیر محصلا این لا محصل که مثل ماهیت در کنف وجود است، می تواند محصل شود و خودش را نشان بدهد و الشيء و اللاشيء، مثل شیء و لاشیء الذی فی قوته أن یصیر شیئاً در این نشان بدهد و الشيء و اللاشيء، مثل شیء و لاشیء الذی فی قوته أن یصیر شیئاً در این شیء امکان استعدادی صورت فعلی هست، ولی اکنون هسته و حبّه و نطفه است، و

هنوز شجر و نبات و انسان نیست، ولی در قوهٔ آن شجر و نبات و انسان شدن است. پس در عین حال که متباین هستند، به همدیگر خود را نشبان می دهند. پس تباین مفهومی یک معناست که یکی متحصل و دیگری لا متحصل است. موارد انقلاب را، كه لفظ مشتركي است، بايد دانست تا اشتباه نشود. يك مورد أن همين ساخته شدن انسان به عقل و نقل و شهود مطابق ملكات است. انسان بر اساس ملكات مكسوب يا مکتسب صور حسنه و یا قبیحه ساخته میشود. و اگر ملکات وی پلیدی و دغلی و احتیال و خدعه و نیرنگ بود که مراد از ملکات مکتسبه همین است، و در آیهٔ کریمه ﴿ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتُ ۗ ٢ بِهِ آن اشاره شده است، اين هم يك نوع انقلاب است. در اکتساب چون مطابق حق و واقعیت نیست باب افتعال، که در آن تحیّل و خدعه خوابیده است، استعمال شده است، زیرا نیاز به خدعه و احتیال و تـزویر و دروغ دارد، نابکار از خودش می ترسد، و دلهره دارد. بنابراین ترس از مرگ در واقع بازگشت به ترس از این افعال دارد. پس وی در واقع از خودش می ترسد که در کتاب وجود چه نوع ملکاتی را نوشته است که آنها برای وی سبز می شوند و بـه صـوری حیرت آور،که مناسب با آن ملکه هاست، در می آیند؛ مثل تخم هایی کـه در یک باغچهای کاشته شده است و هر کدام به نحوی بیرون می آیند؛ مثلاً کـاهو و تـرتیزک کاشته است، میبینیم آن یکی رسته خیلی تند و سوزاننده است به طوری که به «گیاه جهنّمي، ملقب شده است، و اين يكي كاهو رسته و چه قدر شيرين است. اين ملكات هم همين طور و مكسوبات يا ـ نعوذ بالله ـ مكتسبات ما چنين هستند. مطابق صورتي که با آن ملکات سبز میشوند آن صورتها پدید میآیند و از این ملکاتی که شخص در خودش کاشته و صوري که با آن ملکات مناسبند، هـمان طـور کـه درختـهـا بـا میوه های خود مناسبند، سبز می شوند. گرچه در تطبیق فرع با اصل در زحمت هستیم، فهمیدن این مناسبت خیلی کار مشکلی است. حالا ما اگر درخت توت را نمی دیدیم،

بقره (۲) آیهٔ ۲۸۶.

و درخت خرما را نمی دیدیم و انگور و رز را نمی دیدیم و موز را نمی دیدیم یک کسی ما را ابداعاً این طور می آفرید، و ناگهان در پیش ما توت و یک خوشه انگور و موز و خرما میگذاشت، و چهار درخت هم پیش ما بود، اما آن درختان میوه نداشـتند، مـا چگونه این میوهها را به این درختها انتساب میدادیم. حالا اگر میخواستیم انتساب بدهیم توت را به درخت رز انتساب میدادیم؛ زیرا درختی خرد بود، اما این درخت توت به این بزرگی باید خوشهاش این باشد، و امثال آنها. گرچه ما مناسبتها را نمي دانيم؛ مناسبت موجود است، و «جزاء وفاقاً» است، و همه از اين ملكات ما رسته میشوند. خود ما هستیم، و از خود ما میروید. باید دید در مزرعهٔ وجود خودمان چه كاشتهايم. هر يك از ما زرع و زارع و مزرعه و يوم الحصاد و قيامت خويش هستيم. در بحد الانوار از امام صادق عليه روايت كرد كه حضرت فرمود: ايس حيوانات و پرندگان وحشی و درندهها، تمثلات ملکات انسانند؛ یعنی انسان درنده خو گرگ میشود، انسان لاشخور کرکس میشود، و همچنین مفاد روایات هم در اين باره فراوان است. در ذيل آيـه ﴿يَوْمَ يُنْفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَـمَّـأَتُونَ أَفْـواجـــهُ ١. خيلي از این فوجهاکه از خود انسان بر میخیزد بیان شده است. در کتاب، به طور مستوفا پیش می آید. الآن عرضم این است که این انسان به صورت اشتر گاو پلنگ محشور شده است. این انقلاب است. اینجا انقلاب صورت انسانی به صور دیگر که انقلاب باطل است، نیست. پس انقلاب در نشأهای بـاطل و در نشأهٔ دیگـر باطل است؛ زيرا قواعد عقلي در همه نشآت حكمفرماست؛ چون أنها مثل ۴=٢×٢ همه جا، حکمفرما هستند. پس آنها هم بروز و ظهور صور ملکات در انسان مى باشند، أنكه أنها انقلاب باطل باشند، با اينكه انسان است، ولى به صورت همان حیوانات در می آید، و می فهمد که به صورت آنها در آمده و کاشتههای وی سبز شده است.

۱. نبأ (۷۸) آیة ۱۸.

#### قأعده

در قاعده همان حرف ها را گسترش می دهیم قاعدة: و إذا تحققت الأمر في هذه المعاني اگر این مواد و عناصر و این معانی حرفی و اسمی را فهمیدید و معنی انقطاع سلسلتها بانقطاع اعتبار العقل می فهمید که وهم و ذهن خطوراتی و اعتبارات و بازی هایی دارند، هر گاه از این بازی خسته شد دست بر می دارد و وقتی از آن نسبت به آن نسبت و این امکان و آن امکان دست برداشت، تسلسل قطع می شود. همان اشکالی که در باب موجودیت وجود پیش آمده بود. و هم آن اشکال را ایجاد کرده بود، در حالی که واقعیت آن یک امر و حقیقت و یک اصیل بوده است.

فاجعله اسلوباً مطرداً اين را يك ضابطة كلى بكير في جميع الطبائع العامة المتكررة پله پله چه قدر بالا آمده، فرمود: آن معناي سه گانه بعد معاني حرفي و اسمي حالا فرمود: «جميع الطبائع العامة المتكررة»كه تا ميخواهيد بفرماييد: اين موجود است، و هم میگوید: این موجودیت دارد، و یا ندارد؟ در جواب میگوید: بله، وی وجود دارد. میپرسد: آیا موجودیتش موجود است یا نه؟ میگوید: بله. میپرسد: آیا موجود دارای وجود است یا نه؟ و همین طور کالوحدة این شیء وحدت دارد؟ میگوید: بله. ميپرسد: آيا اين وحدتش كثير است يا واحد؟ ميگويد: وحدتش وحدت دارد. پس وحدت وي داراي وحدت است، و آن وحدتش وحدت دارد «و الوجود و اللزوم و مضاهیاتها»، یعنی مشاء به این معانی، مثل اینکه این محمول برای موضوع لزوم دارد یا نه؟ جواب می دهد: بله، لزوم دارد. آیا این لزوم را می توانید بـرداریـد؟ خـیر. پس لزومش لزوم دارد؟ میگوید: بله، آن لزوم دومی را میشود بسرداری؟ جواب: خیر، پس اين لزومش لزوم دارد، و همينجور ميرود سواء كان بإزائها في الأعيان شيء أملا، فإنَّ الوجود و الوحدة كه مساوق همند مع أنَّ حقيقتهما واقعة في الأعيان بل حقيقة الوجود هي أحق الأشياء بالوقوع العيني كه وحدت براي او متفرع است لكن مخفف بخوانيم،

زيرا در كتاب شما «مفهوماهما» دارد كه منصوب نيست و اگر لكن را مثقله بخوانيم بايد مفهوميهما خواند المفهوميهما لحقيقة الوجود اكنون معنى تكرر در طبايع عامة متكرره را پياده مىكند: فإنّ لحقيقة الوجود موجودية و لموجوديتها موجودية أخرى و هكذا إلى أن يعتبرها العقل تاكى عقل خسته شود لكن مصداق هذه الاتصافات؛ يعنى اين موجوديتهاى بى هم و وحدتهاى بى هم الغير المتناهية بحسب اعتبار العقل مصداق همة آنها يك چيز است و آن هم حقيقة الوجود التى هى بنفسها موجودة و همين حرف را دربارة وحدت كه هميشه با او مساوق است بياوريد و كذا الكلام في الوحدة. اين ها يك واقعيتند و تكرر معانى عامه شان مزاحمتى پيش نمى آورد، و تكثر واقعع ايجاد نمى كند.

## اشكال: تسلسل لزومها لازم ميأيد"

فإن رجع أحد و قال: إنّ العقل يجد أن شيئاً... اشكال آن بود كه معانى عامه و مواد عناصر و عقود، يعنى امكان و وجوب و امتناع در خارج تحقق ندارند، زيرا از فرض تحقق أنها در خارج تسلسل لازم مى آيد؛ چون با وجود خارجى امكان، مثل بياض بايد امكان همانند بياض ماهيت و وجود داشته باشد، و نسبت بين آنها به امكان است و يا وجوب و يا امتناع. در اين صورت، اگر هر كدام باشد باز همانند ديگر موجودات بايد در خارج موجود و داراى ماهيت و وجود باشد و همين طور به پيش مى رود، و به جايى نمى رسد و تسلسل لازم مى آيد، و چون تسلسل محال است، لذا آنها در خارج موجود نيستند و در ذهن موجودند. مستشكل مى گويد: در ذهن هم همين تسلسل مى آيد؛ زيرا با برداشت تسلسل خارجى و جاى دادن آنها در ذهن، تسلسل ذهنى باسخ داده نشد.

۱. در نسخهٔ مصحح استاد، دمفهومیهما، است.

**۵ درس صدم: تاریخ ۶۸۸۳/۱** 

خلاصهٔ جواب و تحقیق آخوند این بود که، این معانی، یعنی مواد عناصر و عقود از آن جهت که بیانگر نسبت واقعی خارجی اند، اصلاً ملحوظ نیستند، و ملتفت الیه و ملحوظ الیه نیستند، بلکه عنوان مرآتی و ادوی دارند، بلکه خارج ملحوظ است و تا برگشتیم و نگاه استقلالی به آنها انداختیم ملحوظ بالذات می شوند و از عنوان مرآتی و اداتی می افتند، و همانند دیگر موجودات و مفاهیم ذهنی می گردند که در وعای نفس مرتسمند، در این صورت تسلسل لازم می آید. پس وقتی از آن معنای آلی ادوی رابطی خارجی مرآتی افتادند تسلسل ادوی مواد می آید، در حالی که آنها در این حالت مواد و مرآت خارج نیستند. پس اصلاً موضوع منتفی می شود تا چه رسد که حالت مواد و مرآت خارج نیستند. پس اصلاً موضوع منتفی می شود تا چه رسد که حرف تسلسل پیش بیاید. این خلاصهٔ فرمایش آخوند بود. عمده نظر مرحوم آخوند در این شبهه به سخنان ملاجلال دوانی در جواب است که بعدها خواهد آمد.

اكنون مستشكل در تقرير شبهه مى گويد: «فإن رجع أحد»؛ يعنى كسى بىرگردد و پافشارى و اصرار كند و حرف هايى راكه راجع به تسلسل ذهنى دربارهٔ ايس مواد عناصر پيش آورده بودند و ما جواب داديم. بگويد: آيا لزوم اين محمول بىراى ايس موضوع در نفس الأمر به وجوب ثابت است و يا به امكان؟ ناچار مى گوييد: اين لزوم در نفس الأمر ثابت هست.

سؤال: آیا آن لزوم را می توان برداشت؟ جواب: نه، لزوم را نمی توان برداشت، پس لزوم لزوم است. اگر بخواهید لزوم دوم را بردارید، لزوم اول را باید بردارید و اگر نمی توان آن را برداشت پس لزوم لزوم است. حالا از شما می پرسیم: این لزوم لزوم را می توان برداشت؟ اگر بردارید باید لزوم اول را بردارید و اگر نمی توان برداشت، پس لزوم لزوم لزوم لزوم است، و هکذا، و باز تسلسل ذهنی پیش می آید. فإن رجع أحد و قال: إن العقل یجد أن شیئاً من اللزومات الصحیحة الانتزاع إلی لا نهایة که اینها هم لزوم لزوم و لزوم لزوم لزوم و همچنین تسلسل لازم می آید می فرماید: این لزومات متوالی و صحیحة الانتزاع است، و آنها را نمی توان برداشت. پس هر کجا که بخواهید از این

مجموعه لزوم ها لزومی را بردارید معنایش این است که باید لزوم اول را بردارید؛ اگر لزوم اول ثابت و مستقل است و به جای خود درست است این لزومها باید بوده باشند. اگر یکی از اینها را در اثنای سلسله برداشتید، الا و لابد می بایستی این لزوم اول را بردارید و لزوم اول برداشتنی نیست، زیرا در جواب اینکه آیا یا وجوب است یا امکان؟ گفتید: وجوب و لزوم است. پس اینها هم برداشتنی نیستند لو لم یکن محکوماً علیه بامتناع الانفکاك عن اللزوم الأول اینها همه لزومات متتالی، محکومند به یک حکم و آن اینکه نمی توان اینها را از لزوم اول جدا کنیم، زیرا همه متفرع بر او هستند. پس همه محکومند به یک حکم لو لم یکن محکوماً… الاستغراقی باللزوم این حکم ایجابی همه محکومند به یک حکم ایجابی استغراقی، یعنی تمام این لزومات صحیحة الانتزاع را شامل شود، و مفاد حکم ایجابی آن است که لزوم از ملازمهٔ نخستین منفک نمی شود و حکم ایجابی و استغراقی علی کل لزوم جاری شد. «علی کل لزوم» مفعول به واسطهٔ «یصدق» است پس علی کل لزوم إلی لا نهایة.

پس باز همان تسلسل ذهنی، که از آن میگریختید، پیش می آید. پس باز سخن شما دربارهٔ عناصر قضایا، به اینکه وجود خارجی ندارند، تنها کاری که کرده لزوم تسلسل خارجی رابرداشت؛ ولی تسلسل ذهنی به جای خود باقی و برقرار است.

و الموجبة چون فرمود: «الحكم الإيبجابي»، لذا موجبه موضوع مىخواهد و موضوعش همين لزوم و لزوم لزوم و خلاصه لزوم هر يك است و هر كدام راكه ملاك حكم قرار داديد آن موضوع قضيه است. پس موضوع قضيه لزومهاى متتالى مىشود و هر يك مورد؛ چون حكم ايجابى استغراقى بود پس والموجبة تستدعي وجود الموضوع، كه موضوع يك يك لزومات متوالى باشند بايد متحقق باشند پس فيلزم تحقق اللزومات لكونها تك تك آنها موضوعات لإيجابات صادقة، زيرا هر كدام بايد قضيه مستقل و داراى موضوعى باشند كه خود آن لزوم است و محمولى دارند كه «يمتنع انفكاكه عن الملازمة الأولى» اين يك قضيه در همه صادق است.

### پاسخ: لزوم مرأتي غير از لزوم استقلالي است

قلنا له جواب فرمایش ایشان است که همان طور که گفته شد این معانی مرآتی را از موضوع خود به در بردید، و آنها را به طور استقلالی ملاحظه کرده و میگویید: «لزوم» و این لزوم را موضوع قضیه قرار می دهید، و برای آن محمول و حکم قائل می شوید، و احکامی را بر آنها بار کردید، ولی اگر در سخن ما دقت می شد، این اشکال پیش نمی آمد؛ زیرا معانی و مواد مزبور را از حالت آلی و مرآتی بیرون آورده و اکنون نگاه استقلالی به آنها می کنید. پس ماده از ماده بودن به در آمده است، و لزومات مزبور مادهٔ قضیه پیاده نشد تا قضیه نیستند تا این احکام بر آنها بار شود. پس این اشکال در مادهٔ قضیه پیاده نشد تا تسلسل لازم آید.

قلنا له: الم تتذكّر ما بيناه لك و سقنا إليه فطانتك هوش و درايت تو را سوق داديم كه اعمال انديشه كنيد كي تُعمِل رويّتك تا عقل و هوشت را به كار بيندازى «من» بيان «ألم تتذكره است من أن اللزوم إنما يكون لزوماً إذا اعتبر رابطة. شما بحث را روى رابطه بياوريد و چنين بگوييد و اشكال نماييد، در حالى كه لفظ را از معناى خويش بيرون بردى و بحث را بر روى مفهوم ديگر آورديد. پس آن سخنان در جاى خود، ولى بحث ما چيزى ديگر است إذا اعتبر رابطة لا مفهوماً من المفهومات كه شما الآن او را مستقلاً نگاه مى فرماييد فإذن هو اين موضوع قضيه و اين لزوم بما هو لزوم، كه مرآت است و معناى ادوى دارد ليس بشيء من الأشياء حتى يحكم عليه بلزوم أو عدم لزوم. اينكه عنوان حرفى دارد و برگشتيد و به او نگاه مىكنيد بسيار احكام برايش مى آوريد، ولى از موضوع بحث كنار مى رويد. هر چه دربارهاش مى فرماييد ديگر اشكال بر مواد نيست. ثم إذا لو حظ بما هو مفهوم ما من المفهومات و وصف ما من الأوصاف استؤنف النظر في لزومه أو لا لزومه. احكام خاصى براى اين يک صورت ذهنى مى آوريم و چه بسيار حكمى برايش مى آوريم فالموصوف بامتناع الانفكاك عن الملزوم ليس إلا اللزوم بسيار حكمى برايش مى آوريم فالموصوف بامتناع الانفكاك عن الملزوم ليس إلا اللزوم بسيار حكمى برايش مى آوريم فالموصوف بامتناع الانفكاك عن الملزوم ليس إلا اللزوم بسيار حكمى برايش مى آوريم فالموصوف بامتناع الانفكاك عن الملزوم ليس إلا اللزوم

الملتفت إليه و المنظور فيه بالذات لا بما هو لزوم فالموصوف بامتناع الانفكاك عن الملزوم أنكه موصوف بامتناع الانفكاك عن الملزوم است؛ مثل وجـوب و امكـان مـيباشد، اكنون كه وجوب و امكان موصوف به امتناع انفكاك گرديدند و موضوع قضيه شدند و حکم امتناع انفکاک بر ایشان بار شد چگونه لحاظی به آنها تـعلق گـرفته است؟ آیــا موضوع قضیه شدند و یا نگاه استقلالی به آنها گردیده است؟ پاسخ روشن است. آنها معنای استقلالی و اسمی یافتند و نظر و لحاظ جداگانه به آنها تعلق گرفته است. لیس إلا اللزوم الملتفت إليه و المنظور فيه بالذات تفاوت معلوم بالذات و معلوم بـالعرض گفته آمد: معلوم بالذات آن است که در وعای نفس تقرر پیدا کرده و مـدرّک انســان است، و انسان آن را دارد و معلوم بالعرض وجود خارجي اشياست كه معلوم بالذات مرآت و نمایانگر آن است. و معلوم بالذات مملوک انسان، و با انسان متحد است، و مدرک و معلوم بالعرض آن اشیای خارجی مرتبط بـا انســان است، و البـته نــه هــر خارجي، بلكه أنكه با ارتباط به أن يمس، توانست به وزان أن، اين صورت علميه و مدرك بالذات را انشا و يا به قول مشاء انتزاع كند. «فالموصوف بامتناع الانفكاك عن الملزوم ليس الا اللزوم الملتفت اليه و المنظور فيه بالذات» اكنون آنكه مورد نظر و توجه قرار گرفته است لزوم خارجی است، و لزوم بالذات مورد نظر و توجه است، گرچــه صورت ذهنی لزوم آینهٔ لزوم خارج است، و البته به صورت مرآتی خــارج را نشــان میدهد، و اگر این لزوم ذهنی مستقلاً مورد نظر قرار گیرد، دیگر عنوان مرآتی ندارد، بلکه این بار خود لزوم ذهنی مورد نظر خواهد بود، و دیگر احکام لزوم مراتی را، که لزوم خارجی را نشان میداد، ندارد. پس در نظر مرآتی ملحوظ بالذات خارج بود، و در این نظر استقلالی ملحوظ بالذات صورت ذهنی است.

با این توضیح و پافشاری روشن شدکه مراد از این ملحوظ بالذات در کلام مصنف غیر از آن معلوم بالذات است که در نفس لزوم خارجی، یعنی لابدّیت محمول برای موضوع، در ضمن لزوم ذهنی مرآتی و در آینه آن دیده میشود. پس آنکه ملحوظ است لابدیت و لزوم خارجی است، و این معنای ذهنی اصلاً آینه بوده و تا نظر استقلالی به آن شود معنای ادوی و آلی خود را از دست می دهد و معنایی مستقل می شود و در این صورت، غیر از آن خارج خواهد شد، و دارای احکام مفاهیم مستقل ذهنی می شود.

و لا ضرورة في كون كل لزوم ملتفتاً إليه منظوراً فيه بالذات، زيرا لزوم ذهنى تنها آينه بوده و نفس در نگاه به خارج، به آن مى نگرد و نظر استقلالى به آن ندارد. پس نظر استقلالى به آن انداخته نمى شود و در اين صورت موضوع حكمى قرار نمى گيرد؛ زيرا معنايى حرفى است. پس اگر لزوم خارجى داراى حكمى بود، آينه و آلت رؤيت خارج، يعنى لزوم ذهنى نيز داراى همان حكم است، زيرا آن خارج لحاظ استقلالى دارد و اين لحاظ ادوى و آلى و اين دو با هم فرق دارند. فلا محالة تنقطع خطرات الأوهام اكنون كه شما لزوم ذهنى را به ميان كشيديد و به لزوم اين لزوم انديشيديد، و به لزوم آن؛ چون ذهن از اين انديشيدنها خسته مى شود و در نهايت به جايى مى رسد كه در آنجا يك معناى آلى لزوم و بقيه معانى استقلالى لزوم بوده و اين خستگى باعث در آنجا يك معناى آلى لزوم و بقيه معانى استقلالى لزوم بوده و اين خستگى باعث قطع لزومهاى متسلسل مى شود و به بى نهايت نمى رسد، در اين صورت در مرتبهاى از مراتب تسلسل قطع مى شود و لذا فرمود: في مرتبة من المراتب اين جواب خوب بود.

### جواب ملا جلال دوانی از تسلسل لزومات

و و هذا أولى اين بهتر از جواب ملا جلال دوانى است مما تجشّمه ملا جلال دوانى صاحب حواشي التجريد في فك هذه العقدة علت اولويت پاسخ ما از پاسخ ملا جلال دوانى در صفحهٔ بعد: «و ذلك لأنه مع كونه» مى آيد. وى اكنون جواب شبهه تسلسل ذهنى را مى دهد: أن تلك الملزومات موجودة في نفس الأمر. مراد از نفس الأمر، اعم از ذهنى و خارجى است. ايشان در تقرير پاسخ چنين مى گويند: در وجود ملزومات و

لزوم و حكم به لزوم لازم نیست آنها تفصیل یابند و جدا از همدیگر باشند؛ همان گونه که موضوعات متعدد، جدا از همدیگر می توانند دارای احکام مستقل و جدا باشند، موضوعات گوناگون می توانند به طور جمعی و مندمج بوده، و حکمی به وزان آن داشته باشند. پس لزومات مزبور در خارج به طور متنی و جمعی قرار دارند، و ذهن پس از تصور، آنها را از همدیگر جدا و باز می کند، و برای هر کدام از لزومها لزومی در نظر می گیرد، و همه این لزومهای متأخر بر لزومهای پیشین متفرعند، و در نفس الأمر، که اعم از خارج است، این حکم صحیح است، جز اینکه این لزومات یک چیز بوده و همانند هسته فشردهاند، و در صورتی که آن را باز کنیم درخت چنانی می شود. این کثرات، یعنی لزومات هم در نفس الأمر به یک چنین وجود اندماجی موجودند «أن تلك اللزومات موجودة فی نفس الأمر». مراد از نفس الأمر، اعم از ذهن و خارج است، و این لزومات در نفس الأمر هستند؛ منتها این لزومات «بوجود ما ینتزع خود موجودند؛ یعنی لزومات با وجود جمعی متنی فشرده هی منه»، به وجود منتزع خود موجودند؛ یعنی لزومات با وجود جمعی متنی فشرده تحقق دارند.

سؤال: آیا به همین صورت فشرده صادق است که بگوییم ایس لزومات متکثر متحقق هستند؟ باسخ می دهد: بله، «و لیست موجودة بالصور المتغایرة» چنین نیست که هر کجا که گفتیم چیزی موجود است، باید به صور متغایر تحقق داشته باشند؛ نظیر این مورد، نفس ناطقه است که در مقام روح و سر علوم فراوانی دارد و همهٔ این علوم به طور جمعی در آنجا موجودند، و تفصیل ندارند و سان داده نیستند. با یک تأملی همهٔ آن علوم را از یکدیگر جدا می کنید، و مسائل نحو و صرف و کلام و فقه و فلسفه را پس از وجود جمعی احدی متنی شرح می دهید. پس می تواند امور متنی و جمعی بوده و وجود احدی و قرآنی داشته باشد، بعد وجود فرقانی و تفصیلی پیدا کند. پس بوده و وجود احدی و قرآنی داشته باشد، بعد وجود فرقانی و تفصیلی پیدا کند. پس باینکه سائل گفته است: چون هر کدام از این لزومات موضوع قضیهٔ موجبه هستند، پس باید متحقق باشند تا حکم بر روی آن بیاید صحیح نیست؛ زیرا لازم نیست به

وجود جدا متحقق باشند، بلکه ممکن است این موضوعات به صورت جمعی و متنی و قرآنی متحقق باشند و متغایر و جدای از هم نباشند و در عین حال حکم نظیر خود داشته باشند.

و الوجود الذي هو مقتضى صدق الموجبة در اشكال مزبور كه با عبارت «إن رجع أحد» گفت: وجود موضوع، كه موجبه در صدق خود آن را طالب بود، اين وجود اعم است اعم من الثاني مراد از ثاني صور متغاير و متكثر لزومات است، زيرا در عبارت دو قسم لزوم را آورده است:

۱. لزومات موجودند في نفس الأمر بوجود ما ينتزع هي منه؛ ۲. بصور متغايرة. پس اعم من الثاني، يعنى اعم از صور متغايره كه وجود جمعى دارند و اين قسم اول است. «فإن» بيان اين است كه احتمال دارد قضيهٔ موجبه صادق باشد و در عين حال موضوع آن، وجود جدا و شرحى نداشته باشد؛ براى همين دو قسم قضيه را بيان مى كند «فان الموجبة إذا كانت خارجية اقتضى صدقها وجود موضوعها في الخارج» اگر قضيهٔ خارجيه باشد بايد موضوعات آنها در خارج موجود باشد. به ياد داشته باشيم كه قضيه سه قسم بود: قضيهٔ حقيقى و ذهنى و خارجى، قضيهٔ حقيقى بر روى متن واقع مى رود، و خارجى بر موضوعات ذهنى. در هر صورت قضيهٔ خارجيه مى تواند اعم باشد أعم من أن يكون بصورة تخصه كوجود الجسم. اكنون كه قضيهٔ خارجى است، حكم آن گاهى روى موضوع خاص مى رود؛

اولاكوجود الجزء المتصل الواحد بوجود كله، فإنّ هذا الجزء قد يصير موضوع الموجبة الصادقة، كما إذا كان احد قسمي المتصل حارّاً و الآخر بارداً، فيصدق الإيجاب الخارجي عليه. اكنون قسم ديگر از قضيهٔ خارجيه، كه مثل «وجود جسم نيست» را بيان مىكند، و أن اينكه يك موضوع به لحاظ اجزا ممكن است، هر جزيى داراى حكمى باشد. پس در آن صورت موضوع تجزيه نمى پذيرفت. در اين صورت، موضوع تجزيه

می پذیرد. یک جزء از این شیء گرم است، و طرف دیگر آن سرد. پس اجزای خارجی جسم، که متصل واحد است، و یک وجود به وجود کل دارد دارای احکام مختلف می گردند. پس به صورت خاص نیست، بلکه این جزء آن حار و آن جزء دیگر بارد است. ایجاب خارجی بر این قضیه صادق است.

پس تاکنون قضیهٔ خارجی دو قسم شد: ۱. وجود کل آن دارای حکمی خاص بود.
۲. وجود اجزای آن هر کدام در خارج دارای حکم خاصی بودند، و قضیهٔ موجبه نیز صادق بود، و در خارج موضوع آن تحقق داشت. اکنون قضیهٔ ذهنی را به میان می آورد و می گوید: و ان کانت ذهنیه؛ یعنی اگر قضیهٔ موجبه ذهنی باشد اقتضی صدقها وجود الموضوع فی الذهن علی أحد الأنحاء. همان انحایی را که در خارج گفتیم اینجا نیز همان طور است؛ اگر در خارجی گاهی حکم روی تمام موضوع می رفت، و گاهی روی اجزای موضوع، در قضیهٔ ذهنی نیز می توان همان انحای خارجی را آورد.

و کما اکنون دو بار «کما» می آورد و می خواهد سخن خویش را به «نقول» مرتبط نماید و لزوم را به سه وجه بیان کند: و کما أن خصوص القضیة الخارجیة قد یقتضی نحوا خاصاً من الوجود. پس همان طور که اگر قبضیهای خارجی گردید، همه قبضایای خارجی به یک نحو می باشند، و می توان حکم هر قضیهای را برای دیگری آورد؛ مثلاً حکم تحیّز برای جسم وجود استقلالی جسم را خواهان است، پس نحو خاصی از وجود را طالب است کالحکم بالتحیّز، فانه یقتضی الوجود المستقل. تحیّز، یعنی اشغال مکان، و دارای بعد بودن و فضا گرفتن. چنین حکمی برای جسم است؛ ولی این حکم دربارهٔ بیاض نیست؛ چنان که موجود خارجی دیگری به نام مجردات داریم که چنین حکمی ندارد. پس تحیّز اولاً، از آن ماده است، و ثانیاً، ماده ای که روی پای خود ایستاده و جوهر باشد، نه آنکه تحیّز را بتوان روی اعراضی که در کنف جوهر و جسمند، بار کود.

و صدق الحكم يعنى كصدق الحكم على الجوهر بخواصّه، فإنه يقتضي النحو الخاص

به؛ یعنی احکام جوهر احکام خاصیاند که ویژهٔ او هستند، و احکام اعراض بـا وی تفاوت دارند. قیام به ذات، و وجود بنفسه از احکام جوهرند، و جواهر اعم از مادی و مجرد داراي اين دو حكمند كذلك خصوصيات الأحكام الذهنية قد تقتضي خصوصيات الوجود همان گونه که در خارج گاهی شیء جوهر بود و یا متحیّز و در این صورت، وجود مستقل را طالب بود، در امور ذهني نيز چنين است. زوجيت لازمهٔ ماهيت اربعه است. زوجیت همانند بیاض خارجی، عرض است. اربعه به سان جواهر است، احكام زوجيت، و اربعه همانند احكام جواهر و اعراض با هم تفاوت دارند. پس گاهی حکم روی زوجیت برده میشود، و گاهی روی ماهیت اربعه، شبیه خارج که گاهی حکم روی موضوع خاص و نحو وجود خاص بىرده مىشد، و گاهى روى اعراض. پس زوجیت حکمی دارد و اربعه، یعنی ملزوم حکم دیگری. قـد تـقتضی خصوصيات الوجود، وكما أنّ المطلقة تقتضي وجود الموضوع بالفعل، مراد از مـطلقه در منطق، مطلقة عامه است كه وجود موضوعي بالفعل را طالب است. مراد از بالفعل، یعنی یکی از زمانهای سه گانه. پس مطلقهٔ عامه نیاز به موضوع در یکی از ازمنهٔ ثلاثه دارد؛ چنان که ممکنه به موضوع بالامکان نیازمند است، و دائمه، بالدوام. اکسون ک محمولات قضایا به موضوعات آنها مورد بررسی قرار گرفت و اقسام آنها تشریح و وجوه خارج و ذهن پیاده شد به موضوع بحث بر میگردیم.

نقول أيضاً: لزوم شيء لآخر اكنون لزوم را سه قسم مىكند و مىفرمايد: بحث لزومات، از مواد قضايا و از قسم سوم آنهاست. نقول أيضاً: لزوم شيء لآخر به سه وجه است. وجه اول: قد يكون بحسب الوجود بالفعل من كلا طرفي الملزوم وجه دوم: و قد يكون بحسب الوجود بالفعل من أحد طرفين بخصوصه پس وجه سوم به ترتيب در عبارت مى آيد: و قد يكون من كلا الطرفين بحسب حيثية اين مجموع سه وجه.

حالاً به عبارت توجه كنيد: قد يكون بحسب الوجود بالفعل من كلا طرفي الملزوم و اللازم هم لازم و هم ملزوم از همديگر جدا نمىشود، هم نار خارجى از حرارت جدا شدنی نیست و هم حرارت از نار. پس لزوم این دو، طرفینی است و انفکاک لازم و ملزوم را نشايد. بأن يمتنع انفكاك الملزوم في وجوده بالفعل عن وجود اللازم بالفعل كه نار و حرارت فعلى اند، نار فعلى ملزوم است، و حرارت فعلى لازم، و هر دو از هم دستبردار نیستند. و قد یکون لزوم دومی بحسب الوجود بـالفعل مـن أحــد الطـرفین بخصوصه دون الآخر. در منظومه ٔ و تجرید ٔ و اشارات ٔ دربارهٔ جسم مباحثی خوانده شد، وگفته شد که جسم اگر به جایی ختم شود دارای شکل می شود و اگر به جایی ختم نشود و غیر متناهی باشد شکلی ندارد، آن گاه برهان اقامه شد که ابعاد متناهی است، پس جسم دارای شکل میشود. بنابراین خواه ادلهٔ تناهی ابعادی تمام باشد و خواه نباشد، جسم تنها در صورتی که متناهی باشد شکل دارد وگرنه بی شکل است. پس لزوم شکل برای جسم همانند لزوم حرارت برای نار نیست، بلکه تنها با بـرهان می توان فهمید که جسم کل دارای شکل است و یا نه. پس شکل که از پایان یافتن و تناهی و انقطاع و نفاد جسم خبر می دهد، و در تعریف سطح در ۱شارات گفته شد که سطح نفاد جسم و قطع أن است پس پایان جسم سطح است و أن یک جانبه است که متفرع بر جسم است و همانند لزوم حرارت برای نار نیست فانقطاع الامتداد، در خود انقطاع چه خوابیده است؟ نفاد و انقطاع، امر عدمی است که لازم تناهی جسم است. پس انقطاع امر عدمي است كه لازم متناهي، يعني جسم مي باشد فانقطاع الاستداد بحسب كونه صحيح الانتزاع منه لازم لوجود الجسم بالفعل جسم متناهي است و ايسن انقطاع از او انتزاع می شود، این دو وجه.

و قد یکون من کلا الطرفین این قسم با قسم اول که طرفینی بود؛ مثل حرارت و نار

۱. شرح منظومه، ق حکمت، ص ۲۳۱، (جاب سنگی).

٢. شيح تجويد، تصحيح و تعليقات أيةالله حسن زاده، ص ١٥١.

شرح اشترانت ج ۲، نمط ۱، فصل ۱۲ ـ ۲۲ نیز رک: شرح هدایهٔ الیریه، ص ۵۸ و شرح منظومه، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ج۴، ص۲۱۴.

۴. ج۲، نمط ۱، فصل ۸ ص ۱۵۴، (چاپ دفتر نشر کتاب).

چه تفاوت دارد؟ برای بیان تفاوت این دو قسمت با آنجا فرمود: بحسب حیثیة صحة الانتزاع در نار و حرارت، که قسم اول بود هر دو خارجی بودند؛ اما در اینجا به حسب حیثیت صحت انتزاع، موضوع و محمول و ملزوم و لازم با همدیگر تلازم طرفینی دارند، نه وجود تفصیلی و متکثر و متغایر و اینکه در خارج جدای از همدیگر باشند؛ مثل لزومات متعدد که هر کدام لازم لزوم قبل از خویشند، ولی نه همانند حرارت و نار که در خارج بودند و از همدیگر جدا و سان داده و متکثر باشند که ماده امکان برای ممکن لزوم دارد، و این لزوم دارای لزوم است، و لزوم مذکور هم لازم است پس اگر ممکن لزوم دارد، و این لزوم دارای لزوم است، و لزوم مذکور هم لازم است پس اگر آنها را از همدیگر جدا باشند، بلکه صحت انتزاع لزومات از موضوع و محمول کافی است و من هذا القبیل لزوم اللزوم، یکی را گفته که دنبالش را بگیریم لزوم لزوم الخ فإن است و من هذا القبیل لزوم اللزوم، یکی را گفته که دنبالش را بگیریم لزوم لزوم الخ فان مرجعة... إمکان وجود العوضوع اینجا هم همچنین انتهی کلامه. پس صحت انتزاع این لزومات، گرچه در خارج متکثر نیستند، کفایت در صدق میکند؛ چنانکه صدق قضیه ممکنه امکان وجود موضوع را طالب است.

### عدم كفايت پاسخ ملا جلال

و ذلك؛ لأنه مع كونه قد عنّي نفسه و بالغ في التدقيق... با آنكه ملا جلال دوانى در پاسخ به شبهه دقت بسيارى نمود؛ ولى سخن وى در رفع شبهه كافى نيست، بلكه سخن ماكه بين دو وجه آلى و ادوى و بين معناى اسمى و استقلالى تفاوت گذاشتيم، شبهه را از بن، بر مىكند، و سخن ما اولى و بهتر از تجشّم ايشان است. ايشان چهار وجه در عبارت آورده، و ما همهٔ آنها را نقد و بررسى مىكنيم. لم يبلغ كلامه حدّ الإجداء، اجداء، يعنى انتفاع، به عبارت ديگر سخن ملا جلال از حيّز انتفاع بيرون است و به كفايت در رفع شبهه نرسيده است.

درس صدو یکم: تاریخ ۶۸/۳/۲

اما اعتراضات ما بر ایشان: ایشان لزومات متتالی متفرع بر لزوم اول را به صورت جمع و اندماج و متن در نفس الأمر، اعم از واقع و اعم از ذهنی و خارجی، متحقق دانست و در عبارت فرمود: «فیکفی فی صدق الحکم علیه صحة انتزاع اللزوم» که در صدق حکم بر این لزومات صحت انتزاع کفایت میکند.

در پاسخ میگوییم: سخن شما را اگر بشکافیم میبینیم این لزومات متتالی متفرع بر لزوم اول، بالفعل تحقق ندارند، و شما خود نيز اقرار كرديد كه، «و ليست موجودة بالصور المتغايرة»؛ يعني هذا اللزوم و ذاك اللزوم، به طوري كه از يكديگر تفصيلاً سان داده باشند، نیست. بله، متنی و واقعیتی است که می توان با نظر افکندن پی در پی، از آن موطن، هر آن و هر لحظه لزومي را پس از ديگري استخراج و انتزاع کرد. اما بايد ديد با این مقدار جواب سائل داده شده است؟ اگر لزوم بالقوه در اینجا موجود است، و خودتان گفتید احکام موضوع بر موضوع مندمج در متن واقع و کثرات غیر مفصّل بار میشود این کثرات تنها صحت انتزاع دارند، و صدها خرمنی از این دانه ارزن و دانه خردل و کنجد بیرون خواهند آمد، و صحت انتزاع و کـاشته شـدن و خـوشه دادن و دوباره كاشته شدن و خوشه شدن و سرانجام شرق و غرب عالم را همين يك دانــه کنجد میگیرد. پس صحت انتزاع بی نهایت لزوم از لزوم و اول واقع در خارج، باعث صحت حکم به لزوم بر آنها میشود، در حالی که این قضایا اگر هر کدام بخواهند متحقق شوند موضوع متحقق فعلى ميخواهند، زيرا قضية موجبه، موضوع متحقق مى خواهد، و اين لزومات تنها صحت انتزاع دارند و هـنوز انـتزاع نشـدهانـد، و تـنها چیزی که در خارج موجود است دانهای کنجد است که نروییده است، و موضوع برای بي نهايت از آنها شده است، و بقيه هنوز تكثير نشده و نروييدهاند. پس موضوع بالقوه بوده و صحت انتزاع دارد، در حالي كه قضية موجبه، ثبوت موضوع لازم دارد، و اين مقدار، ثبوت موضوع نیست.

لأنه مع كونه قد عنّي نفسه و بالغ في التدقيق لم يبلغ كلامه حد الإجداء؛ لانّ اللزوم

بمجرد كونه صحيح الانتزاع عن شيء بالقوة. به همين اندازه كه از اين يك دانه ارزن بتوان صد خرمن انتزاع كرد و هر يك بعدها موضوع حكم خاصي شوند الأن بتوانيم همة أن احكام را در دانهٔ ارزن جمع بكنيم، زيرا انتزاع موضوعات كذايي بالقوة بدون بالفعل شدن آنها، از آن صحیح است، این باعث میشود که موضوع مستقل نبوده و رابطه باشد لأن اللزوم بمجرد... لأنه بهذا الاعتبار. اين اعتبار، يعنى انتزاع بالقوه به صرف اينكه بالقوه از وى انتزاع مىشود، لزوم از روابط غير مستقله مـىشود مـن الروابـط الغـير المستقلة في الملحوظية لزوم به اين اعتبار به صرف انتزاع بالقوه، الآن بـالفعل تـحقق ندارد آن گاه بالفعل تحقق دارد که و إذا لوحظ بالفعل و حکم علیه باللزوم اکنون حکم بر آن مي توان راند صار مفهوماً من المفهومات الموجودة في العقل الملحوظة بالقصد. حالا که معنای اسمی پیدا کرد و یکی از صور ذهنی، و مفهوم متقرر در نفس ناطقه شد. فله بهذا الاعتبار، يعنى به اين اعتبار دوم، ولى در اعتبار اول انتزاعي بالقوه بود «فله» براي این لزوم «بهذا الاعتبار» که معنای اسمی به او دادیم و در وعای ذهن تقرر پیدا کرد وجود في نفسه و إن كان في النفس گرچه وي وجود في نفسه در ذهن دارد، و موضوع ذهن برای احکام ذهن میگردد پس جزء قضایای ذهنی شده و دارای معنای استقلالی و ذهنی میشود در این صورت و لیس بهذا الاعتبار موجوداً بالعرض انتزاعیاً به ایـن اعتبار اسمی موجود بالعرض انتزاعی، و وجود مرآتی حرفی خارج نیست، بلکه معناي مستقل متقرر در ظرف نفس دارد «بل حقيقياً ذهنياً»، اكنون خود موضوع قضية ذهنی شده، ولی در این صورت از معنای آلی منسلخ شده است، و معنای حرفی ندارد.

پس اکنون دو لحاظ نمودیم. شما دربارهٔ کدام یک از دو قسم سخن میگویید، و آن را لزوم بین قضایا و معنای مواد ثلاث میدانید؟ آیا این معنای مستقل اسمی متقرر در ذهن مورد کلام شماست، و یا آن لزومی که از اول انتزاع می شود، و وجود ربطی غیر مستقل دارد؟ قهراً مراد شما آن وجود ربطی غیر مستقل است فحوجودیتها تعبیر

موجوديت را به لحاظ «مفهومات الموجودة» فرمود و الا مراد وجود لزومهاست. بوجود ما ينتزع منه خبر «موجوديتها»، من قبيل الأمور، موجوديت اين لزومات از سنخ اول، يعنى از روابط غير مستقل است الذي يمتنع أن يكون موضوعاً لحكم إيجابي و لا سلبی أیضاً به این لحاظ اول که روابط غیر مستقل هستند و عنوان ادوی و آلی دارند، اصلاً موضوع حکمی قرار نمیگیرند. آن چیزی که موضوع حکم قرار میگیرد، آن مفهوم لزوم و لزوماتی است که از مفاهیم مستقل بوده، و در وعای ذهن تقرر دارند. پس در این صورت، لزومات متتالی متکثر متفرع بر لزوم اول، که موضوع قضایا واقع ميشوند، با قسم مزبور، يعني لحاظ آلي سازگاري نـدارد، زيـرا لزوم آلي مـلحوظ بالذات نیست تا موضوع قضیه شود و در وعای ذهن جای گیرد، بلکه اگر ملحوظ شود عنوان آلي خود را از دست مي دهد. پس و وجود الموصوف لا يمكن أن يكون بعينه وجود الصفة نمي توان گفت چون در خارج ملزوم هست آن وجود ملزوم در خارج، عین وجود صفت است، زیرا وجود ملزوم و لازم با هـمدیگر تـفاوت دارنـد؛ یکـی وجود مستقل دارد و دیگری وابسته. پس وجود صفت عین وجود موصوف نیست. مراد از صفت، لازم و موصوف، ملزوم است. مثال آن سماء و فـوقیت سماء است. اکنون این ابر آسمان است و فوقیت دارد. وجود ذاتی ابر چیزی است و بالا بودن آن، وجود دیگری است که به نسبت به شخص که در زمین قرار دارد پدید آمده است، و این وجود اضافی غیر از آن وجود ذاتی است، زیرا فوقیت با اندک تخییری عـوض می شود، در حالی که وجود ابر تغییر نمیکند. شخص تاکنون پایین بود و آسمان بالا بود و متصف به فوقیت بود اکنون پرواز کرد و بالای ابر قرار گرفت. ابر موجود است؛ ولي فوقيت ندارد. پس وجود صفت عين وجود موصوف نيست، بلكه وجود صفت غیر از وجود موصوف است و با تحقق ملزوم، لزوم متحقق نـمیشود. پس وجـود ملزوم غير از وجود لازم است «سواء كانت حقيقية» كه از موضوع بحث ما خارج است «أو انتزاعیة»که مورد بحث ماست و مربوط به لزومی است که از او اعتبار می شود و إلا اگر بنا بوده باشد که وجود موصوف عین وجود صفت بوده باشد لبطل الفرق بین الذاتی و العرضی؛ فإن وجود السماء مثلاً خودش یک معنای ذاتی دارد واقعاً فی ذاتها غیر وجود الفوقیة الثابته سماء به لحاظ دوم فوقیت می یابد إذا السماء فی مرتبة وجود ذاتها سماء لا غیر اوصاف و عناوین دیگر به اعتبارات و اضافات پیش می آید و إنسا الفوقیة تعرضها بحسب وجود ثان لها یکون این وجود ثان متأخراً عن وجود ذاتها لذاتها این عنوان وصفی از ذات سماء متأخر است و آن در وجود خارجی اش متقدم است، و شما این مندوحه را هم ندارید و نمی توانید بگویید چون موصوف متحقق است نفس تحقق موصوف عین تحقق صفت است، زیرا لزوم را به لحاظ مرآتیت نگاه می کنید، و این لزوم عنوانی ندارد تا موضوع قضیه موجبه واقع شود. پس اگر او را در ذهن آورید و استقلال دهید از لزوم مرآتی می اندازید، و همانند بسیاری مفاهیم مستقل احکام می یابد و جزء موضوعات قضایای ذهنی می شود. پس لزومات مندمج و متکثر و متحقق در خارج نتوانست کاری برسد.

فالحق على ما مرّ همان جواب ماكه آولى از تكلف و تجشّم دوانى بود، حق است. ایشان در اثنای تقریر، متعرض حمل اولى ذاتى و حمل شایع صناعى دربارهٔ مفاهیم سلوب و اعدام و لزومات مىگردد.

فالحق على ما مرّ من أنّ اللزوم له تحقق رابطي اين معناى ادوى و آلى و حرفى لزوم يكفي في كون أحد الشيئين لازماً و الآخر ملزوماً و هذا النحو من الوجود الرابطي كه عنوان فنا و مرآت خارج هست و إن كان منسوباً إلى الخارج براى اينكه مرآت است و بين دو چيز ملحوظ مى شود إذا كان اتصاف الملزوم بالأمر اللازم في الخارج؛ يعنى در صورتى كه قضاياى ذهنى نباشد، و قضايا خارجى باشد. اگر لزوم در ذهن به آن نگاه شود از قضاياى ذهنى مى باشد و قضاياى ذهنى كه به صورت كلى ادراك مى شوند، در وعاى ذهن احكامى دارند، و داراى كليت هستند، و معقول ثانوى اند. پس مراد ما آن نيست كه در ذهن باشد بلكه مراد لزوم حكم براى ملزوم در خارج است كه لزوم

عنوان مرآتی برای عدم انفکاک حکم برای موضوع و ملزوم دارد و مراد ملا جلال نیز، لزومات متفرع بر لزوم اول خارجی است که کثرت اندماجی و فشردگی متنی دارند، و سخن در همین لزومات خارج است، و نه لزومهای ذهنی ملحوظ به لحاظ استقلالی. پس مراد لزوم رابط و غیر مستقل و اداتی است لکن لیس هو این لزومی که عنوان ادات است نحو وجود اللزوم فی نفسه عبارت به صورت ملزوم در آمده و دست انداز خیلی بدی پیدا کرده است. آن چیزی که لزوم فی نفسه است در موطن ذهن است که معنای اسمی دارد. این لزومی که رابطی شده «لیس هو نحو وجود اللزوم فی نفسه» به عنوان معنای اسمی که إذا لوحظ بالفعل، لزوم کذایی شود لأن نحو وجوده... رابطاً شیئین است، چون در وعای ذهن ملحوظ بذاته است بل عند ملاحظة ماهیته و حقیقته فی نفسه است، چون در وعای ذهن ملحوظ بذاته است بل عند ملاحظة ماهیته و حقیقته فی نفسه نیس إلا فی ظرف الذهن که اصلاً عنوان مرآتیت ندارد و این لزوم در وعای ذهن تحقق دارد. تا اینجا علی ما مر و همان حرف دیروز است و سخنی اضافه ندارد.

و إن كانت مطلب تازه را بيان مى كند. در كتب قبلى، يعنى منظومه و نيز در محاورات روزمره و مكتوبات و صناعات، چنين قضيهاى داير است كه موضوع آنها با محمول تفاوت دارد، و در همهٔ علوم و حرف و صنايع و محاورات و تأليفات و تصنيفات قضايايى به صورت حمل شايع صناعى آورده مى شود؛ يعنى اين گونه قضيه شيوع دارد و در صناعات آورده مى شود: «هوا گرم است»، «آفتاب بالا آمده است» و امثال آن، موضوع و محمولى متغاير به حسب مفهوم دارند، گرچه در خارج يک وجود مصداق موضوع و محمول است اين يک نوع از قضاياست. اما قضيهاى ديگر داريم که محققان و پژوهندگان که در تحرى حقيقت مى کوشند و حقايق را زير و رو مى کنند تا تار و پود آنها را به دست آورند با آن سر و کار دارند. و ارتباطى با صنعت و محاورات روزمره ندارد؛ قضايايى که محمول مفهوماً و مصداقاً يکى است، و همان موضوع به نحوى در محمول قرار مى گيرد. در منطق خوانديم که معرف و معرف بايد يک چيز را برسائند وگرنه معرف نمى تواند باشد، اما بايد با همديگر

تغایری نیز داشته باشند و الا آوردن همان موضوع با همان خصوصیت لغو است. پس تغایری باید بین موضوع و محمول باشد، و از طرفی میدانیم که بین دو چیز که از همدیگر جدا و متغایر باشند حمل اتفاق نمی افتد. خدا رحمت کند استاد بزرگوار ما را! که میفرمود: بین محمول و موضوع باید مناسبتکی و مغایرتکی باشد: مناسبتک برای اینکه حمل شود و مغایرتک برای اینکه مفید فایده باشد. حالا بین این موضوع و محمول که معرف و معرُفند مناسبتک هست؛ ولی مناسبت تامه نیست و صغایرتک هست و مغایرت تامه نیست. در این موارد حمل اولی است؛ چون در حمل شایع صناعی سؤال از کم و کیف آن میشود، در حالی که در حمل اولی چون محمول ذاتی موضوع است سؤال از «لم» و «بم» جای ندارد. اکنون از راه تنفاوت بنین دو حمل مزبور مشکلی را که در قضایای زیر عنوان شده است حل می شود؛ مثلاً گفته شد: «المفهوم إن امتنع فرض صدقه على كثيرين فجزئي و إلا فكلي» اكنون خود جــزئي را تعریف کردید سؤال میکنم مفهوم جزئی در این تعریف بالا در کجا قرار دارد؟ آیا مفهوم جزئي اين است كه «ما يمتنع فرض صدقه على كثيرين»؟ من از شما سؤال میکنم «ما یمتنع فرض صدقه علی کثیرین» حکم جزئی است یا کلی؟ پس خود این حکم، حکم کلی است و بر هر جزئی صادق شده است و از آن طرف هم دارید جزئی را تعریف میکنید «فکیف التوفیق»؟ از طرفی شما جزئی را تعریف کردید و از طرفی همین مفهوم جزئی اختصاص به جزئی خاص ندارد، و دارای افرادی است، پس جزئی نشد و به حکم اینکه هر مفهومی که دارای افرادی است، کلی است این جزئی نيز كلي است. اين مشكل با تفاوت در همين حمل اولي و شايع صناعي حل مي شود. میگوییم: به حمل اولی ذاتی این جزئی است و از آن جهت که مرآت برای جزئيات ديگر است؛ يعني به حمل شايع صناعي، كلي است. مرحوم آخوند نيز همين مطلب را در سلوب و روابط و اعدام میآورد. سلوب و روابط و لزومات وقستی به ذهن آیند از این جهت که مرآت خارج هستند، سلوب و روابط و اداتند؛ یعنی وقتی لا

موجود، عدم، و لیس و دیگر امور عدمی را میآورید، بیان سلب ربط، نفی، هیچ و عدم خارجی میکنند، ولی همینها در وعای ذهن متقررند و دارای وجود و تقرّرند، و هر دو هم درست است. پس از آن جهت که دارند کار خویش را میکنند «سلب ربط» مینمایند و معنای عدمی را میرسانند و اگر به خود آنها نگاه شود، چون در وعای ذهن هستند و دارای تقرّر میباشند پس متحقق بوده و ثبوت ذهنی دارند. پس گرچه همین که صورت ذهنی است به حسب وجود با آن معنای عدمی یکی است؛ ولی دو گونه لحاظ به آن میشود: گاهی مرآت خارج قرار میگیرد و گاهی به خود وی نظر مي شود. اين مطلب معلوم ما كه از قبل مي دانستيم؛ اكنون همين مطلب را در «لزوم» پیاده کنید. لزوم در وعای ذهن موجود است. گاهی نظر مراتی به خارج میشود در این صورت به خود وی نگاه نمیشود و همانند حرف سلب است، و همانند حرف سلب درذهن تقرر دارد و اگر به خود لزوم نگاه شود معنای مستقل دارد و إن كانت ملاحظته، ملاحظة اين لزوم في نفسه لا تنفك عن اتصافه بكونه رابطة بين شيئين ايسن اشکال ندارد در عین حال که در وعای ذهن متقرر است آن عنوان اولی و ذاتی اش را از دست نمی دهد که بیانگر ضرورت نسبت بین طرفین در خارج است.

و هذا اکنون تنظیر به سلوب و معانی دیگر، که در حمل اولی ذاتی و شایع صناعی می فرمایید می نماید و هذا کما فی ملاحظة السلوب و الأعدام که سلوب و اعدام به حمل اولی ذاتی سلوب و اعدامند؛ ولی به وجود ذهنی شان وجودات متقرر در وعای ذهنند. فإنها و إن کانت حقیقتها سلوب الأشیاء و أعدامها؛ یعنی اعدام و سلوب اشیاء هستند. لکن للعقل أن یلحظها سلوب و اعدام را کذلك یعنی سلوب و اعدام را عقل می تواند به صورت مستقل لحاظ کند. و اذا صارت معقولة قد عرض لها نحو من الوجود؛ یعنی وجود ذهنی عارض آنها نشد که دارای معنای اسمی شده، پس به حمل شایع صناعی یک معنای واقعی اسمی دارند، و به حمل اولی ذاتی شان مرآت برای خارج هستند. ثم مع ذلك لا ینسلخ عن كونها سلوباً و أعداماً هم معنای اسمی و استقلالی

دارند و هم به حمل شايع صناعي و هم سلوب و اعدامند لأن ماهيتها كـذلك؛ يـعني ماهیت آنها به حمل اولی ذاتی بند است «و قد مر»؛ در منهج اول گفته شد که ردای وجود و سعهٔ رحمت وی همه را در بر میگیرد. و سعهٔ آن، آن مقدار است که حتی مقابل خویش، یعنی عدم را نیز میگیرد و اجتماع نقیضین و سلوب را نیز شامل میشود. و ﴿وسعت رحمته کل شیء﴾ بر وی صادق است و قد مرّ أن الوجود مما وقع ظلّه العمومي الانبساطي. در تمهيدو مصبح و خصوص از اين «ظل عمومي انبساطي» به «صادر نخستین» تعبیر میشود. اسامی گوناگون دیگر آن: «نـور مـرشوش»، «جـوهر اول»، «هیولای اولی» به وزان «هیولای عالم طبیعت»، و «رق منشور» است. رق به معنای پوست و پرده است. پرده پهن شدهٔ آویخته در سرتا سر نظام هستی و ما سوی الله، رق منشور است و تمام کلمات وجودی روی این رق منشور منتقشند. «بضرب من البيان» اين ظل همان است كه وأَلَمْ تَرَ إلى رَبُّكَ كَيْفَ مَدَّ الظَّلَّهُ ١. از بطون قرآن كه همه را فراگرفته است، این رحمت رحمانیهٔ حق سبحانه است. رحمت کم کم اینجا باز میشود در کتاب میبینید که همه: بر این خوان یغما چه دشمن چه دوست همه، چه آدم و چه شیطان و گل و خار و هادی و مضل، مسلم و کافر و همه و همه، در کنار سفره نشستهاند و از این سفره مرزوقند و این نعمتی است که روزی همه است. اگر این ظل ممدود برداشته شود چیزی نیست علی جمیع الماهیات و المفهومات حتی علی مفهوم العدم و شريك الباري و اجتماع النقيضين؛ يعني اينها را هم شامل مـيشود. بــر صادر نخستین اسم خلق و اندازه صادق نیست، زیرا اطلاق دارد و مقید به آن مى باشد و حق سبحان از اين قيد نيز مطلق و رهاست. ولى خلق اول، عقل اول است، زيرا قدر و اندازه در آن نهفته است يس «أوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ العَقْلَ» ٢ صادق است

١. فرقان (٢٥) آية ٢٥.

ا. فیض کاشانی، وافی، ج ۱ ص ۱۷ـ۹۱؛ اللاکی المصنوعه، ج ۱، ص ۱۲۹ـ۱۳۰؛ ابونعیم، حلیة الاولیاه، ج ۷، ص ۳۱۸.

و صادر نخستین، شامل عقل اول نیز هست. پس اول ما خلق الله، عقل است، و نه اول ما صدر، و در قاعده «الواحد لایصدر منه الا الواحد»؛ یعنی از واحد که کل الاشیاء هست به حکم سنخیت، که دارایی هر کسی نمودار دارایی مؤثر آن است، این یگانه وجود از وی صادر شده است که نظام ماسوی را فرا گرفته است، و همه بر این رق منشور منتقش هستند. اکنون که سلوب و اعدام هم تحت شولای وجودند، و لزوم نیز همانند ایشان است قمفهوم المعنی الرابطی مناسب با بحث لزوم است که دارای معنای رابطی است بحسب الحمل الذاتی الأولی مثل جزئی که، یمتنع فرض صدقه علی کثیرین لا بحسب الحمل الشائع الصناعی در وعای ذهن خودش نحوی از انحای وجود است، فندیر قیه.

ثم إنَّ في كلامه بعضاً من مواضع الأنظار، كه چهار اشكال بر ايشان كرده است: أما أولاً؛ شما در بیان اقسام محمول بر موضوعات ابتدا در موضوعات خارجی شقوقی را پیش کشیدید که گاهی حکم در وی، یک وجود خاص کذایی و روی همهٔ موضوع میرود و گاهی حکم روی بعضی از اجزای این شیء خارجی، مثل جسم متصل مي رود؛ مثل يک جسم متصل ممتد كه يک طرف آن حار و طرف ديگر آن بارد است. این حکم به کثرت روی شیء واحد خارجی میرود. البته با توجه به محط بحث، که لزومات متعدد را در خارج ميخواهيم پياده كنيم، ولو اين لزومات به نحو متن و جمع و اندماج بر روی لزوم خارج قرار دارند و در اثنای بحث آن سخن پیش آمد، و این لزومات متحقق در خارج تشكيل قضيهاي موجبه مي دهند كه در نفس الأمر تحقق دارند و این نفس الأمر كذایی درست شده است، و در این صورت است كه موضوع قضیه موجبه به قول دوانی درست میشود. پس مثال آن جسم واحد متصل است که در حکم به لحاظ دو جزء خارجي وي ميباشد؛ منتها اين متصل واحد با آنکه دو جزء فعلی کذایی ندارد؛ ولی دوگانگی آن در خارج به واسطهٔ عرض مثل سپیدی و سیاهی  بتجزی فرمودند: گاهی شیء به کسر و شکستن تعدد پیدا میکند که این در مورد اشیای صلب و سفت مثل شیشه اتفاق می افتد. گاهی به بریده شدن نیاز دارد و قطع لازم است. گاهی تجزیهٔ یک شیء متصل به خرق و دریدن و پاره کردن است؛ مثل پارچه. گاهی تکثر یک امر واحد به اعراض است. مثل طرف سفید پارچه با طرف سیاه پارچه را متکثر میکند. کم منفصل قابل انقسام خارجی نیست، و کم متصل قابل انقسام است و این انقسام وهمی است و نه خارجی، وگرنه انقسام خارجی باعث از بین رفتن کم متصل می شود. لذا در نمط اول از وهم، به فرض عقلی رفتیم، چون میدان عقل وسیع است و وهم میدان کمتری دارد، پس از تقسیمات خارجی کسر و قطع و خرق به تقسیم ذهنی و سپس به وهمی و آن گاه فرض عقلی می آید.

اکنون که این مقدمه روشن شد به ملا جلال دوانی میگوییم: شما این تقسیمات را برای این وجود ممتد آوردید و خواستید آن را مثال برای وجود لزومات قرار دهید، در حالی که اولاً، باید شیء منقسم بوده باشد، چون لزومهای متعدد را مس خواهید درست نمایید. ثانیاً، در این تنظیر، سخن از وجود لزومات به میان آوردید و آنها را به وجود واحد جمعی متحقق دانستید پس ناآگاهانه حق بر زبان شما جـاری شــد کــه وجود واقعیت دارد و اصیل است، در حالی که رأی شما آن بود که وجود اعتباری است. پس اکنون دو اشکال بر ملاجلال بیان شد: ۱. تجزیه از کجا حاصل شد؟ ۲. چگونه لزومات را به وجود واحد جمعی متحقق میدانید، در حالی که امری اعتباری است؟ ثم إن في كلامه بعضاً من مواضع الأنظار. أما أولاً: فلأن أبعاض المتصل الواحد شما فرموديد: «كوجود الجزء المتصل الواحد بوجود كله» و در مثال گفتيد: «أحــد قسـمي المتصل حاراً و الآخر بارداً» ما ميكوبيم: فلأن ابعاض... ولو بحسب اختلاف عـرضين مثلاً به لحاظ ابلق، یعنی سیاه و سفید تقسیم شود حالاً آن عرضین «قـارین» بـوده باشند؛ مثل همین مثالی که عرض کردیم ابلق و یا آن دو «غیر قارین» بوده باشند؛ یعنی به اضافات ضایع می شود و از بین می رود و این گونه اعراض تا تقسیم نیامد قبل أن تقع

فيه كثرة... لا يمكن الحكم الإيجابي عليهما بشيء حكماً صادقاً بحسب الخارج شما حكم ایجابی را روی کثرات چگونه میخواهید ببرید تا لزومات درست کنید؟ در این تمثيل و تنظيري كه فرموديد: «فإذا حدثت الاثنينية الخارجية» تـا تـقسيم بـيايد جـدا مي شوند صاركل واحد منهما اكنون كه اثنينيت پيش أمد ممّا له وجود في الخارج اكنون به لحاظ جزئش حكمي را پياده بفرماييد؛ ولي و قبل القسمة ليس شيء منهما از آن دو حكم موجوداً أصلاً إنما الموجود هو المادة القابلة لهما. اين ماده قــابل و مســتعد بــراي اثنينيت است. أن مادة قابل، كه حامل است، محل براي عروض اين امر است. هو المادة القابلة لهما بعد وجودهما اين، يعني بعد از وجود اثنينيت المستعدة لهما مستعدة صفت ماده است قبل حدوثهما تا این نحوه کثرت پیش نیاید شما نمی توانید دو حکم برای یک امر واحد متصل کذایی بیاورید. همین مطلب در لزوم نیز می آید. وانگهی شم الوجود على رأية أمر عقلي انتزاعي نسبي لا تحصّل له براي وجود تحصّلي نيست، زيرا خودش فرمود كه: وجود تحصل ندارد و ماهيات موجودات منسوب به مبدأ هستند؛ البته اگر ظاهر حرفشان این باشد. پس وجود را از اینها انتزاع میکنیم إلا بما ینتزع آن وجود منه از آن «ما» فیکون واحداً بوحدة ما ینتزع منه کثیراً بکثرته. پس بـه خــودش نمی توان گفت کثیر و واحد، و اکنون که نمی توان به خودش کثیر و واحد گفت، این لزومات به وجود واحد موجودند. در این صورت نمی توان وحدت و کثرت را بــر وجود باركنيم فكيف تكون الأشياء المتعددة من حيث تعددها موجودة بوجود واحد در حالي كه وجود هم اعتباري است.

# اشکال دوم بر دوانی\*

و أما ثانياً: فلأنّ خصوصيات الأحكام و إن اقتضت خصوصيات الوجود....

در بیان اشکالات محقق دوانی بود. اشکال دوم بر این گوشه از سخن وی بود که

<sup>\*</sup> درس صد و دوم: تاریخ ۶۸/۳/۶

گفت: احکام خاص، موضوعات خاصي دارند. اين كبراي كلي مورد قبول ماست؛ ولى اين نتيجه، كه در صدق حكم بر موضوع صحت انتزاع لزوم كافي است؛ يـعني لزوم بالقوه کفایت میکند پذیرفته نیست، زیرا مصداق آن کبرای کلی نیست. در هـر صورت وی گفت: لازم نیست که این موضوعات سان یافته و تکثر یافته باشند، بلکه وجود جمعی و اندماجی کافی است. پس احکام خاصه هر کدام دارای موضوعات متعدد شدند گرچه تعدد آنها به صورت فعلی خارجی نیامده است، ولی همهٔ آنها جمعی و اندماجی اند. اکنون می پرسیم: آن کبرای کلی، که احکام خاصه، موضوعات خاص میخواهند در اینجا چه کاری میرسد؟ اگر این احکام خاص موضوعات خاص دارند، و هر کدام سان یافته و تفصیل داده شده در وعای ذهن متحقق هستند، در این صورت از عنوان لزوم و اداتی و مِرآتی افتادند و معنای حرفی ندارند و معنای اسمی دارند و همانند سایر مفاهیم مستقل دارای احکامی جدا هستند، و اگر لزومها متعدد نباشند، و مرآت و ادات خارج باشند، و به قول شما وجود متني جمعي اعتباري داشته باشند، موضوعات متعدد نيستند تا احكام خاصه پيدا نمايند. پس در صورت سان دادن از معنای ادوی خارج میشوند، و در صورت جمعی و متنی احکام خاصه روی موضوعات خاصه نمیروند و کبرای کلی پیاده نمیشود «و أما ثانیاً: فلأن خصوصیات الأحكام» این كبراي كلي معلوم است؛ زيرا در «زيد عالم» و «عمرو جاهل» این احکام خاص بر موضوعات خاص میرود؛ اما در ما نحن فیه میخواهیم بكوييم احكام خاصه، يعني «هذا اللزوم متحقق» «ذاك اللزوم متحقق» و «ذلك اللـزوم متحقق» این قضایا و احکام روی موضوعات خاص میرود.

اشکال آخوند این است که موضوعات خاص در کدام وعا هستند؟ در وعای ذهنی از عنوان افتادند و در وعای خارج به صورت جمعی اندماجی هستند و موضوعات مستعدد نیستند. این خلاصهٔ اشکالشان است. و إن اقتضت خصوصیات الوجود لموضوعاتها این سخن مورد قبول است، لکن برای شما کاری نمی رسد. لکن لیس

یکفی فی الحکم علی شیء بحال خارجی وجوده الانتزاعی این وجود جمعی انتزاعی و متنی و اندماجی با ایس کبرای کلی، که خصوصیات احکام، موضوعات متعدد می خواهد ارتباطی ندارد؛ زیرا موضوعات متعدد نیست، بلکه معنای جمعی است و شما به اعتبارات موضوعات را انتزاع می کنید، نه اینکه اینها موضوعات سان یافته و جدا بوده باشند.

بل نقول همین معنا را بازتر میکنیم. یک معنای انتزاعی بالقوه و مراد از بالقوه، تأكيد همان انتزاعي است. پس الآن كه منتزع و سان يافته نيست، بلكه بالقوه باشد اينها را از این متن انتزاع میکنیم به این اندازه که بالقوه و منتزع از این متن میشود؛ ولی اينها موضوعات احكام متعدد نسمي شود بل نقول ما ذكره: من أنّ خصوصيات الأحكام مما يقتضى خصوصيات الوجود للموضوعات اين كبراي كلى را حرف نداريم، ما ذكره... ينافي ما فرّعه في الحكم عليه چه بر أن تفريع كرده است؟ بيان «ما فرّعه» اين است من الاكتفاء في الحكم على شيء بحال واقعي بالفعل بــوجوده الانــتزاعــي الذي هــو بــالقوة «بوجود» مفعول به واسطهٔ «الاكتفاء» است. شما در «الحكم على شيء بحال واقمى بالفعل» قائليدكه اين لزوم متحقق است و يا اين لزوم موجود است و يا اين لزوم ثابت است. خلاصه این احکام روی این لزومهای کذایی می آورید. از شما سؤال میکنیم: به چه نحو این احکام را برای این موضوعات آوردید؟ پاسخ میدهید: بـوجوده الانتزاعي الذي هو بالقوه پس موضوع بالقوه است و اين مثل بار كردن احكام فراوان پرندهها بر روی تخم پرنده است؛ چون بالقوه به پرنده بدل خواهد شد و یا همانند درون دانهای صد خرمن میآید و چون بعدها تحقق پیدا میکند، این احکام را بر آن می آورید، در حالی که کبرای کلی شما چنین موضوعی را نمیگیرد. و اگر بگویید: ما احکام را بعد از فعلیت یافتن بر روی آن میآوریم و بعد آن یخرج، یعنی این لزومات را در لوح ذهن به صورت خیلی وسیع یک یک را سان دادی و جدا کردی و بر روی هذا و ذاك جدا شده اين حكم آمده است در اين صورت از موضوع بحث خارج شويد

و این دیگر عنوان ادوی و آلی ندارد. بسیار چیزها در وعای ذهن خودتان سان می دهید و موضوع حکمی قرار می دهید و بعد أن یخرج من القوة إلی الفعل و در وعای ذهن به فعلیت رسیدند یکون ظرف تحققه و وعاء ثبوته الذهن فقط دون الخارج حال اینکه بنا شد لزوم و عنوان و مرآت برای آن ارتباط واقعی خارج بوده باشد و اشکال تسلسل را روی لزوم کذایی بیاوریم.

### اشکال سوم بر دوانی

و أما ثالثاً. یادداشت من در اینجا این است: چطور آقای ملا جلال دوانی به یک چنین موضوع کذایی اعتباری احکام متعدد را برای این موضوعات می آورد و اینها را از یکدیگر امتیاز میدهد، در حالی که تمایز موضوعات و اصل موضوعی و بحث موضوعی یکی از مسائل بسیار مهم و شریف در علوم عقلی و مطلق علوم است! جناب خواجه در منطق هندهت بحثی خیلی شیرین دارد، و آن از موارد بسیار مفید منطق الشارات است. در تمایز علوم چنین فرمود که، «اِنّ العلوم تستناسب و تستخالف بحسب موضوعاتها». غرضم از این یادداشت اینکه تمایز موضوعات تـا بـدین پـایه اهمیت به سزا دارد که اگر تناسب علوم و تخالف علوم از راه دسته بندی موضوعات به دست می آید؛ اگر بخواهیم مبحثی را در عداد ریاضیات آوریم و یا مثلاً آن را در عداد پانزده قسم ادبیات بیاوریم در دسته بندی و تناسب و هم خانوادگی علوم از موضوع بهره میگیریم. پس موضوع خیلی اهمیت دارد لذا نمی توان به همین معنای اعتباری که «یصح» و «یمکن» و یک امکان خیلی دورادور از چیزی به اعتبارات، موضوع اعتبار، و قضیه درست شود و موضوع تحقق یابد. پس موضوعی که ملاک تناسب و تخالف و تنويع و تصنيف علوم است با اين مقدار انتزاع كافي نيست.

و أما ثالثاً: فلأن طبیعة القضیة الممكنة... قسمت دیگر كلام دوانی این بـود كـه مـا قضایایی داریم كه موضوع آنها در آینده تحقق پیدا میكند، گرچه ضـروریه و دائـمه قضایای محقق دارند؛ ولی قضایای ممکنه با آنکه حکم به امکان در آنها می شود، موضوع آنها رواست که بعد تحقق یابد. همین مطلب دربارهٔ لزوم های متتالی می آید به اینکه، احکام بر آنها بار شود گرچه بعداً محقق می شوند.

مرحوم آخوند در جواب می فرماید: مراد شما از اینکه حکم فعلی است، ولی موضوع آن محقق نیست محمل صحیحی ندارد، زیرا قضایا، چه سالبه و چه موجبه، موضوع بالفعل می خواهند، و اگر احکام خارجی باشند موضوع خارجی می خواهند و اگر ذهنی ذهنی. از این جنبه، تفاوتی بین قضایای ممکنه و دائمه و ضروریه نیست. پس آنچه بعد انجام خواهد گرفت به قضیهٔ فعلی واجد موضوع و محمول ارتباطی ندارد. پس امکان استعدادی در مورد حبّه، که درخت فعلی می شود ولی با قضیهٔ فعلی ولو قضیهٔ ممکنه باشد، ارتباطی ندارد. البته توجه به این نکته ضروری است که امکان تحقق چیزی در آینده از بحث ما خارج است، زیرا آن امکان مربوط به نسبت حبّه به شجریت است و این امکان، ربطی با تحقق قضیه ندارد. و مربوط به لزومات متعدد در آینجا نیست که برای بار کردن احکام آنها وجود ذهنی لازم دارند.

«أمّا ثالثاً: فلأن طبيعة الممكنة» الآن قيد ممكنه را مي آورد؛ ولي بعد عذر مي خواهد و مي گويد: ممكنه و غير ممكنه بودن تفاوتي در نياز به اينكه طبيعت قضيه، موضوع مي خواهد ندارد. پس مطلق قضايا موضوع مي خواهند و أما ثالثاً: فلأن طبيعة القضية الممكنة و إن لم يقتض صدقها الوجود بالفعل للموضوع في الأعيان كه بر موضوعش تحقق پيدا كند لكنّها اقتضت الوجود بالفعل في الذهن على وفاق سائر القضايا هر قضيه موضوع مي خواهد. پس اين مطلب كه دربارهٔ ممكنه مي گويند مطلبي است كه اكنون توضيح هم مي دهد و لا شك أن القضايا التي كلامنا فيها چه قضايايي كه موضوعاتشان لزومات است: «و لزوم اللزوم ثم اللزوم هكذا»، اين لزومات مترتب هر كدام به صورت لذماجي، ولي مترتب در موطن خود قرار دارند أشد استدعاء لوجود الموضوع من

الممكنات. چرا قضايايي كه موضوعشان لزوم است از قيضاياي مـمكنه بــه مـوضوع بیشتر نیازمندند؟ زیرا در ممکنات مقداری مسامحه میکنیم و میگوییم: دارد تحقق پیدا میکند، و بعداً تحقق پیدا میکند. خلاصه اندکی سهل انگاری میکنیم، اما در ما نحن فیه بحث دربارهٔ لزوم مقابل امکان است. این قبضایا، که موضوعش لزوم و ضرورت است، موضوع بالفعل مىخواهند و مسامحه بردار نيست تا با امكان مورد قیاس قرار گیرند و مثلاً اغماض دربارهٔ امکان شود که چون بعداً این نسبت میخواهد تحقق یابد، موضوع آن هم به اعتبار نسبت و به طفیل آن مثلاً مسامحه شود. البته در اینجا نیز می توان مسامحه کرد؛ ولی در هر صورت ضرورت با امکان تفاوت دارد. و در ما نحن فیه، سخن از ضرورت و لزوم است و آن اقتضایش از ممکنه برای موضوع بيشتر است، گرچه هر دو به موضوع نياز دارند فكيف ينتصور الاكتفاء، في وجود موضوعها یعنی موضوع این قضایایی که تا این اندازه اشد استدعاء برای لزوم از موضوعات ممكنه هستند «كيف بنحو من الثبوت الانتزاعي» چه برسد به اينكه اصلاً تحقق نداشته و ثبوت انتزاعی داشته و مقارنات و مجازگویی در تحقق آنها شود و از لزوم لزوم انتزاع شود و همین گونه پیش بروی بدون آنکه آنها اکنون فعلی بـاشند. الثبوت الانتزاعي الذي مرجعه إلى عدم الثبوت تحقق ندارد واقعاً لا خارجاً و لا ذهناً إلا بعد أن يصير منظوراً إليه البته ابن يک حرف ديگر است که أنها را در وعاي ذهن تحقق بدهيد.

#### اشكال چهارم

و أما رابعاً: اشكال بى فايدهٔ ديگر فلأنّ عدم اقتضاء الممكنة وجود الموضوع بالفعل ليس معناه أنه يمكن لنا أن نحكم على زيد بأنه كاتب بالإمكان. اكنون در اشكال سوم گفتيم كه ممكنات بدون موضوع نيستند؛ مراد آن است كه قضيه اگر بخواهد صادق باشد بايد موضوع داشته باشد .ملا عبد الله يزدى در حاشيه بر تهذيب فرمود: قضايا مطلقا موضوع می خواهند، خواه سالبه باشند و خواه موجبه، حتی سالبهای که با انتفای موضوع می سازد و صادق است. اگر بخواهیم قبضیهای تشکیل دهیم باید موضوع در قضیه ثابت باشد تا آنکه حکم بر روی آن بیاید. پس قضیه ممکنه که بعدا می خواهد تحقق پیدا کند، «و زید کاتب بالإمکان» با آنکه ثبوت کتابت برای زید در خارج، زید خارجی را لازم ندارد، ولی قضیه، در ذهن قضیه موضوع می خواهد. پس این قضایای فراوان در باب لزومات هر کدام که به صورت و شکل قضیه درآیند باید موضوع آنها فعلی باشد خواه ایجابی باشند، و خواه سلبی، و هر جهت از جهات، خواه ممکنه و خواه ضروریه باید موضوع داشته باشند.

أما رابعاً: فلأنَّ... بـل مـعناه أن القـضية المـمكنة كــه مـيكويند بـه امكـان است و موضوعش محرز است در صدق قضيه من جهة إمكان الاتصاف بالمحمول لا تستدعى وجود الموضوع محمول شجر است و ماده و حبه، استعداد شبجر شدن را داراست. اكنون لازم نيست كه موضوع شجر بالفعل باشلا، بلكه هسته و دانه امكان شجر شدن را دارد. پس شجر متصف به امکان گردیده است، ولی این اتصاف به امکان نیازی به وجود شجر ندارد و فعلیت شجر لازم نیست، نه اینکه این قبضیهٔ ممکنه موضوع نمىخواهد أي كيفية... و الدوام و غيرهما پس ضرورت و دوام و ديگر قضايا مطلقا موضوع میخواهند، گرچه در قضیهٔ ممکنه جهت وصف و نسبت امکانی موضوع نمی خواهد و موضوع امکان استعدادی برایش کافی است که بعد محمول بـر او بــه امكان بار شود و البته وقتى نيز به فعليت ميرسد و هذا لا يستلزم عدم اقتضائها له. پس این جهت وصفی در دامن موضوع دیگر، که موضوع نمیخواهد، مقتضی نیست که حتى از حيثيت ديگر همين ممكنه موضوع نخواهد. «من حيثية أخرى». پس عدم نياز به موضوع از حیثیت رابطه بودن است وگرنه از جهت حیثیت دیگر، که فعلی بـودن همان قضیه است، نیازمند موضوع است؛ مثلاً در کتابت امکانی برای زید، زید با آنکه اكنون كاتب نيست وكتابت آن بعداً بالفعل مىشود و به اين حيثيت كتابت موضوع ندارد، ولى از اين حيث كه اكنون قضيه متحقق است و شكل قيضيه موجود است موضوع بالفعل متحقق است. «كما باعتبار أصل الحكم» در مثال «زيد كاتب بالإمكان العام» اصل حكم خارجى نفس كتابت براى زيد است، خود اين كتابت موضوع لازم دارد، با قطع نظر از جهات قضيه مع قطع النظر عن جهاته و عدم اقتضاء بعض الجهات لوجود الموضوع به لحاظ دو حيثيت لا يستلزم عدم اقتضاء نفس الحكم له به جهتى موضوع نمى خواهد و آن به خاطر جهت قضيه بود، ولى خود حكم در قضيه موضوع مى خواهد.

و الكلام في نفس الأحكام الآن كلام در خود احكام است و آن ضرورتها و لزوم و جهات را روى موضوع مى آوريم لا في جهاتها على أن الجهة فيما نحن فيه هي الضرورة. صحبت ما در لزوم، يعنى ضرورت است پس كلام در «هي الضرورة»، يعنى كلام در جهت، يعنى در ضرورتها و در لزوم هاست. البته ما گفتيم كه به حسب جهات، يعنى بالامكان و امثال آن، قضيه موضوع نمى خواهد، ولى به لحاظ شكل قضيه و تشكيل آن در ذهن و اثبات حكم، خواه سلبى و خواه ثبوتى؛ بر موضوع، موضوع فعلى مى خواهيم، ولى حتى در صورت نخست، يعنى به لحاظ مهن نيز دستمان بسته است، زيرا در اينجا جهت ضرورت است، چون لزوم چه چيز براى چه چيز؟ پس بدون آنها قضيهاى تشكيل نمى شود تا از لزوم آنها بحث شود. پس اگر هم درباره قضاياى ديگر تفاوتى بين موضوع و جهات قائل شويم، در مورد كلام، دست ما بسته است، زيرا جهت خودش نفس ضرورت و لزوم است. اشكالات تمام شد.

### شرح حديث فرجه

روایتی راجع به رجم شیطان و پاسخ به شبههٔ ابن کمونه یادداشت داریم و چون این فصل تمام شده است و بعد به فصل دیگر میرویم، آن را بیان مینماییم: حدیث فرجه ادر توحید صدوق است. همین شبهه در روایات عنوان شده و به اسم «حدیث همه در توحید صدوق است. همین شبهه در روایات عنوان شده و به اسم «حدیث فرجه» شهرت یافت. اگر در خود همین لفظ فرجه دقت کنید می یابید که وجود صمدی مراد است. وجود صمدی فرجه ندارد؛ یک حقیقت است. فرجه که پیش آمد هذا و ذاک شده او را از صمد بودن انداخت. این طور است که وقتی او گردید نفس اثنینیت باعث فرجه می شود. اگر یک چیز باشد دیگر فرجه ندارد. پس فرجه از دویی پیش آمده، حالا که شده هذا و ذاک، فرجه یافته است و آن، غیر آن است و این، غیر آن. در حدیث می بینید که امام صادق علیه السلام با هشام بن حکم پله پله پیش می آید؛ ابتدا صحبت را مطابق فهم حضار در امور پیش افتاده شروع می کند آن گاه، پله پله باد اندا صحبت را مطابق فهم حضار در امور پیش افتاده شروع می کند آن گاه، پله پله در قوی اند و یا یکی قوی است و یکی ضعیف. این یک پله از فرمایش.

از این مرحله بالاتر می آید و می فرماید: وقتی فرجه پیش آمده و هذا و ذاک شده این وحدت صنع چگونه بر یگانگی و وحدت صانع نداشته باشد؟ وَلَوْ کَانَ فِیهِما آلِهَةٌ إِلّا اللّٰهُ لَفَسَدَ تُنا ﴾ آي لبطلتا؛ یعنی تحقق پیدا نمی کنند. اصلاً صورت نمی گیرد. نه تنها وحدت صنع پیدا نمی کنند، بلکه باید بطلان محض بوده باشند. سپس امام از این فرمایش هم بالاتر می آیند که وقتی فرجه قائل شد، ما به الامتیازشان به چیست؟ پس

۱. این حدیث شریف را مرحوم آخوند در شی اصول کانی و مرحوم ملا صالح مازندرانی در شی اصول کانی و مرحوم قاضی سعید قمی در شی توجد صدوی شرح کردند. شی توجد صدوی چاپ نشده است. من از عدهای درخواست و التماس کردم که اکنون که نسخ در دسترس است و امکان چاپ دارید، این کتاب عظیم را چاپ کنید. مرحوم قاضی سعید قمی رسایل و کتاب هایی دارد. قسمتی از ادبین وی چاپ شده است. (مقرر گوید: این کتاب به همت والای محقق توانا نجفقلی حبیبی با کیفیت خوب چاپ شده است) جناب ملا علی نوری در حواشی بر اصول کانی نکات غریبی پیرامون این حدیث دارند.

۲. توجد صدوق، ص ۲۴۳، (مکتبة الصدوق).

٣. انبياء (٢١) آية ٢٢.

هم قرآن ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمهِ و هم امام اين شبههٔ ابن كمونه را عنوان كردند و معلوم مى شود كه اين شبهه خيلى ريشه دار است و ابن كمونه در پاسخ آن كوشيد؛ ولى به اسم او شهرت يافته است.

## فصل هفتم: في استقراء المعاني التي يستعمل فيها لفظ الإمكان

این فصل و نیز این تحقیق آخوند از جناب خواجه دربارهٔ امکان در دو جای منطق الشارات آمده است: ١. بحث تناقض؛ ٢. بحث جهات. در اين فصل معاني امكان را بیان ۱، و مورد استعمال آن را در کتب فن عنوان میکند و پنج معنا از امکـان عـنوان می شود. همین تطوری که در باب امکان می خوانیم در باب قوه نیز می آید ۲ و قوه در ابتدا به چه معنا بوده و سپس چگونه تطور یافت در همین کتاب خواهـد آمـد. در الهيات شفاء نيز خيلي پاكيزه و تنويع يافته عنوان شده است. اين كار خوبي است كه موضوعات کتاب و علم دسته بندی شود. فارابی رسالهای به نام «عقل» دارد، و آخوند در اتحاد عاقل به معقول از آن نقل ميكند، و اكنون نمي دانم آن رساله چاپ شده است و یا خیر؟ این رساله مختصر و موجز است، و البته فارابی موجز نویس است. ایس رساله دربارهٔ اطلاقهای عقل در فلسفه است و معانی و موارد آن را بیان میکند. در این فصل نیز اطلاقات امکان را بیان میکند، ولی تقریباً به فاصلهٔ زیاد این معانی بیان شد. و در الهيات نيز بعضي از اقسام امكان را آورده است. در اين قسمت پنج معنا و معانی دیگر در الهیات را میتوانید جمع آوری کنید، چنانکه فارابی اطلاقات عقل را جمع أورى كرده است. فصل ٧: في استقراء المعاني... الجمهور من الناس. فعلاً داريم در تطور معنای امکان پیش می آییم «یقع علی ما فی قوة» در ضمن معنای امکان قوه را آورده است. بحث قوه كم كم پيش ميآيد و قوه معرّف امكان قرار گرفته است. يقع

ر.ک: الائسنار الاژیمه، منهج، فصل ۱۷، و مرحلهٔ ۲، فصل ۱۰، (إعضالات و انحالات، و نیز فصل ۱۴.
 ۲. در مسلک ثالث و نیز اللیمات شفاه (مقالهٔ ۴، فصل ۲، ص ۲۷۸، چاپ سنگی) آمده است.

على ما في قوة سلب امتناع ذات الموضوع أو سلب امتناع النسبة بين طرفي العقد. حالا از ما سؤال مىكنند: آنچه در قوة اين معنا، سلب امتناع ذات الموضوع است، امتناع ذات اين موضوع را مىخواهيم سلب كنيم آيا مى تواند آن چيز تحقق داشته باشد؟

در معنای دوم فرمود: سلب امتناع نسبت، دومی در هلیت مرکبه است و اولی در هلیت بسیطه، زیرا اولی حرف را روی ذات موضوع برده است و دومی روی نسبت. پس سلب امتناع از ذات خود موضوع می شود؛ یعنی اگر کسی چنین پنداری دربارهٔ موضوع و امتناع آن داشته باشد با آن سلب امتناع موضوع می شود و بیان می گردد که موضوع ممتنع نیست و امکان تحقق دارد؛ گاهی سلب امتناع نسبت است که اگر خیال شخص این باشد که ثبوت محمول برای موضوع امتناع دارد سلب امتناع نسبت می کنیم به اینکه، ثبوت این محمول برای این موضوع امتناع ندارد.

# ریشهٔ امکان در جهل ماست<sup>ه</sup>ٔ ۱

در این بحث از معانی امکان بحث می شود، و معانی گوناگون آن به طور استقرا بیان

<sup>\*</sup> درس صد و سوم: تاریخ ۶۸/۲/۷

۱. راه آسان قبله یابی: هفتم جوزا و یا خرداد، آفتاب بالای مکه \_شرفها الله \_قرار می گیرد، و می توان به هنگام ظهر حقیقی مکه با ایستادن به طرف مکه، قبله را با آسان ترین شکل تشخیص داد، جز آنکه نباید به خورشید نگاه کرد و از سایه شاخص می توان قبله را تشخیص داد؛ چهل و چهار دقیقه و خرده ای \_که مسامحه در آن رواست \_بعد از ظهر حقیقی که نسبت به قم ۴۶ دقیقه بعد از ساعت دوازده می شود، زیرا ظهر حقیقی در قم دو دقیقه بعد از دوازده می باشد، آفتاب روی مکه قرار می گیرد، زیرا تفاوت بین افق اینجا و آنجا ۴۶ دقیقه است. این روش سهل ترین روش در قبله یابی است و پیچ و خمهای محاسبات را ندارد. اما مطلب، چنان که خواجه در شدی هشت بیان کرده است: روشن است که آفتاب در در روز بالای سر مکه قرار می گیرد: یک بار وقتی که به طرف هستان کرده است: روشن است که آفتاب در در روز بالای سر مکه قرار می گیرد: یک بار وقتی که به طرف شمال می آید، و وقت دیگر وقتی که از منتهی بایه فاصله خود از معدل النهار باز می گردد از بالای سر مکه عبور می کند و در این دو روز می توان قبله را به آسان ترین راه یافت. پس اگر اختلاف افق ما با مکه در نظر گرفته شود و در این دو روز می توان قبله را به آسان ترین راه یافت. پس اگر اختلاف افق ما با مکه در نظر گرفته شود و رویه روی آن بایستیم قبله معلوم می شود. البته در ظهر اختلاف افق با تنها نصف النهار و از ناحیه طول معلوم می گردد و قیاس آن با مغرب و صحیح نیست، زیرا در آن گاه، باید طول و عرض هر دو حساب شود.

میشود. قبلاً در کتابهای پیش خواندیم که بحث امکان به لحاظ ما، کـه از عـدم و وجود اشیاء بی خبر هستیم و نسبت وجود به ماهیت را نمیدانیم و در گذشته و یــا حال و آینده از این نسبت بی اطلاعیم، پیش می آید، و الا کسانی که بر افق بلندی از نظام هستی قرار گرفته اند و نسبت به موجودات و سلسلهٔ طولی جزء علل و مبادی هستند و یا بر اثر ارتباط وجودی و نفسانی به مبادی و احوال و اوضاع آنها آگاهی یافتهاند. برای آنها وجود برای ماهیت مفروض یا ثابت است و یـا نیست؛ یـعنی یـا وجوب است و یا امتناع. پس بحث امکان زیر سر ندانستن ماست. مثالی که قبلاً در این باره بیان کردیم که، زید اعمی است اگر اولین و آخرین را از جلو او بگذرانید و به او بگویید: این عمرو است، او چون نمی بیند و تنها یک عمرو بین همهٔ آنها موجود است و بقیه عمرو نیستند، پس نمی تواند یقین کند کندام عمرو است. لذا در همه احتمال عمرو بودن ميدهد، در حالي كه آنكه هم اكنون از جلو او عبور ميكند يا يقيناً عمرو هست و یا خیر، امکان معنا ندارد. پس ما هم در برابر حوادث چنین هستیم، چون از علل وی خبر نداریم و از تحقق وی بی خبر هستیم، و از محال بودن وی در خارج و یا وجوب آن بی اطلاعیم، به همین جهت میگوییم: ممکن است، در حالی که ميدانيم هر چه موجود ميشود محفوف به دو ضرورت است: وجوب سابق و وجوب لاحق. وجوب سابق از ناحيهٔ اسباب و علل، و وجوب لاحق، كه «ما لم يجب لم يوجد» است. پس وجوب از اين دو طرف، او را در بر گرفته است. دربارهٔ امتناع هم، دو ضرورت او را در برگرفته است و البته بضرب من الاعتبار، ضرورت عدم سابق از ناحية نيامدن علت، و ضرورت عدم لا حق، كه البته به نوعي از مسامحه دربارهٔ عدم چنین میگوییم، وی را در برگرفته است. پس امکان در وعای ذهن برای ما که از ثبوت محمول و یا عدم ثبوت محمول برای موضوع بی اطلاعیم ثابت است و الا در متن واقع یا وجوب وجود و یا امتناع وجود است.

البته گاهی در توسع در تعبیر اشیاء را از موطن خویش به در میبریم و به نوعی

مسامحه سخن از امکان را به بیان می آوریم؛ مثل زیدی که باید در آن ظرف خاص وجود یابد او راصد سال جلوتر برده و می گوییم: زید در آنجا معدوم بود، در حالی که ما چنین حقی نداریم که وجود زید را صد سال قبل نفی کنیم، زیرا هر چیز باید در ظرف وجود خود موجود و یا نفی شود، در حالی که صد سال قبل ظرف وجودی وی نبود تا نفی او صحیح باشد. پس این تعبیرات مسامحی عرف عام گاهی در خواص اثر گذاشته و تا از آن عادات عرف عام درآیند طول می کشد. پس هر چیزی را باید در ظرف خود اثبات و یا نفی کرد.

مرحوم آخوند بعداً این نکته را بیان میکند. یکی از معانی امکان امکان استعدادی است. امکان استعدادی کیفیت نسبت، و جهت نیست، بلکه مربوط به ماده و قابلیت شیء موجود خارجی است. پس خصوصیت وجودی شیء قابل در خارج است که می تواند این قابل چیز دیگر گردد پس اصلاً به نسبت مربوط نیست و امکان استعدادی شرح و وصف و کیفیت وجودی است. اکنون که وارد می شویم ابتدا سه وجه نسبت و جهت، یعنی امکان عام، بعد امکان خاص و سپس امکان اخص را بیان می کنیم. و بحث ما هم در جهت و نسبت است، و هر سه معنا در جهت بودن شریکند و البته سخن از جهت امکانی بر اثر بی خبری و عدم آگاهی به واقعیت است، و لذا از مکان عام و خاص و اخص سخن می گوییم. تاکنون گفته شد که، بنا بر استعمال امکان عام و خاص و اخص سخن می گوییم. تاکنون گفته شد که، بنا بر استعمال طرف قضیه گفته می شود، و همان طور که می دانیم عقد و قضیه مترادف هستند. و لینکه فرمود: سلب امتناع بین طرفی القعد مراد از عقد، قضیه است.

عامهٔ مردم وقتی میگویند: این ممکن است؛ یعنی سلب آن ضرورت ندارد: در هر قضیه جانب موافق و مخالف موجود است، جانب موافق همان است که در ظاهر قضیه دیده می شود؛ مثلاً در «زید کاتب است» وجود کتابت برای زید جانب موافق است، و جانب مخالف عدم کتابت برای زید است. اگر بگویی: زید به امکان کاتب

است، مردم از این حرف شما چنین می فهمند که ندانستن کتابت برای زید ضرورت ندارد؛ مثلاً اگر دربارهٔ آن درخت سرمانزده از باغبان سؤال شود می گوید: ممکن است بار دهد، و اگر آن را سرما بزند می گوید: امسال بار نمی دهد. اما اگر کسی در افق بالاتر و باخبر از آینده باشد، و می داند که این درخت بعدها هم آسیبی نمی بیند، و یا می داند که این درخت از بین می رود پس مثمر بودن و مثمر نبودن را می داند، ممکن است بار دهد، برای وی معنا ندارد. پس اینکه باغبان می گوید: ممکن است بار دهد؛ یعنی حتما بار ندهد ضرورت ندارد. قبلاً دربارهٔ تعریف مواد ثلاث بیان شد که آن ها معانی بدیهی مستند و تعریف واقعی آنها ممکن نیست؛ ولی به الفاظ منبهه می توان آن ها را بیان کرد. اکنون دربارهٔ امتناع می گوید: و الامتناع هو ضرورهٔ انتفاء الموضوع فی نفسه. امتناع گر امتناع ذات خود مفهوم و ماهیت مورد کلام باشد و ضرورت عدم داشته باشد، در هلیت بسیطه است و اگر امتناع ثبوث وصف برای موضوع مورد نظر باشد هل مرکبه است. و اگر کسی بگوید این شیء چنینی ممکن است؛ یعنی سلب آن ضرورت ندارد و یا سلب صفت برای وی ضرورت ندارد که سلب نسبی آن است.

و بالجملة ضرورة ضرورت خبر الامتناع است. الجانب المخالف بالقياس إلى أحد هذين الأمرين...؛ يعنى يا به لحاظ موضوع يا به لحاظ نسبت وقتى معناى امتناع ضرورة المجانب المخالف گرديد امكان بر سر امتناع درآيد سلب ضرورت جانب مخالف مىكند؛ زيرا معناى امكان سلب امتناع است فصار معنى الإمكان بحسب استعمالهم جمهور سلب ضرورة الطرف المقابل، مقابل را با لفظ «مخالف» بالا عوض كرده است، هر چند الفاظ در اين موارد عوض نشود آدم آرميده تر است. حالا كه سلب ضرورت طرف مقابل است اين شيء را ميخواهد بردارد ميگويد: هذا الشيء ممكن است، و ممكن، يعنى سلبش ضرورت ندارد، و الا اگر سلب آن ضرورت داشته باشد نميگويد ممكن است. عامه، امكان به معناى سلب ضرورت را روى اشياء مىبرند و روى نسبت نمي برند و يسبت نمي برند، زيرا سلب ضرورت را روى اشياء مى برند و روى نسبت بردن عنايت بيشرى

می خواهد، امکان به معنای خاص عنایت بیشتر می خواهد، زیرا مردم خاص و خواص آن را می فهمند و عامه متوجه این امور نیستند. بنابراین اگر امکان را در آن قسم دوم، یعنی سلب نسبت بیاوریم عنایت بیشتری باید به خرج بدهیم و انما توصف به النسبة، یعنی نسبت به امکان موصوف می شود المتحققة علی طریقة المجاز چون اینها سلب ضرورت را سعه بیشتری می دهند، بر آن هم اطلاق می کنند. من باب وصف الشيء بحال متعلقة الغیر الواقع في نفس الأمر. اگر شیء هنوز تحقق پیدا نکرده ممکن است، و الا اگر شیء در واقع متحقق باشد به لحاظ واقع و نفس الأمر امکان آن معنا ندارد، زیرا شیء اگر وقوع یافت واجب است و اگر وقوع نیافت اگر آگاهی دارد که تحقق بیدا نمی کند می گوید تحقق بیدا نمی کند می گوید ممتنع است.

فعندهم معنای امکان به نزد جمهور چنین است که ما لیس بعمکن فهو معتنع معنای امکان به نزد جمهور را اگر بشکافیم دو فرد در آن موجود است: واجب و ممکن، و امکان خاصی را متوجه نیستند، و معتنع که مقابل امکان است. پس در مقابل معتنع دو قسم دیگر قرار دارد: ممکن عام و متعارف و یکی هم واجب است و ممکن به معنای عام شامل واجب هم میشود، برای اینکه ممکن عام میگوید سلبش ضرورت ندارد. این را بشکافید اگر وجودش ضرورت دارد واجب، و اگر ندارد ممکن است، پس سلبش ضرورت ندارد از دو شعبه را شامل میشود؛ واجب و ممکن را. و العمکن واقع علی الواجب و علی ما لیس بواجب و لا معتنع، و لا یقع علی المعتنع الذی یقابله لا علی آن هناك طبیعة جامعة لهما واجب و ما لیس بواجب و لا مستنع؛ چون محمکن لیس بواجب و لا معتنع می باشد پس یک چیز است؛ ولی مراد ما آن نیست که در نفس الأمر بواجب و لا معتنع شود که ممکن باشد لأن ما فی یک طبیعت شامل واجب و ما لیس بواجب و لا معتنع شود که ممکن باشد لأن ما فی نفس الأمر إما الوجود إما الإمکان قسم دیگر راه ندارد. طبیعت جامعهای که هر دو نفس الأمر واجب و ما نیست، بلکه این معنای جامع، که شامل واجب و

شامل ما لیس بواجب و لا ممتنع میباشد از تحلیلات عقلی در وعای ذهس است و ناشي از ندانستن و بي اطلاعي و ناآگاهي ماست و الا در خارج يا شيء متحقق است در اين صورت وجوب دارد و يا ممتنع است وإنَّما ذلك في تصوّر العقل و اعتباره مفهوماً جامعاً لهما اين واجب، و ليس بواجب و ممتنع هو في نفس الأسر و بحسب الواقع مي دانيد كه ليس إلا أحد الأمرين لا طبيعة مبهمة متحصلة بهما مع قطع النظر عن اعتبار العقل و تعمّله عقل با تعمّلش یک چنین تفکیک پیش میآورد، و چون از واقع آگاهی ندارد این نسب را پیاده میکند. و لذلك لیس هو مادة، میدانید که امکان عام و خاص و اخص از جهات قضیه هستند، جهت بین موضوع و محمول و در پیوند وجود بـه ماهیت، و یا وصف به موضوع نسبت پدید می آید، و جهت قضیه، کیفیت نسبت است و قضیه در ذهن و تعمّل عقل و جدایی بین موضوع و محمول است و نیز به خاطر آن است که آگاهی از واقع نداریم به همین جهت در واقع خبری از آن نیست. لذلك لیس هو مادّة، يعنى در نفس الأمريا واجب است ويا غير واجب و ماده مربوط به نفس الأمر است و مربوط به نسبت ذهني نيست بل جهة اين معناي عام امكان جهت است. اكنون، معنای دوم امکان می آید.

ثم انصرف لفظ امكان از این معنای عام منصرف گردید، و از سلب ضرورت به امكان خاص نقل شد. امكان خاص امكان حقیقی است، و خواص این معنا از امكان را می فهمند كه ثبوت محمول برای موضوع و سلب آن از موضوع من حیث هو هو و با قطع نظر از خارج و علت ضرورت ندارد. این وجود برای ماهیت نه طرف ایجاب و نه سلب آن ضرورت ندارد؛ اگر علت ایجادی آمد وجودش واجب می شود و اگر علت نیامد در كتم عدم می ماند. این ها مربوط به خواص است، و این ماهیت در خارج منشأ اثر می گردد. ممكن عامی، یعنی سلب آن ضرورت ندارد، البته بعد از آن به سراغ علت و پیدایش او می رویم كه عنایت و اهتمام دیگر می خواهد. ثم انصرف لفظ علت و پیدایش او می رویم كه عنایت و اهتمام دیگر می خواهد. ثم انصرف لفظ الامكان عن الوضع الأول بأن اعتبر ذلك المعنی تارة فی طرف الایجاب چنان كه در وجه

اول هم همين طور بود و تارة في طرف السلب كه هر دو طرف ايجابش و سلبش هيچ يک ضرورت ندارد إذ من شأن الامتناع <sup>١</sup>.

برخی از بزرگان امتناع را به امکان بدل کردند و اگر «الإمکان» باشد بی زحمت هستيم نه أنكه با «الامتناع» نتوان عبارت را معنا كرد. إذ من شأن الإمكان الدخول على كل منهما بر ايجاب و سلب، امكان داخل ميشود. و حينئذ، يعني وقتي طرف سلب اعتبار شود وقع على الممتنع و على ما ليس بواجب و لا ممتنع، و قد تخلَّى عن الواجب معنای اول معنای امکان عام واجب را شامل می شد؛ یعنی سلب ضرورت ندارد که اگر وجود آن ضرورت داشته باشد واجب است و اگر نداشته باشد ممکن است، ولی در امکان خاص ثبوت محمول برای موضوع و انتساب وجود به موضوع و سلب آنـها ضرورت ندارد، قهراً در مقابل واجب قرار میگیرد، زیرا ثبوت واجب ضرورت دارد و أين معنا از ضرورت، خواه سلبي و خواه ايجابي، منتفي است. نتيجه فصار الإمكان مقابلاً لكل من ضرورتي الجانبين اگر وجودش ضرورت داشته باشد وجوب است و اگر سلبش ضرورت داشته باشد، امتناع. امکان خیاص میگوید: وجوب و سلب ضرورت ندارد، پس هم از واجب خالی است و هم از امتناع إذ بحسب دخوله، یعنی دخول امكان على الإيجاب قابل ضرورة السلب و بحسب دخوله، يعني امكان على السلب قابل ضرورة الإيجاب، چون امكان خاص سلب ضرورت دو جانب هست. پس از آن جهت که میگوییم وجودش ضرورت ندارد در مقابل وجوب قـرار گـرفت و از آن جهت که عدمش ضرورت ندارد در مقابل سلب قرار گرفت. پس با دو ضرورت دو طرف، مقابل گردید. و لمّا لزم... و السلب جمیعاً، چون مفاد این امکان این است که تنها

۱. عده ای در این عبارت دست بردند و از جمله جناب استاد به هنگام معنا کردن عبارت، کلمهٔ «الإمکان» را به جای «الامتناع» نشاندند، ولی طبق نسخ مصحح خود جناب استاد که در پاورقی فرمود حدود پانزده نسخه از مطبوع و غیر مطبوع و مخطوط، «الامتناع» در عبارت معنای غیر مطبوع و مخطوط، «الامتناع» در عبارت معنای مستقیمی از عبارت به دست نمی آید، و عبارت، مربوط به متن نمی شود «مقرر».

به همان امكان عام اكتفا نمى كند كه سلب ضرورت سلب و امتناع كند و بگوید ممكن است؛ یعنی امتناعش ضرورت ندارد كه وجه اول در معنای امكان بود؛ چون این وجه فوق معنای اول است و مزید اهتمام و عنایتی می خواهد امكان خاصی می گردد. پس امتیاز این امكان خاصی با امكان عام آن است كه این امكان، سلب ضرورت هر دو جانب می كند و هو الإمكان العقیقی «هو»، یعنی این امكان خاص امكان حقیقی است المقابل للضرور تین جمیعاً و هو أخص من المعنی الأول این امكان از امكان عام اخص است. پس امكان خاصی عنایت و اهتمام بیشتری می خواهد؛ ولی مراد از این اخص امكان اخص نیست كه بعداً می آید، بلكه به نسبت به معنای اول اخص است و الا اسم اصطلاحی آن امكان خاصی است.

فكان المعنى الأول:... ممتنعاً و ممكناً امكان سلب ضرورت است و بسته به اينكه طرف وجوب را نفى كند و يا امتناع را، دو قسم پديد مى آيد و نه سه قسم.

ثم قد یستعمل لفظ امکان و یراد به ما یقابل جمیع الضرورات ذاتیة کانت أو وصفیة أو وقتیة در منطق ۱ ۱ ۱ ۱ مرحوم حاجی در منظومه عنوان فرموده است، و هو احق باسم الإمکان من المعنیین السابقین» مراد از ضرورت ذاتی ضرورت وجود برای ماهیت است و ضرورت وصفی در «مثل الکاتب متحرک الأصابع مادام کاتباً» که در حال کتابت حتماً و به ضرورت تحرک اصابع اتفاق می افتد، منتها در حال وصف کتابت برای زید. پس این امکان وصفی است. و در ضرورت «حین هو کذلك»، یعنی به هنگام وقت خاص ثبوت محمول ضرورت دارد؛ مثل وقت حیلولهٔ ارض بین شمس و قمر، که در منطق حدید ۱ ۱ بدان مثل زده شده است. در این وقت، خسوف ضرورت دارد و به هنگان حیلولهٔ ماه بین آن دو، کسوف. اکنون در مقابل هر سه ضرورت، امکان دارد و به هنگان حیلولهٔ ماه بین آن دو، کسوف. اکنون در مقابل هر سه ضرورت، امکان

۱. مشارفت، ج ۱ (منطق)، نهج ۴، فصل ۳، ص ۱۵۱؛ و اشارات، ص ۴۹، (چاپ رحلی).

منظومه، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ج ۱، ص ۶۳

٣. ر. ي: ص عمر (چاپ جامعة مدرسين).

قرار دارد. مرحوم آخوند که این قسم را احق از دیگران به امکان دانسته عذر خواهی ميكند؛ زيرا اگر امكان در واقع راه نداشته باشد، زيرا واقع طبق بيان ما يا وجوب است و یا امتناع، و امکان برای کسی که از گذشته و یا حال و یا آینده مطلع نباشد به تعمل عقلی بین موضوع و محمول، نسبت پیش میآورد، و امکان خاصّی که قبلاً خواندیم نيز همين گونه بوده است. پس اين قسم با آن قسم امكان خاصي چه تفاوتي دارد؟ پس این امکان شعبه ای از همان امکان است، و نمی توان گفت شعبه ای از یک مطلق و عام معنای دیگری برای همان عام میشود. پس این معنا جای اشکال و ایـراد دارد. پس احق بودن این معنا به اسم امکان به چه معناست، در حالی که در آنجا هم ثبوت محمول برای موضوع هم ایجاب و هم سلب آن ضرورت نداشت، و در ایـنجا نـیز چنین است گرچه اینجا در مقابل ضرورت هـاست، ولی در ضـرورت تـفاوتی بـین اقسام آن از ذاتی و وصفی و وقتی و دیگر ضرورتها نیست. در نتیجه فرق این قسم با آنجا معلوم شد. و یا حتی نمی توان این معنا را در مقابل امکان عام و قسم آن قرار داد گرچه مي تواند اين قسم به جهت خصوصيتي جداگانه عنوان شود لأنّ هذا المعني من الإمكان أقرب إلى حاق الوسط كه جهت بين طرفي الايجاب و السلب است كالكتابة للإنسانكه این خوب به دل مینشیند. سؤال: آیا كتابت برای انســان ضــرورت دارد؟ جواب: خیر، زیراکتابت روی طبیعت انسان نرفته است و ضرورت، وقتی و شرطی و امثال آن هم ندارد، پس شیخ می فرماید: امکان در چنین مواردی خوب است و به دل مىنشيند و انسان احتياج به آن دارد.

# امكان استعدادي•

بحث در معانی امکان بود، و محط بحث در کیفیت نسبت بین موضوع و محصول است. به این کیفیت، «جهت» میگویند. اگر این جهت نه واجب و نه ممتنع باشد،

۴. درس صد و چهارم: تاریخ ۶۸/۳/۸

ممكن است و ممكن به عام و خاص و اخص و امكان استقبالي و سرانجام امكان استعدادي تقسيم مي شود. ثم قد يطلق الإمكان و يراد به الإمكان الاستعدادي اين امكان استعدادی جهت قضیه نیست، بلکه صفت و نحو وجود شیء مستعد خارجی است، و كيفيت استعدادي وجودي صفت قابل مي باشد. البته امكان استقبالي و اقسام سه كانهٔ عام و خاص و اخص امكان از زمرهٔ جهاتند، و در منطق الشلالات و نيز بحث تناقض و در منظومه ۲ مورد بحث قرار گرفته است. باید به معانی گوناگون امکان توجه داشت و معنای مأنوس سلب ضرورت طرفین را در همه جا جاری نکرد، بلکه به موارد استعمال آن باید توجه داشت. همهٔ اقسام امکان در معنای امکان شریکند، گرچه هر كدام ويژگى خاص خود را دارند و از ناحيهٔ خصوصيات مورد استعمال، اين تقسیمات پذیرفته است؛ اما امکان استعدادی از آنها بیرون است، و در آن معنا با دیگر اقسام شریک نیست، و نسبت و جهت نمی باشد، بلکه کیفیت استعدادی وجودی و صفت شیء است. پس امکان شلی نسبت است، و اگر پیوند و نسبت موضوع و محمول استوار باشد دو قسم بود. ۱. ضرورت محمول برای موضوع وجوب بود؛ ۲. امتناع محمول برای موضوع امتناع بود، ولی همین امکان که اکنون به واسطهٔ جهل و عدم احاطهٔ ما به حوادث سستي پيوند را ميرساند، وقتي ما از جهل به درآييم و عالم به واقع شویم، امكان نيز راه ندارد؛ زيرا اگر علت حاصل است وجوب و الا امتناع است. پس امکان دایر مدار جهل ماست، و نه در واقع امکان محمول برای موضوع شده باشد. پس همهٔ اشیاء در خارج محفوف به دو ضرورت وجوب سابق و لاحق هستند، و اگر به توسع دربارهٔ مواقع نشدن ماهیت در خارج، عدم را علت بدانیم ضرورت عدم سابق و ضرورت عدم لاحق دربارهٔ ماهیت را نیز بـه تـوسع مـی توان گفت.

١. نهج چهارم، فصل سوم، ص ٢٩.

۲. حکسته ص ۶۳

پس معنای امکان این است و چنین معنایی جهت قضیه است، جز آنکه در موارد گوناگون همین امکان به جهت خصوصیت مورد، اسم خاصی پیدا کرد، نه آنکه از عنوان به در رفته باشد. امکان استقبالی امکان اخص است و شیخ در منطق اشدات می فرماید: «فکأنه أخص منه» بعد خواجه عذرخواهی میکند که علت گفتن فکأنه و اخص بودن آن چیست؟ خواجه می فرماید: این امکان هم همان معنای امکان را دارد، و فردی از اوست و قسم دیگر و جهت دیگر نیست؛ ولی چون این فرد از آن بیشتر مورد حاجت و عنایت است اسمی برای آن قرار داده شده است. پس اسم گذاری باعث جدایی و اخص بودن شده است. بابراین حقیقت این است که عام و خاصی در کار نیست.

ثم قد یستعمل و یراد به از امکان ما یقابل جمیع الضرورات ذاتیه کانت أو وصفیة أو وقتیة. اگر بخواهیم در بحث فلسفی خویش بگوییم که چیزی در ذات و یا وصف و یا وقت ضرورت ندارد، از آن به «امکان» تعبیر می کنیم و هو أحق باسم الإمکان من المعنیین السابقین هر سه امکان از یک خانوادهاند؛ ولی چون این «امکان» به معنای واقعی «امکان» نزدیک تر است احق به اسم «امکان» است. لأن هذا المعنی من الممکن أقرب إلی حاق الوسط بین طرفی الإیجاب والسلب چون در وی هیچ نحوه ضرورت أقرب إلی حاق الوسط بین طرفی الإیجاب والسلب کالکتابة ملحوظ نیست پس با حاق وسط بهتر می سازد بین طرفی الإیجاب والسلب کالکتابة للإنسان. هیچ گونه وصف برای وی نیاوردید و مادام هو کاتب نگویید و وقت کذایی را نگویید در این صورت بود و نبود آن برای انسان یکسان است لتساوی نسبة الطبیعة الإنسانیة إلی وجودها و عدسها له برای انسان کتابت ضرورت ندارد، البته در صورتی که وصف و وقت ملحوظ نشود.

اکنون با والضرورة بشرط المحمول دفع دخل مقدر کرد. همان گونه که میدانیم: ماهیت ماسوا ممکن است، و با قطع از نظر از علت و عدم آن، نسبت به وجود و عدم یکسان است؛ ولی اگر علت شیء آمده باشد و علت، ایجاب معلول نماید و آن را متحقق سازد، شیء واجب می شود و مادامی که وجود با شیء باشد و جوب خواهد

داشت. ضرورت به شرط محمول، یعنی صرف نظر از متن قضیه و با لحاظ به علت و تحقق و وجود شیء ضرورت وجود دارد. پس وجوب لاحق که از ناحیهٔ علت آمده است به ضرورت به شرط محمول شهرت دارد؛ به عبارت دیگر تا از شیء انحای عدم، طرد نشود موجود نمی شود، و از آن به جملهٔ الشیء ما لم یجب لم یوجد تعبیر کردند؛ یعنی تا وقتی که راهی و رشته ای از عدم در شیء راه دارد؛ یعنی علت تامه نشده و و جوب نیافته است موجود نمی شود و اگر همهٔ راه ها و روزنه های عدم بسته شود این شیء متحقق، و وجود شیء حتمی می شود، و وجوب پیدا می کند. به این وجوب وجود که از ناحیهٔ علت می باشد، ضرورت به شرط محمول می گویند و این قضیهٔ موجود و فعلیت دار، احکام و اوصاف و جهاتی را واجد می شود که تا ذات وی به تنهایی بود، و حالت امکانی داشت آن احکام را نداشت، مثل وجوب وجود، و جوب لاحق، تحقق و امثال آن. پس ضرورت به شرط محمول، یعنی به شرط فعلیت و وقوع خارجی و تحقق.

اشکال و دخل این است: شما فرمودید: زید کتابت بالإمکان دارد، در حالی که زیدی که اکنون در حال نوشتن است، و نوشتن متحقق هست ضرورت بشرط المحمول دارد، و کتابت برای وی ضروری است، نه امکانی. پس مثال شما صحیح نیست. خواجه در دفع دخل مزبور فرمود: ما کتابت را برای ماهیت زید بدون در نظر گرفتن وجود لاحق آوردیم، و شما مثال را در هنگام وجوب لاحق پیاده کردید، پس مثال را درست متوجه نشدید. پس هنوز وجود برای زید نیامده است، و زید کاتب نیست، کتابت برای زید امکان دارد. و این امکانی است که صرف امکان و حاق وسط امکان است؛ ولی در صورت تحقق کتابت برای انسان، کتابت وجود دارد.

اكنون دفع اين دخل را ميخوانيم: والضرورة بشرط المحمول اكنون كتابت واجب بالفعل شده و به فعليت رسيده است و وجوب لاحق دارد و إن كانت مقابلة لهذا الإمكان اين امكان اخص بالاعتبار، يعني اين امكان اخص به شرط فعليت يافتن و به اعتبار فعلیت محمول و شرط محمول در مقابل امکان مزبور واقع میشود؛ زیـرا در صورت فعلیت یافتن وجوب میشود، و کتابت به اعتبار مزبور وجوبی میباشد. پس با وصف و اعتبار محمول و وجوب لاحق و به شرط ضرورت و محمول در مقابل این امكان قرار دارد؛ ولي همين امكان كه اكنون وجوب شده ذاتاً بدون در نظر گرفتن وجود ممكن است، و با امكان مشاركت دارد فربما تشاركه في المادة فاء نتيجه نيست. «لكنها» جواب است و فاء سببي است؛ يعني اين ضرورت به شرط محمول با امكان در ماده، يعنى در واقع و نفس الامر مشاركت دارد. دربارهٔ ماده گفته آمد كه ماده به واقع و نفس الامر گفته میشود و جهت نمایانگر آن ماده در ذهن است. جهت چه بسا مطابق با ماده باشد و چه بسا نباشد. ضرورت به شرط محمول و امکان در واقع و نه به حسب وجود با همدیگر مشارک هستند؛ ولی وقتی ماده مقید و موجود شود و فعلیت یابد، که در لکنها آن را بیان میکند، امکان بر وی صادق نیست، گرچه در همین موطن، ماهیت موجودهٔ فعلی از نظر ذات ممکن است. پس با صرف نظر از وجود فعلی کتابت، کتابت برای ماهیت انسان ممکن است، گرچه با در نظر گرفتن کتابت برای وی وجوب دارد. پس در متن واقع بین طبیعت انسان و کتابت امکان واقعی وجود دارد لكنها جواب است؛ يعني اين ضرورت به شرط محمول توصف بتلك الضـرورة مــن حيث الوجود اين وجود، يعني وجوب لاحق، يعني در اين وقت با اين وصف و با اين وجوب لاحق وجب وجوده میگردد و شما در این اشکال میفرمایید که بـرای ایـن انسان کاتب کتابت وجوب دارد و این در حال وجود است؛ ولی سخن ما در ایس قسمت است و بهذا الإمكان من حيث الماهية، يعنى امكان بودنش به حال خود باقى است خواجه در هشرهت این کلام شیخ را که فـرمود: فکأنّـه أخـص بـاز مـیکند، و می فرماید: این امکان نیز همانند دو قسم قبلی از امکان است؛ ولی چون بیشتر مورد کلام و بحث است و در جستجوها و کاوش از این امکان بیشتر گفتگو میشود اسمی خاص روی آن گذاشته شد، و الا فرد نسبت به کلی خود اخص نمی شود، بلکه عام و خاص در اینجا نمی آید. سخن خواجه در اشاهات را آخوند تملخیص کرده است. خواجه فرمود: توصف بهذا الإمكان من حیث الماهیة لا الوجود و أخصیة هذا المعنی من اللذین از دو امكان عام و خاص قبله لیست إلا بضرب من التشبیه و نوع من المجاز و الا هر سه آنها از اقسام امكان جهتی هستند.

## امكان استقبالي

معنای چهارم: و قد یطلق الإمکان علی معنی رابع و هو ما بحسب حال الشیء من 

ایجاب أو سلب فی الاستقبال و هو الإمکان الاستقبالی در منظومه و نیز در بحث تناقض 

اشدادت فرمودند: «الإمکان الاستقبالی هو سلب الضرورات جمیعاً حتی الضرورة بشرط 
المحمول» ضرورت به شرط محمول الآن فعلیت و واقعیت دارد؛ ولی امکان استقبالی 
هنوز در خارج نیامده به لحاظ بعد امکان دارد و هنوز واقع نشده و نگذشته 
است. موجوداتی که قبلاً وجود یافتند و یا اکنون موجودند، وجوب یافتند، و اکنون 
فعلیت و وجوب دارند، و ضرورت به شرط محمول هستند؛ ولی ما از آینده خبر 
نداریم و نمیدانیم که وضعیت این ماهیت ممکنه چه خواهد شد، لذا میگوییم: 
ممکن است. اگرچه از آینده خبر داشته باشیم؛ مثل ماضی به شرط محمول می شود و 
وجوب دارد.

آخوند و خواجه و شیخ فرمودند: این امکان استقبائی طبق بسحث منطق رایج است نه طبق بحث فلسفی. در بحث فلسفی فیلسوف میگوید: اگر چنانچه بینندهٔ یابنده به علل و اسباب و مبادی عالیه آن آگاه بوده باشد در واقع و در موطن تحقق خود وجود آن واجب است و در ظرف تحقق خود لازم الوقوع است، و از آن نمی تواند بیرون رود، پس امکان استقبائی به لحاظ عدم اطلاع و عجز و ندانستن ماست. از این رو وقایع گذشته تحقق یافت و وقایع فعلی ضرورت و فعلیت دارند، و از آینده خبر

۱. شرح هندهت ج۱، ص ۱۵۶، (چاپ دفتر نشر کتاب).

نداریم و لذا میگوییم: خدا عالم است که این محمول برای این موضوع چگونه است؛ یعنی ممکن است، ما که نمی دانیم؛ ولی میگوییم: آن کسی که به علل و اسبابش آگاه باشد می داند که این رشته اسباب در آن ظرف وجودش قطعاً و حتماً به ایس حکم می رسد. پس امکان استقبالی به لحاظ بی خبری ماست، و الا در متن، وجوب است. پس بحث امکان مطلقاً به بی خبری و بی اطلاعی اشخاص این سویی به وجود خارجی برگشت نموده است.

یک وجود است و بود واجب و صمد از ممکن این همه سخنان فسانه چیست اما اگر کسی در افق اعلایی به همه نگاه کند می بیند که «جفّ القلم بما هو کائن» ابرای او امکان راه ندارد، چنان که در روایت جناب صدوق در هایی از جناب رسول الله آمده است وقایع دیروز و امروز و فردا برای کسانی که احاطه به زمان ندارند و ابن الوقت هستند مجهول است، و الا برای کسانی که احاطه به حال و گذشته و آینده دارند، و از وقت و زمان و مکان بالا آمدند، و ابوالوقت هستند، همه وجوب داشته و در جای خود میخکوب هستند؛ ولی جاهل خیال میکند که حقایق نظام هستی به زمان و مکان بستگی دارد؛ زیرا خود متوغّل در زمان و مکان هست، و حقایق نظام هستی را با خودشان قیاس میکنند. حقیقت حقیقت است، و دو دو تا چهار تاست. حضرت رسول په پنجاه سال قبل به حضرت وصی په فرمود: من الآن می بینم که محاسن شریف شما به ضربت ابن ملجم به خون سرتان خضاب شده. و واقعاً یک

١. براي منابع حديث به ج ١، ص ٩١ علم اللين، به تحقيق بيدار مراجعه كنيد.

خدا رحمت کند یکی از آقایان را! وی مردی مراقب خودش بود و کشیک نفس میکشید و حرفش و چانهاش را عقل میگرداند، و مطلقاً عقلانی بود، به حضور شریف وی رفتم دیدم خیلی در حالت هیمان است. عرض کردم: چه شده؟ فرمود: من اینجا نشسته بودم، دیدم یک آیهٔ قرآنی در یمین و یسار من سان داده می شود. این تمثلات برای انسان پیش می آید. جناب عالی که راه بیفتید و ان شاه الله که راه افتادید و تصفیه شدید، خودتان را مرآت

و قد يطلق الإمكان على معنى رابع و هو ما بحسب على الشيء من إيجاب أو سلب في الاستقبال و هو الإمكان الاستقبالي لكون ما ينسب إلى الماضي والحال من الأمور إما موجوداً أو معدوماً. حوادث گذشته و حال به وجوب واقع هستند و اين روشن است اما دربارهٔ آينده چطور؟ فالضرورة قد أخرجه يعنى ماضى و حال را به اين لحاظ، ضرورت از امكان به وجوب و يا امتناع برده است من حاق الوسط إلى أحد الطرفين حوادث گذشته و حال از امكان به در آمده است و كذلك أعتبره يعنى امكان استقبالى را

 وجود قرار میدهید و میبیند که و قایعی که باید بیاده شود، مطابق همتنان پیش می آید و تمثل بیدا می کند، خواه در خواب و خواه در بیداری. به خصوص آن حدیث جناب رسول الله که فرمود: مؤمن که ایمانش قوی شده خوابش کم میشود چه حاجت که در خواب ببیند، بلکه در بیداری میبیند؛ چون ملاک خواب و بیداری و احتضار و غشوه، یک کلمه است و آن، انصراف از این نشأة است. انصراف از این نشأة که پیش آمد حقایق این عالم در صقع نفس انسان متمثل ميشود. ايشان واقعة خوشي براي من حكايت فرمود. نشسته بودم ديدم يك أيه قرأن مي آيد پيش من و خودش را سان مي دهد بعد از چند لحظه ديدم يک خانمي آمده استخاره مي خواهـد. قرآن گرفتم همین آیه آمده این چیست که ایشان از خانهاش راه افتاده این آیه باید براش بیاید و او ببیند که این آیــه خودش را سان میدهد. او در تعجب و هیمان بود، اینها تعجب ندارد. تمثلات و بالاترو بالاتر برای انسان پیش مي آيد؛ چون ماها، يعني من، نوعاً اين دعواها را با خودم دارم؛ چون نچشيدم و به راه نيفتادم اگر بنده خدايس شکاری بکند، خیلی تعجب میکنیم، و حال اینکه اصل در شکار کردن است، اصل در این است که این چشم ببیند اگر نمی بیند باید علاجش کرد؛ ولی ما برعکس اگر فلانی می بیند می گوییم چطوری می بیند و از دیدن وی تعجب ميكنيم. از اين كونه فرمايشها در روايات فراوان ميبينيم. حالا أب كه از سر گذشت چه يك ني چه صد ني. حالا يا پنجاه سال و يا پنجاه هزار سال راجع به امام باقر پنځ در بحاد الاتواد روايت شده است، كسى بـ خـدمت أن حضرت رسید، حضرت پرسید: شما چه کارهاید؟ گفت: من منجم و ستارهشناس هستم، فرمود: آیا می توانی حساب کنی یک آدمی که الآن جای خود نشسته چهارده هزار عالم را سیر کند؟ وی گفت: من این اندازه درس نجوم نخواندم. فرمود: همين مني كه پيش شما نشستم چنين هستم شاهد من اين قدر پول است كه در كيسة سفيد به این صورت در آن گنجه در غرفه خانه تان موجود است. عرض کرد: همین طور است. آب که از سرگذشت چه یک نی چه صد نی. ماکه از اینجا به در آمدیم از غرفهٔ خانه تان و پولتان خبر داریم بیشتر را هم می توانیم؛ چون مجرد است و مقید به زمان و مکان نیست اگر بخواهد پروازکند، پرواز میکند البته به اندازهٔ سعهٔ وجودیاش، این مجرد پرواز میکند. اگر یک گنجشک باشد و بالاتر پرندهای و بالاتر سیمرغ عرش آشیان باشد در این مقام برای او زمان و مکان مطرح نیست. چنین پرندهای برای وی ممکن در متن واقع، واجب است. چه، گذشته و حال و آینده برای وی به حتم و قطع معلوم است؛ ولی به لحاظ بی خبری ما تقسیمات پیش می آید.

فرقة من المنطقيين؛ لأنّ الباتي على الإمكان المصرف أن چيزي كه بـه لحـاظ گـذشته موجود شد از حاق وسط به درآمده است. و «وجب وجوده» شده است؛ اما به لحاظ آينده ليس إلا المنسوب إلى الاستقبال من الممكنات التي يجهل حالها عبارت در الشادات و منظومه این طور است. مراد آن است که حال آنها معلوم نیست که آیا مـوجودند ايكون موجودة إذا حان وقتها أم لا؟ اين دنبالهاش را مرحوم آخوند نياورده است؛ چون مجهول است؛ نمي داند به وقتش اين واقعه تحقق پيدا ميكند و يـا نـه، لذا مـيگويد امكان استقبالي است تا ببينيم چه مي شود. و من اشترط منهم في هذا أن يكون معدوماً في الحال اين اشكال بر فرقهٔ منطقين است: گروهي در اينجا، يک امكان استقبالي را أوردند، اين لفظ استقبال ايشان را وادار كرده كه بكويند امكان استقبالي مشروط است به اینکه الآن موجود نباشد؛ چون امکان استقبالی است. پس الآن باید معدوم بـاشد. بنابراین این شرط که الآن باید موجود نباشد زاید است؛ زیرا فقد غفل این آقایی که شرط كرده أنّ حسبانه اين گمان و پـندارش أنّ جعله موجوداً قد أخرجــه إلى ضــرورة الوجوب حسبانش اين است كه اكر ما بكوييم الأن وجود داشته بـاشد شيء بــه ضسرورت وجدود متصف می شود و از امکان استقبالی می افتد و ضرورت با امكان استقبالي نسمي سازد. خبر «حسبانه» «أت مثله» است. «مثله» فاعل «آت» است؛ يعنى آتٍ مثله هاهنا إذ فرض العدم الحالي أيـضا يـخرجــه إلى ضــرورة العــدم فإن استضرّ بذلك فيستضرّ بهذا فترجيع أحدهما على الآخر ليس من مـرجّـع. حـالا اكـر شرط امكان استقبالي أن است كه بايد اكنون موجود نباشد، پس اكنون بـايد مـعدوم باشد، و ضرورت عدم بر او صادق است، پس باز از امکان استقبالی به در می آید. پس اگر امکان استقبالی با وجود حالی منافات داشته باشد ضرورت عدم نیز باید مزاحم امكان استقبالي باشد.

و هذا به آن فرمایش خواجه، که میفرماید: امکان استقبالی به جهت جهل ما بـه واقع است و گرنه متن واقع وجوب است، اشاره میکند. و هـذا، یـعنی ایـن امکـان استقبالي سر سطر، اول مطلب است. قول يناسبه النظر المنطقي والأنظار البحثية. با قال و قيل منطقيو الفاظ و در پشت پرده و حجاب بودن اين سخنان پيش مي آيد.

و أما التحقيق الفلسفي فيعطي أن الممكن في الاستقبال أيضا؛ يعنى امكان استقبالى مثل گذشته و حال است، در متن نظام هستى تفاوتى بين آنها نيست لا يتجرد عن إحدى الضرور تين الوجوب باعتبار أحد الطرفين والامتناع باعتبار مقابله من جهة إيجاب العلة له كما في الحال. همان گونه كه در حال علت موجود باشد تحقق پيدا مىكند و الا در كتم عدم است، در آينده نيز چنين است و در متن واقع فرقى پيش نمى آيد فياذن معنى الإمكان واحد چه بفرماييد عام چه خاص چه اخص چه استقبالى، اينها همه امكان هستند و روى جهات بحث، و از نظر بحث منطقى و اطلاع نداشتن ما و عنايت به بعضى از قضايا، كه بيشتر مورد حاجت ما واقع مىشود، اسم گذارىها و دسته بندى هايى مىشود؛ ولى همه آنها امكان جهتى اند. و در اين جهت همه شريكند. يتساوى فليى مىشود؛ ولى همه آنها امكان جهتى اند. و در اين جهت همه شريكند. يتساوى فسبته إلى ما بحسب الحال أو الاستقبال للمكن فرقى ندارد.

نعم، الصدق والكذب لا يتعينان، مرحوم حاجى در منظومه و خواجه نيز همين جمله را دارند. «لا يتعينان»؛ يعنى اين زير سر جهل ماست و الا وقتى عالم بوده باشيم به لحاظ آينده هم صدق و كذبش محقق است، همان گونه كه صدق و كذب گذشته محقق است؛ زيرا اگر محقق باشد و شما هم بگوييد محقق است، صادق هستند وگرنه كاذب هستيد و تحقق در آينده براى عالم به آن مثل تحقق در گذشته است. بله، حوادث «لايتعينان» حوادث نسبت به ما تعين ندارد في الإمكان الاستقبالي آن هم عندنا، فإن الواقع في الماضي والحال قد يتعين طرف و قوعه و يكون الصادق والكاذب بحسب المطابقة و عدمها واقعين كه معلوم است و أما الاستقبالي نه خير، معلوم نيست ولو در متن واقع، يا ميشود و يا نميشود. و اينجا كتاب ما اين طور ميباشد كتاب شما هم همين طور است. كه «عدم» ندارد. غلط بدى دارد بايد «عدم» داشته باشد: أما الاستقبالي قد نظر في عدم تعين أحد طرفيه.

در اشلاات و منظومه به تصحیح قیاسی همه «عدم» را انداختند یا بگوییم دست حروف چین افتاده و او انداخته است، بیچاره حروف چین!

أما الاستقبالي فقد... أهو كذلك في الواقع أم لا عذر خواهي ميكنيم.

و هذا أيضاً بالقياس إلى علومناكه اصلاً أنجا گـفتيم «لا يتعيّنان» هـمين حـرف را مىخواستيم بگوييم إلى علومنا الغير المحيطة بما في الآزال والآباد جميعاً و الا أن كسى که از ازل و ابد خبر داشته باشد برای او امکان راه ندارد هر چیزی برای خودش و در جای خودش قرار دارد، به خلاف علوم المبادی و اوائل الوجود، که آنها به ازل و ابد أگاهي دارند فانَّ علومهم عليَّة إحاطية إيجابية بتيَّة لا أنها انفعالية؛ چون در مبادي عاليه علم انفعالی نیست، انفعالی آنجایی هست که باید کسب کند و نداند و تحصیل کند. در اشارات و منظومه به تفصيل دربارهٔ علم فعلي خوانديم. علم فعلي علت پيدايش شيء در خارج است. و علم انفعالی آن است که از شیء استفاده میشود؛ مثلاً آنجا مـثال زدیم که این آقای معمار اول صورت بنا را در خودش میسازد و هر فاعلی فعل و اثر خود را اول در نظر میگیرد، و صورت بنا را در ذهن خود رسم میکند. و آن گاه خارج را بر طبق آن صورت ذهني ميسازد. پس من اين علم فعلي را نمي دانم، بلكه بنا از آن مطلع است؛ زیرا وی خود آن را ساخته و از آن مطلق است و پس از آنکه وی آن را در خارج پیاده کرد و بنا را ساخت من هم به آن علم پیدا میکنم. پس از ناحیهٔ وی علم فعلى است و در ناحيهٔ من كه صورت بنا در ذهن من اثر گذاشته است انفعالي است، و علم وی علت ایجادی شیء خارجی بود گرچه علم بنّا علم تامه آن صورت نیست؛ ولى در بارى تعالى، علت تامه است. لاأنّها انفعالية إمكانية ظنيةإنما الإمكان والظنن بحسب حال الماهيات الغير المستدعية لشيء من طرفي الوجود و العدم چون بر ايشان روشن نیست میگویند امکان دارد «و هو» ضمیر به امکان استقبالی بـرگردد؛ یـعنی استقبالي «لا ينفك» عن إيجاب الوجود الناشيء من اقتضاء السلب التام»، يعني امكان استقبالي به حسب واقع با علت تامه وجوب دارد، و اگر علت تامه وي تحقق پيدا نكند عدم وی ضروری است، والجمهور یظنونه کذلك في الواقع، جمهور منطقین خیال میكنند که به حسب واقع امكان است، در حالی که به ایشان میگوییم از خودت داری خبر می دهی و به لحاظ برداشت خودت، امكان میگویی؛ اما واقعش امكان نیست والتحقیق یاباه واقعاً امكان نیست. لأنّ الممكن ممكن بذاته واجب لوجود علته و ممتنع بعدمها فما لا یعلم من الممكن إلا الإمكان فلا یتصور أن یعلم منه أنه واقع أم غیر واقع اما آن کسی که عالم است چطور و إن علم وجود سببه کان وجوده واجباً لا ممكنا و إن علم عدم سببه کان عدمه واجباً لا ممكنا فإذن یک حرف کلی آن است که جاهل و غیر عالم بر این موارد ممکن اطلاق میکند فإذن وجود الممکنات باعتبار السبب واجب چه گذشته و چه حال و چه آینده، وجود ممکن به اعتبار سبب واجب است، گرچه در مباحث فنی خودمان به یک لحاظی تقسیم میکنیم و میگوییم آن امکان خاص است و آن اخص، و آن دیگری علم و این امکان استقبالی است. این تقسیمات زیر سر عدم و بان احمد و علمنا وجود المباب شیء واحد و علمنا وجود اسباب را قطعنا بوجود ذلك الشیء حتی در آینده هم لأنه صار واجبا باعتبار وجود أسباب.

والأول تعالى يعلم الحوادث المستقبله بأسبابها آنجا ديگر امكان راه ندارد لأن الأسباب والعلل ترتقي إلى الواجب الوجود و كل حادث ممكن فهو بسببه واجب و لو لم يجب بسببه لما وجد و سببه أيضاً واجب بغيره تا برسد به مسبب الاسباب من غير سبب إلى أن ينتهي إلى مسبب الأسباب من غير سبب فلما كان هو عالماً بترتيب الأسباب كان عالماً بلا وصمة شك يعتريه. ايشان دلش تب تب نمى كند كه از او سؤال كنيم بكويد ممكن مى گويد اين است و ليس الا، وى وصمه و عيب و نقص شك را ندارد. وصمه يعنى عيب و نقص.

اکنون مثال میزند «والمنجم» یعنی عالم به احکام نجوم که در مباحث هیئت در روزهای پنجشنبه و جمعه گفته شد. اگر بحث ریاضی باشد هیئت، بحث ریاضی است؛ ولى اگر بحث در به دست آوردن اوضاع و احوال عالم باشد؛ يعني از اوضاع كواكب به وسيلة قرب و بعد و نسبشان، انسان حوادث عالم زمين را استفاده كند نجوم است. اصلش درست است و حرفی نیست و گزاف آفریده نشدند؛ زیرا تأثیر اجرام علوی برای همه واضح است؛ چون این هواست که گرم می شود و آفتاب است که به ما نزدیک شده و دارد هواگرم می شود و اگر آفتاب دور شود هوا سرد می شود و یا ماه بدر میشود جزر و مد دریا پیش میآید إلی ما شاءالله. این حوادث عبث نیست؛ ولی سخن در آن است که آیا کسی میتواند به طور قطع از همهٔ احکام و نسب و اوضاع و علل مطلع شود؟ ولي در رياضيات چنين نيست. مرحوم آسيد ابوالحسن اصفهاني در تحرير خوب بين نجوم و هيئت فرق گذاشت: هيئت رياضي است و حساب ميكندكه ماه به افق این خطه سی روز یا بیست و نه روز است. مستخرج باید سعی کند تا در حساب اشتباه نکند و هشت از دوازده پنج نیاورد، اگر اشتباه از ناحیهٔ او نباشد متن واقع مطابق حساب واقع پیاده میشود؛ ولی عالم نجومی چون به آن بطنان حقایق پی نبرده که بتواند خبر دهد، لعل این دو کوکب که الآن این طورند یک کوکب دیگر با یک وضع دیگر این را خنثی کند. چه میداند! به خلاف مسائل ریاضی. مسائل ریـاضی حساب است و دو دو تا چهار تا می شود. ایشان بحث را آورده روی منجّم اگر از منجم در احکام نجومی سؤال کنید به اینکه آیا در این گونه امور قاطعی؟ میگوید: نه خیر. اینها مسائل نجومی است. این به حسب کاوش، استقرا و تـفتیش و از تـجربههای ديگران تا اين اندازه به دست آورديم.

والمنجّم لمّا تفحص عن بعض أسباب الوجود و لم يطّلع على جميعها لا جرم يمحكم بوجود الشيء ظنّا و تخمينا؛ لأنّه يجوّز أنّ ما اطّلع عليها ربما يعارضه مانع يك كوكب ديگرى بالاتر مانع باشد. فلا يكون ما ذكره كلّ السبب، بل ذلك مع انتفاء المصادمات والمعارضات، فإن اطلع على أكثر الأسباب قوى ظنه و إن اطلع على الكلّ حصل له العلم، كما يعلم في الشتاء أنّ الهواء سيحمى بعد ستّه أشهر؛ وسط زمستان يقين دارد كه شش ماه

ديگر هوا گرم مى شود. سير آفتاب محفوظ است و خبر دارد لأن سبب الحمي كون الشمس قريب المعرّ من سعت الرأس، ذلك في وسط البروج الشمالية بروج شماليه كه ۶ برج است: حمل و ثور و جوزاء و سرطان و اسد و سنبله. آخر جوزاء و اول سرطان وسط بروج شمالى است. وقتى خورشيد در وسط اين بروج شمالى قرار گرفت هوا خيلى گرم مى شود لسكّان الأقاليم الشمالية و يعلم (منجم) بحكم الأوضاع السماوية و عادة الله فيها نه يعنى ضابطه و قاعدة نظام هستى و سنة التي لا تبديل لها أن الشمس لايتغير مسيرها و أنها ستعود إلى الأسد برج اسد مى رسد به قبلب العقرب، آن وقت درس را تعطيل كنيد؛ اشكال ندارد. بعد هذه المدة و سنزيدك إيضاحاً لهذا من ذي قبل في كيفية علم الله تعالى بالمتغيرات إن شاء الله تعالى.

### امكان استعدادي\*

بحث منطقی امکان در منطق قضایا را به بسیط و مرکب تقسیم کردند. قضایای بسیط دارای موجبه و سالبهاند، و قضیه یا موجبه است، و یا سالبه؛ ولی قضیه مرکب هم سالبه است و هم موجبه، زیرا مرکب، از دو قضیه تشکیل شده است که یک قضیه آن مصرح است و قضیه دیگر با جهت، به آن اشاره می شود و اسم گذاری قضیه مرکب از موجبه و سالبه بر همان قضیهٔ مصرح است، لذا هر مرکبی هم موجبه و هم سالبه است و در اسم گذاری، جزء اولش ملحوظ است. در بحث امکان، امکان عام از بسایط است و یا امکان خاص از مرکبات؛ یعنی قضیهٔ امکان عام یا سالبه است و یا موجبه، ولی امکان خاص از دو قضیهٔ ملغوظ و قضیهٔ دیگر مورد اشاره تشکیل شده است که سلب و ایجاب آن به جهت همان جزء مصرح است. بنابراین قضایا بر طبق بحث شمسیه، سیزده قضیه است. وی فرمود: «و القضایا الموجبة التی جرت العادة بالبحث عنها و عن أحکامها ثلاث عشرة قضیه، منها: بسیطة و هی التی حقیقتها ایجاب فقط أو

 <sup>\*</sup> درس صد و پنجم: تاریخ ۶۸/۳/۹

سلب فقط، و منها: مركبة و هي التي حقيقتها مركبات تتركب من إيجاب و سلب». هر قضيهٔ مركبهٔ موجهه ايجاب و سلب را داراست و تسيمه به لحاظ جزء اولش است. «و البسايط» كه يا ايجاب فقط يا سلب فقط هستند «ستّة». «السادسه» ششم آنها «الممكنة العامة». دراين ممكنة عامه كه در عبارت ديروز اشاره هم داشتيم امروز هم روشن تر میشود یک وقتی میگوییم عام و خاص، و به لحاظ منطقی حسابش را میکنیم و یک وقتی عام و خاص میگوییم و مراد اصطلاح مردم عام و مردم خاص است. در کتاب اشادات خواجه و به وزان او ملا قطب در شرح مطالع <sup>۱</sup> و نیز در شمسیه <sup>۲</sup> و در حواشی آن همین مطلب آمده است که یک وقت مراد از عام و خاص، مردم عام و خاص هستند؛ مراد از مردم خاص، حكما و علما هستند و مراد از مردم عام، جمهور مردم و عوامند «الممكنة العامة هي التي يحكم فيها بـارتفاع ضـرورة المـطلقة عـن الجـانب المخالف». ضرورة مطلقه در مقابل وقت و وصف و حين و اين جور چيزها بود. مراد از جانب مخالف حكم، يعني هر چه كه در قضية مصرح است؛ اگر ايجاب است پس سلب مخالف حکم است. شما ضرورت سلب را بردارید و اگر جانب مصرّح و موافق سلب است مخالف آن ایجاب است و شما ضرورت ایجاب را بردارید. پس انتفای ضرورت جانب مخالف اعم است، خواه برداشت و انتفای سلب باشد و یا ایجاب، که در این صورت ضرورت ایجاب و یا ضرورت سلب برداشته می شود. در قضیهٔ «الف ب هست» «بالإمكان العام» جانب مخالف قضية «الف ب نيست» است. پس شما بگویید سلب ب از الف ضرورت ندارد، در این صورت معنا چنین شد: «خود الف ب هست»، ممتنع نیست، ولی «آیا الف ب هست حتماً؟» و یا گاهی هست و گاهی نیست؛ يعني بستكي به علت دارد. بايد مورد فحص شود؛ اگر ايجاب طرف موافق ضرورت داشت واجب و الا ممكن است. و اكر قضية ممكنة عامة سالبه بود: «الف ب نيست بل

قطب الدين رازى، شرح مطالع، ص ١٥١، (انتشارات كتبي).

۲. کاتبی، شرح شمسیه، ص ۱۰۵ (منشورات رضی).

الامكان العام»، در این صورت جانب مخالف آن: «الف ب هست» و سلب ضرورت از آن، یعنی ثبوت الف برای ب ضرورت ندارد. پس در جانب موافق دو احتمال می رود:

۱. یا الف ب نیست؛ یعین حتماً ب نمی باشد. این ممتنع، و اگر گاهی الف ب نیست، و گاهی با علت، الف ب می شود گرچه الآن نیست ممکن می باشد. اما در ممکنهٔ خاصه دو قضیهٔ ایجاب و سلب از ممکنهٔ عامه با هم تلفیق می شود و از تلفیق آن دو قضیهٔ مرکبه ای به نام ممکنهٔ خاصه تشکیل می شود. در شمسیه فرمود: «أما المرکبات فسیم... و السابعة الممکنة الخاصة هی التی یحکم فیها بار تفاع الضرورة المطلقة» همان معنای مطلقه «عن جانبی الوجود و العدم جمیعاً» که آن دو قضیهٔ ممکنهٔ عامه است «و هی سواء کانت موجبة کقولنا: بالإمکان الخاص کل إنسان کا تب أو سالبة کقولنا: بالإمکان الخاص لا شیء من الإنسان بکا تب»؛ فرق ندارد، چه موجبه و چه سالبه. در هر دو می گوید که ثبوت محمول برای موضوع ضرورت ندارد پس محمول برای موضوع ضرورت ندارد پس

سؤال: ممكنة خاصة سالبه با موجبه چگونه از هم جدا مى شوند؟ به هر حال، ممكنة خاصة موجبة مصطلح است يا نه؟ پاسخ: با آنكه هر قضيه ممكنه خاصه كه از مركبات است هم موجبه است و هم سالبه و به حسب معنا هم حق اين است كه هيچ كدام از موجبه و سالبه بر آنها اطلاق نشود؛ زيرا هر دو را داراست؛ ولى به لحاظ جزء مصرح و جزء اول قضيه به آن موجبه و يا سالبه مى گويند، گر چه در تحليل همين قضية ممكنة خاصه از وى دو قضية موجبه و سالبه بيرون مى آيد. و الا به حسب مؤدى و معنا هيچ تفاوتى ندارند. «فتركيبها» تركيب ممكنة خاصة «من ممكنتين عامتين؛ إحداهما موجبة و الأخرى سالبة» پس دو تا قضية موجبه و سالبة ممكنة عامه راكه در هم ادغام و تركيب و تلفيق كنيم يك ممكنة خاصه مى شود. اكنون كه معناى ممكنة عامه و خاصه جهتش روشن شده و گفته آمد كه قضية ممكنه عام و اگر موجبه باشد عامه و خاصه جهتش روشن شده و گفته آمد كه قضية ممكنه عام و اگر موجبه باشد سلب ضرورت از جانب سلب مى شود و ضرورت جانب مخالف، يعنى نفى

ضرورت از سلب میشود و اگر سالبه باشد نفی ضرورت از وجود و ثبوت میشود و از تلفیق این دو مرکبه ای به نام ممکنهٔ خاصه پدید می آید در این صورت روشن شد که ممكنة عامه اعم از ممكنة خاصه است؛ يعني همان طور كه حيوان و انسان عام و خاص هستند هر كجا عام هست خاص نيست، زيـرا حـيوان در فـرس هست، ولي انسان در آنجا نیست؛ اما هر کجا خاص باشد عام موجود است؛ هر کجا ممکنهٔ خاصه باشد دروی دو قضیهٔ ممکنهٔ عامه وجود دارد، ولی هر کجا قضیهٔ ممکنهٔ عمام باشد، چون یک قضیه بیش نیست ممکنهٔ خاصه به دلیل نبود قضیهٔ دیگر، عامه تشکیل نشده است، تنها در آنجا، که دو ممکنهٔ عامه تلفیق شوند، ممکنهٔ خاصه هم موجود است. پس عام و خاص بودن آن دو نیز معلوم شد پس نسبت بین ممکنهٔ عامه و خاصه به اصطلاح منطقی چنین است و این امکان خاص، اخص از امکان عام است. اینکه در عبارت داشتیم عام و خاص، و دنبالهاش فرمود به نظر عامی و خاصی، مراد همان است که در کتاب عنوان شده است؛ یعنی در نظر عامهٔ مردم و در نظر خاصهٔ مردم، و عامي منسوب به عام و خاص منسوب به خاص است، عامهٔ مردم، همان گونه که خواجه و آخوند فرمودند، وقتی در قسضیهای بخواهند بـرسانند کـه الف ب هست میگویند ممکن است؛ یعنی سلب و انتفا و عدم آن ضرورت ندارد و ممکن است یعنی ممتنع نیست، ممکن نیست یعنی ممتنع هست. چیزی را که عامه میگویند ممكن است، يعني ممتنع نيست. واجب هم ممتنع نيست، ممكن هم ممتنع نيست پس هر دو را شامل میشود. بنابراین ممکن است، هم واجب را شامل میشود و هم ممكن را، و مىگويند: اين ممكن نيست، يعنى ممتنع است. فرمايشهاي عامه ايسن طور است. اما آن معنای سلب ضرورت طرفین تلفیقی که از دو قضیهٔ عامهٔ مرکبه، که هر از دو جانب قضیه ثبوت و سلبش ضرورت نداشته باشد، عامه آن را متوجه نیستند و این امکان خاصی است و مربوط به حکما و اهل علم است، لذا میگوییم بین این دو قضیه عام و خاص است. پس به نسبت به بحث منطقی، اولی را عام گفتید و دومی را

خاص. هر وقت دومي صدق آمده اولي صدق ميآيد، ولي عكس به لحاظ عامي و خاصی می فرمایید: اولی ممکن عامه است. عامه این معنا را می فهمند و اینجا کاری به نسبت ندارد و دومی را می فرمایید: خاصی. خاصه این معنا را می فهمند این کاری به نسبت ندارد. لذا در عبارت فرمود: «هذا أخص من الأول» به عرض رساندم كه ايس اخص با آن حرف منافات ندارد که میخواهیم قسم سوم امکان را بگوییم امکان اخص است این امکان اخص و امکان خاص و عام در کتاب ملحوظ نظرتان مربوط به فهم عام و خاص و اخص از مردم يعني علما و حكما است. و عام و خاص بين قضايا با تقریری که قبلاً گذشت حرف دیگر است، حالا به کتاب نزدیک شویم عبارت کمی مندمج است: «في استقراء المعاني... الجمهور». مِيخواهيم بگوييم عامي، قوله: «بالجملة ضرورة» خبر باشد براي «امتناع» قوله: «لا على أنّ هناك طبيعة جامعة» دفع و دخل مقدر است نه اینکه بین آن واجب و ممتنع بخواهید امر مشترکی بیاورید که بگوییم: «یقع علی الواجب و ما لیس بواجب»، یعنی واجب و ممکن امر جامعی بين اين دو بوده باشد، معنا ندارد، «قوله: ليس هو مادة بيل جهة». عرض كرديم ماده مربوط به خارج و مورد است و حرف در جهت است، «قبوله: ثم انصرف» میخواهیم از معنای عام سلب ضرورت جانبین شود دو تا ممکن را پهلوی هــم بـنشانيم و تـلفيق كـنيم. حـالا تک تک مـمکن عـامي بـود و يک بـار مـوجبه و یک بار ممکن سالبه میگشت. حالا میخواهیم دوتایی را با هم تلفیق كنيم تا امكمان خماص شود. قوله: «ذلك المعنى» گفتيم در امكمان عمام ضرورت جانب مخالف ملحوظ است و البته در دو قضیه، جانب مخالف بستگی به ملفوظ قبضیه دارد «قوله: تخلّی عن الواجب» برای اینکه شما می فرمایید: ثبوت محمول از موضوع سلب كرديد، و طرف مقابل ميگويد كه اينكه صورت سلب است محمول را از موضوع سلب كرديد كه الف ب نيست طرف مقابل ميگويد كه ثبوت محمول برای موضوع ضرورت ندارد، با وجوب نمیسازد پس در سلب تخلّی عن

الواجب و اگر طرف مقابل را بگیرید و ضرورت آن را سلب کنیم چون آن طرف ایجاب است و ضرورتش را سلب باید کرد ثبوت ب برای الف ضرورت ندارد پس از واجب کنار کشیده است.

این معنای امکان استعدادی در مرحلهٔ سابعهٔ کتاب هسفلا دربارهٔ قوه و فعل آمده است و آنجا میدان امکان استعدادی خیلی به خصوصیات و جزئیاتش پیاده میشود، به خصوص فصل شانزدهم مرحلهٔ هفتم در این امکان استعدادی است که الآن عنوان مى فرمايد: «فصل في أنّ كل حادث يسبقه قوة الوجود و مادة تحملها». چند بار اشاره کردیم که مرحوم آقای شعرانی خیلی شریف و شیرین دربارهٔ این امکان استعدادی گفتگو میکرد. وی میفرمود: امکان استعدادی دال و بیانگر و زبان برای وحدت صنع است. شیخ هم در اوایل طبیعیات شفه ۱ از این وحدت صنع پیش آمده است. امکان استعدادی قوه و منهٔ نهفته در سرشت این دانه گندم است؛ وقتی در رحم زمین قرار گرفته میبینید که گندم میروید هر دانهای حبهای و هستهای و به نطفهای بر میگردد به دلیل آنکه از انسان یا حیوان یا نبات عصاری شده است. دوباره همان میشود گندم. از گندم عصاری شده، کم کم باردار شد، و خوشه گردید پس به گندم رسید و همین وحدت صنع را امکان استعدادی تأمین میکند و این وحدت صنع در تسحت تــدبیر متفرد به جبروت است، و همه مسخّر وی بوده و در مسیر خـویش هستند و هـیچ خطایی در کار آنها نیست.

ديروز بحث بلند و شريفي در بحث خصوص الحكم داشتيم، همانطور كه در حكمت متعاليه اين كتاب نيز بعداً خواهد آمد و ثابت مي شود كه بدن مرتبة نازلة نفس است؛ يعنى «النفس كمال أول لجسم طبيعي آلي ذي حياة بالقوة». نفس اين جسم را حيات داد، پس جسم بشرط لا، حي است. جسم، يعنى اين بدن حي و شاعر و مدرك

١. ج ١، مقالة ١، فصل ١٣ و ١٤، ص ٢٥\_٣٣. (ط ١).

مراد درس بعد از ظهر جناب استاد است که شرح فصوص اللحکم قیصری را تدریس می فرمودند.

است و همان طوری که بدن مرتبهٔ نازلهٔ نفس ناطقه هست به برهان ایقانی و دل چسب در این کتاب ثابت می شود که عالم شهادت مورد مشاهده، مرتبهٔ نازل ماورای طبیعت است و در کتابهای اصیل اصول عقاید نوشتند که عقل در تمام موجودات ساری و دوانیده است و این عقل، ادراک و شعور است؛ چون عالم شهادت، یعنی عالم جسم و جسمانی و نشئهٔ دنیایی مرتبهٔ نازلهٔ عالم ماورای طبیعت است، و ماورای طبیعت آخرت است و فوان الدار الآخرهٔ لَهی العَیوانی، در آیه شریفه از آن به «حی» تعبیر نفرمود، بلکه به تعبیر مبالغهای آن را حیوان نامید و چنین نیست که این عالم دانی از او بریده بوده باشد، بلکه این بدن آن است. اینکه مشهود ماست، بدن عالم ماورای طبیعت و حی است لذا یکپارچه حیات و یک پارچه ادراک است. امکان استعدادی خیلی میدان دارد و حرف میخواهد. البته جان پاک آقایان، میخواند که امکان استعدادی در دل هر ذره موجود است اگر انسان کتاب وجود هر موجودی را فهمیده ورق بزند می بیند که تدبیر و شعور و علم و اراده و قدرت و حساب و کتاب در این ذره نهفته است که به سیر تکاملی خودش پیش می رود و تا آخر. الآن داریم این قسم امکان را میگوییم.

ثم قد يطلق الإمكان و يراد به الإمكان الاستعدادي كه مرادف با امكان وقوعى است. الذي هو تهيّو المادة و استعدادها لما يحصل لها من الصور و الأعراض و هو كيفية استعدادية، مثل اينكه به جاى «كيفية استعدادية» بگوييد «كيفيه وجودية». اين كيفيت وجوديه مربوط به عالم ماده و طبيعت خارج و قوه و منه بوده و مربوط به نسبت نيست. نسبت، يعنى جهت. پس امكان استعدادى، مثل ديگر امكانها مربوط به جهت نيست، بلكه من عوارض المادة تقبل التفاوت شدة و ضعفاً الآن نطفه است از صورت انسانى خيلى دور است و علقه نزديك تر مى شود و مضغه نزديك تر و هكذا الآن كودك است و نمى تواند كاتب باشد بعد رشد مى كند و مراهق شده قوه و منه پيدا كرده كه مكتب برود. الآن پله پله دارد به نوشتن نزديك تر مى شود و استعداد قوى تر شده و

از ضعف به شدت مىرسد. بحسب القرب من الحصول و البعد عنه، لأجل تحقّق الأكثر و الأقل مما لابد منه.

دفع و دخل مقدر: آیا از معانی جهت نیست؟ جواب می دهد: و هو لیس من المعانی العقلیة الانتزاعیة التی لا حصول لها خارج العقل مثل امکان به معنای جهت و مادهٔ ذهنی کالسوابق من معانی الإمکان معانی امکان عامه و خاصه و استقبالی بل إنه مما یحدث بحدوث بعض الأسباب و الشرائط، یعنی مربوط به عالم جسم و جسمانی است و به خواست خدا در مرحله قوه و فعل و نیز در همین جا هم بحث امکان گفته می شود.

ای کاش اینها در یک جا جمع می شد که ما دربارهٔ این اقسام امکان که این امکان در موجوداتی موجود است که دارای امکان ذاتی اند پس آن موجودات دو امکان دارند: ١. امكان ذاتي كه با همه ما سوى الله شريك است و آنها همه امكان ذاتي دارنــد؛ ۲. امکان استعدادی که این سلسله موجودات مادی و طبیعی متحرک قابل کمال علاوه بر آن دارند، ولي اين امكان استعدادي در عقول و در مفارقات محض و ماوراي طبيعت راه ندارد. بل إنه مما يحدث بحدوث بعض الأسباب و الشرائط و ينقطع استمرار. بحدوث الشيء. وقتى شيء به فعليت رسيد امكان استعدادي وي از بين ميرود، و اکنون امکان استعدادی فعل شده است و البته ممکن است امکان استعدادی برای چیز ديگر داشته باشد؛ ولي أن حرف ديگر است كزوال النقص بعد حصول التام و رفع الإبهام عند تعيين الأمر على ما في فلسفتنا؛ يعني بنا بر اصالت وجود. منتها الآن يك اشارهاي رمزي فرمود كه بعدها باز مي شود من أن نسبة المادة باستعدادها إلى الشبيء الحادث نسبة النقص إلى التمام. نسبت ماده به صورت نسبت نقص به تمام است ايس روى حساب اصالت وجود و وحدت شخصي وجود و ذات مراتب بودن وجود است بنا بر فلسفة ما. ميگوييم هيولا واحد شخصي نيست همان طور كه طبيعت در حركت است هيولا هم به طبع او در حركت است به خلاف ظاهر بحث مشاء كـه هـيولا را واحـد

شخصى مىداند و صور متعدد را بر روى او منتقش، كه بعد بحث أن مى آيد. كما سيتضح في موعده \_ إن شاء الله تعالى \_ و هذا الإمكان لا يعد من الجهات، بل يجعل محمولاً او جزئه.

## فصل هشتم: فيه إرجاع الكلام إلى أحكام هذه المفهومات العقلية التي هي مواد العقود على أسلوب آخر\*

این فصلها دربارهٔ احکام مواد عقود و جهات سه گانه وجوب و امکان و امتناع بود، مطالبی را در هر فصلی بیان فرمودند. این فصل هم باز دربارهٔ همین مواد هست که به فرمایش ایشان «علی أسلوب آخر» احکامی بر این عناصر قضایا به لحاظ واجب بالذات و واجب بالغير و واجب بالقياس إلى الغير مي أورد و همچنين در أن دو، يعني امتناع و امكان به اين لحاظ بحث مي شود. در بدو امر فرمود: چون جهات و مواد سه قسمند؛ یعنی عبارتند از: واجب و ممکن و ممتنع، و إن شئت قلت: امکان و وجوب و امتناع، كه جهات و عناصر هستند، أكر بخواهيم تقسيم بالذات و بالغير و بالقياس الي الغير را در هر يک از اينها بياده كنيم روشن است كه جهات سه قسم است و هر يک از اينها كه به بالذات و بالغير و بالقياس إلى الغير تقسيم شدند اينها هم سه قسمند مجموع نه قسم میشود، جز اینکه شبیه آن فرمایشی که در ابتدا راجع به تقسیم سه گانهٔ جهات در اوایل فصل همین منهج فرمود که جهات را به نظرهٔ اولی بخواهیم چنين مي شود كه «كل مفهوم بحسب ذاته إما أن يقتضي الوجود مثل الواجب، أو يقتضي العدم مثل الممتنع أو لا يقتضي شيئاً منها، مثل الامكان. و حالا احتمال هم بدهيم كه أولا یقتضی شیئاً منهما. در وجوب و امتناع صحیح نیست و این احتمال چهارم نـقیض احتمال سوم است که چیزی اقتضای وجوب و امتناع کند، مردود است گر چه در نظرهٔ بدوی چنین احتمالی میرفت، ولی بعد از اندک التفاتی آن احتمال مردود می شود،

درس صدو ششم: تاریخ ۶۸/۲/۱۳.

گرچه دستهبندی لفظی و عبارت چنین احتمال را راه بدهد، ولی بــلافاصله عــقل در قبال آن میایستد و آن را رد میکند. در اینجا احتمال بدوی نه احتمال ا ست که هر كدام از امتناع و وجوب و امكان يا بالذات هستند و يا بالغير و يا بالقياس إلى الغير. مجموع نه قسم میشود. بعد در مقام تفصیل و التفات در حساب رسی مییابیم که امكان بالذات با امكان بالغير معنا ندارد، زيرا اگر امكان در ذات خود ممكن هست، امكان بالغير، كه امكان از ناحية غير به وي تزريق شود، معنا ندارد و تحصيل حاصل است، ولي در ماهيت ممكنه، كه ذات وي امكان داتي دارد، وجوب بالغير پيدا ميكند و از ناحیهٔ علت متحقق میشود و وجوب پیدا میکند، ولی در ممکن ذاتمی امکیان بالغير معنا ندارد. اكنون اگر چيزي واجب است مي تواند امكان بالغير پيدا كند و يا اگر ممتنع بود می تواند امکان بالغیر پیدا کند، گوییم اگر چیزی واجب بـود هـیچ وقت ممکن نمی شود و همچنین اگر چیزی ممتنع بود ممکن نـمی شود، چـنانکه مـمتنع واجب بالذات نمیشود و واجب بالذات ممتنع نمیشود. پس امکان بالغیر در هـمهٔ موارد غلط است، و عقل به این احتمال اجازه وقوع نمیدهد. هشت قسم باقی مي ماند. دربارهٔ واجب بالقياس در فصل گذشته و در شبههٔ ابن كمونه حرف هايي گفته شد اكنون در اين فصل به تفصيل مطالب أن عنوان مي شود. فصل ٨: فيه إرجاع الكلام إلى أحكام هذه المفهومات العقلية التي هي مواد العقود على أسلوب آخر. موضوع فصل ارجاع كلام به اين احكام به روشي ديگر است، إن كلًا من هذه الطبايع العقلية همين مواد عقود احتمالاتی بر میدارند و به نظرهٔ اولی وجوهی پیش میآید فی بادیء الامر أن یکون بالذات أو بالغیر أو بالقیاس إلی الغیر شیء یا واجب بالذات است و یــا واجب بالغير و ممكن است و با علت، واجب بالغير مي شود و يا واجب بالقياس إلى الغير است که این هم واجب است و آن هم واجب است و بینشان تلازم علّی و معلولی نیست، به بیانی که در همین فصل عنوان و تحقیق میشود. در هر صورت این اقسام به نه بالغ مى شود. ثم العقل بعد التدبّر فيها يحكم بأن الإمكان لا يكون بالغيركه اگر امكان بالغیر باشد باید یکی از این عقود ثلاثه: یعنی واجب یا ممتنع یا ممکن، ممکن بالغیر شود و هر یک از این سه گانه بوده باشد، اشکال پیش می آید بل بالذات وبالقیاس إلی الغیر این دو وجه را می پذیرد. پس ممکن بالقیاس إلی الغیر و ممکن بالذات را عقل می پذیرد، اما ممکن بالغیر را نمی پذیرد. بنابرایس یک وجه ساقط شد فسقط من الاحتمالات التسعة واحد فبقی المتحققة منها ثمانیة اعتبارات. ایس یک حرف، اکنون مطلب دیگر را شروع می نماید.

از اینجا تا صفحهٔ بعد («واعلم») فرمایشهایی را عنوان فرمود که خیلی در این مسائل فلسفی برای ما به کار می آید. بعضی از اینها الآن برای ما تازگی دارد، و در کتابهای پیش نداشتیم؛ مثلاً در منظومه و کتابهای دیگر خواندیم که شیء، مصداق معنایی باشد و یا مصدوق آن، و تفاوت بین مصداق و مصدوق بیان میشود. ما با مصداق خو کردیم و با آن مأنوسیم. و گفتیم مصداق در ذاتیات صدق می آید؛ مثلاً ميكوييم: زيد مصداق انسان است؛ يعني انسان ذاتي اوست، حالا اينجا امروز بــه تناسب، بحثي عنوان مي شود؛ شيء و امري مصداق شيء يا مصدوقش باشد: مصداق را در ذاتیات میآوریم و مصدوق را در عرضیات. ۱ هر از چندگاهی مصدوق بـه معنای اعم هم به کار میرود؛ یعنی شیء مصدوق شیء است خواه ذاتیاش باشد و خواه عرضي، يعني هر كجاكه مصداق شده مصدوق هست و لاعكس؛ مثلاً در «زيد انسان است؛ انسان ذاتي زيد است، زيرا انسانيت را از او انتزاع ميكنيم و زيد يكي از مصادیق انسان است. در «زید أب، ابوت را از زید اعتبار می کنیم. ابوت ذاتی زید نیست، بلکه معنایی انتزاعی است که از وی می توان ابوت را نسبت به زید انتزاع کرد. پس زید مصدوق ابوت است و نمی گویید زید مصداق ابوت است. بنابراین مصداق را در ذاتیات و مصدوق را در عرضیات به کار میبریم و واقعاً مصدوق اعم از مصداق هست هر كجاكه مصداق صدق آمد، مصدوق هم هست به طريق اولي، اما ممكن

<sup>1.</sup> ر.ك: شوح منظومه، ج ٢، ص ٢٥٥. در أنجا فرمود: دعروض الإمكان بتحليل وقع.١

است مصدوق باشد و مصداق نباشد. گاهی در عبارات قوم این اصطلاحات به کـار میرود.

حرفی دیگر که برای ما ملکه شده است آن سخن در منطق است. ما ذاتی باب برهان و ذاتی باب ایساغوجی، ذاتیات شیء است و آن بر سه قسم است. جنس و فصل و نوع، زید مصداق نوع است و اینها ذاتی وی هستند. اما ذاتی باب برهان، لازم ماهیت است و از او دست بردار نیست، و به صرف اینکه از او دست بردار نیست و لا ینفک از وی می باشد، بدین معنا نیست که داتی مقوم او بوده باشد. بسیار چیز، لازم چیزی است و عرض مفارق نیست و از وی دست بردار نیست، اما به صرف اینکه از وی جدا نمی شود، معنایش آن نیست که وی مقوم آن است. پس این هم یک معنای از باب برهان و ذاتی باب ایساغوجی. در منطق مقوم آن است. پس این هم یک معنای از باب برهان و ذاتی باب ایساغوجی. در منطق هم شبیه مصدوق و مصداق عنوان شده، که در باب برهان میگویند ذاتی که هر دو قسم را شامل می شود؛ یعنی هم ذاتی لازم الماهیه، یعنی عرض لازم را در بر میگیرد و قسم را شامل می شود؛ بعنی معم ذاتی لازم الماهیه، یعنی عرض لازم را در بر میگیرد و هم ذاتی باب ایساغوجی به معنای مقوم را. پس اصطلاح ذاتی این دو باب مثل مصداق و مصدوق است که گاهی مصداق گفته می شود و مراذ اعم از ذاتی و عرضی است.

حرف دیگر، ماهیت من حیث هی لیست إلا هی است؛ یعنی ماهیت خودش خودش است، پس نباید به ماهیت، واحد و یا کثیر و یا گرم و یا سرد گفت، بلکه اینها توابع و عوارض متفرع بر ذات ماهیت هستند و به لحاظ التفات ثانوی، یعنی این عوارض به لحاظ اعتبار وجود خارجی و یا وجود ذهنی عارض وی می شود، ولی در رتبه ذات، ماهیت خودش خودش می باشد از این رو در عین حال که اجتماع نقیضین و ارتفاع نقیضین در نفس الأمر و و ارتفاع نقیضین در نفس الأمر و مرتبه ذاتی شیء من حیث هی راه دارد، چرا در رتبه ذات و نفس الامری شیء ارتفاع نقیضین را شاید؟ زیرا شیء من حیث هی هی، به واقع کاری، و به واحد و یا کثیر نقیضین را شاید؟ زیرا شیء من حیث هی هی، به واقع کاری، و به واحد و یا کثیر

نظری ندارد، بلکه خودش خودش است و لیس بواحد و لاکثیر و کسی نمی تواند بگوید اینجا ارتفاع نقیضین شده است و یا اگر احکام دیگر، یعنی بعضی از سلوب را آنجا بیاوریم به طوری که نه این باشد و نه آن، کسی حق اعتراض ندارد، زیرا شیء در رتبهٔ ذات غیر از خودش و غیر از حاقی واقعی مرتبهٔ نفس الامریاش چیز دیگری نیست و ارتفاع و اجتماع دو نقیض به وجود و عدم کار دارد نه به رتبهٔ ذاتی ماهیات و مفاهیم. پس شیء در رتبهٔ ذات خودش خودش است و همهٔ سلوب در آن رتبه صادق است و غیر از خودش همه از او نفی می شود و اگر ا مری و حکمی غیر از ذات بر شیء بار شود عنایت ثانی و جهت و ماده می خواهد و پای غیر باید در میان آید و گرنه شیء جز خودش هیچ چیز نیست و همه چیز از او سلب می شود، و این سلوب هم جزء معنایش نیست و در آنجا اثبات سلوب نیست. پس سلب عقود و نفی این سلوب، به معنای اثبات سلوب برای ماهیت نیست، بلکه معنایش این است که خودش خودش است و خودش غیر خودش نیست. پس اثبات سلب نیست، نفی سلوب است. اکنون گوییم ماهیات حصر عقلی در واجب یا امکان یا امتناع دارند و به حصر عقلی از این سه بيرون نيستند. يك وإلا، و «اللهم» در ميان است و آن اينكه، با آنكه ماهيتها از اين سه به در نیستند، ولی خود ماهیت من حیث هی ممکن است که در نفس الامر هیچ یک از این قیود و جهات را نداشته باشد. پس اینکه همهٔ ماهیات از این سه خارج نیستند با این سخن که ماهیت در رتبهٔ ذات چیزی جز خودش نیست، و حتی امکان نيز در او نمي آيد منافات ندارد. پس استدراک به «اللهم» از باب مواد ثلاث شده است که ماهیت به حسب نفس الامری خودش من حیث هی هی بدون اینکه چیزی به او اضافه شود و بدون اینکه پسوند و پیشوندی داشته باشد خودش هست و غیر خودش نیست. و از جملهٔ غیر خودش، وصف امکان و وجوب و امتناع است. ماهیت در رتبهٔ ذات و من حيث هي و نفس الامر هيج كدام از اين سه در وي راه ندارد، جز آنكه فقط خودش خودش است. پس این مواد ثلاث هم از مرتبهٔ وی بیرون بوده و غیر ماهیت

هستند. پس این سخن با ذاتی بودن امکان برای ما سوا و ماهیات چگونه ســازگاری دارد؟

گوییم: اگر میگوییم ماهیت در ذات خود خودش هست و ذاتیات وی تنها بر او صادق است، و چون امکان ذاتی باب ایساغوجی نیست، پس بر ماهیت ممکن امکان صادق نیست، ولی چون امکان در باب برهان ذاتی است؛ یعنی ذاتی باب برهان به معنای این است غیر قابل انفکاک است و شامل لوازم و اعراض هم می شود. پس امكان ذاتي باب برهان براي ماهيات است، ولي اين ذاتي بـا عـرضي بـودن بـاب ایساغوجی میسازد و به معنای ذاتی باب ایساغوجی و داخل در ذات ماهیت نیست، چنانکه در باب حیوان و ناطق، که ذاتی انسان است، با ابوت، که ذاتی باب برهان است، تفاوت موجود است. پس امکان ذاتی باب برهان است و نه ذاتی باب ایساغوجی؛ یعنی امکان مقوم ماهیت نیست، زیرا ماهیت مقوماتی غیر از آن دارد، بلکه ماهیت دارای عرضی لازم به نام امکان است، پس ماهیت مصدوق امکان است و نه مصداق امکان، و اگر ماهیت مصداق امکان باشد، پس امکان از مقومات او میشود و در رتبهٔ ذاتيات ايساغوجي وي راه بيدا ميكند. پس ماهيت مصدوق امكان است؛ يعني امكان عرضی و یا ذاتی باب برهان برای ماهیت میباشد. والثلاثة التی هی بالذات، یعنی واجب بالذات، امتناع بالذات، امكان بالذات من تلك الجملة از اين اقسام هشتگانة منفصلهٔ حقیقیه، که دیگر مفاهیم بالذات از این سه به در نیستند و میدانید که به منفصلهٔ حقیقیه و حصر عقلی مطابق واقع سه جهت مزبور بیشتر راه ندارد، منفصلة حقيقية حاصرة لجميع الطبائع والمفهومات بحسب نفس الأمر واقعيت خبود شيء مسن حيث هي هي ومراتبها، مراتب ماهيت كه دون نفس الامر خود ماهيت ميشود. ماهيت من حيث هي به حسب ذاتش و به حسب أن مرتبه ذاتي اش البته ماهيت از أنها خالي است؛ ولى امكان در نفس الامر وى راه پيدا مىكند. و اكنون بين نفس الامر ماهيت و مراتب آن تفاوت قائل مي شويم. در ماهيت من حيث هي امكان راه ندارد، زيرا ماهيت

جز خود چیزی دیگر نیست و غیر خودش را از او سلب میکند و نمیخواهیم بگوییم این سلوب در ماهیت داخل هستند پس سلوب جزء ماهیت نیستند، و نمي خواهيم اثبات سلوب براي وي كنيم، بلكه ماهيت به حسب نفس الامر مراتبي دارد؛ یعنی از اعیان ثابته تا عالم شهادت مطلقه دارای مراتبی است، و هر مرتبه دارای احکامی است. مراتب به لحاظ وجودات و عناوین و اعتبارات طولی وی میباشد و نفس الامر به لحاظ حاقً واقع آن، به طوري كه هيچ يك از اين مراتب وجودي در آن ملحوظ نيست. پس نفس الامر، يعني خودش من حيث هي، و مراتب ماهيت مراتب وجودي وي ميباشد. اللهم استدراك از اين فرمايش است كه شما فرموديد: هيچ ماهیتی از این سه ماده خالی نیست و حصر حقیقی است. پس اینها هر کدام ممکن بالذات و ممتنع بالذات و وجوب بالذات هستند پس ذاتی اند و این با آن سخن که در ذات ماهیات مواد و هیچ چیز دیگر غیر از خود وی راه ندارد چگونه سازگار است؟ در این استدراک میگوید: این سخن بالذات درست است، ولی مراد از بالذات، صدق امکان بر ماهیت به اینکه، ماهیت مصدوق و ملزوم آن می باشد نه آنکه ذاتی باب ايساغوجي باشد. پس ماهيت مصدوق ذاتي امكان است؛ ولي نه مصداق ذاتي آن. بنابراین ماهیت بالذات از این سه خالی نیست؛ ولی مراد از ذاتی، ذاتی باب برهان است. اللهم، إلا في الماهيات الإمكانية، ماهيات من حيث هي ليست الا هي فإنها في مرتبة ذاتها من حيث هي، يعني ميخواهيم بگوييم ماهيت در نفس الأمر و واقع و متن خودش بدون اینکه هیچ لحاظ دیگری در آن راه پیداکند من حیث هی لا تکون متصفة بإمكانها، التي هي حالها نسخة همه «التي» دارد جز اينكه «التي» صفت امكان مي شود و «امكان» مذكر است و «التي» مؤنث است چگونه بايد توجيه كرد؟ چون مضافاليه امكان ماهيت مي باشد و در صمديه گفته شدكه، در «إنارة العقل مكسوف بطوع الهوى» و نیز در امثلهٔ دیگر، گاهی مضاف و مضاف الیه از یکدیگر کسب تذکیر میکنند، اینجا امكان از مضاف اليه خود كسب تأنيث كرده و بدين جهت «التي» را صفت أورده، لكن

در اینجا چون حال مؤنث است ایشان به لحاظ اینکه امکان حال است وصف التی را مؤنث أورده پس مي توان هم گفت: «الذي هو حالها» و هم «التي هي حالها» اما نسخ همه «التي هي حالها» است. و نيز صحيح است بگوييد چون امكان جهت است پس در حقیقت امکان مؤنث است و به اعتبار معنا، صفت وی را مؤنث می آوریم. پس به لحاظ اینکه امکان، حال است و حال مؤنث و یا امکان، جهت است و جهت مؤنث است، صفت مؤنث براي أن أورديم «لا تكون متصفة بإمكانها التي هي حالها»، يـعني ماهیت من حیث هی با قطع نظر از غیر خودش، خودش می باشد، و غیر خودش نيست لا بحسب مرتبة ماهياتها. پس در اينجا عبارات را جدا كرده، ولي در بالا روشن كرد. قسمت بالا فرمود: «بحسب نفس الأمر و مراتبها» الآن جدا كرده و فرمود: «هــى حالها في نفس الأمر لا بحسب مرتبة ماهياتها». پس نفس الأمر يعني خودش بحسب مرتبة ماهیاتها، و ماهیات بسیار مراتب دارند. عرض کردم مرتبهٔ علمیشان در ذات واجب است كه ﴿ يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ إِلَى الأَرْضِ ﴾ و اين از عالم عين ثابت و عالم علم تا عالم شهادت مطلقه به ازاى عوالمي است كه ﴿ يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّماءِ إِلَى الأَرْضِ ثُمَّ يَغْرُجُ إِلَيْنِهِ ١. پس اين عوالم را نزولاً و صعوداً سير ميكند و در هر مرتبه حكمي دارد. پس به حسب مراتب حکمی دارد، حرفی است، اما حکم وی به حسب نفس الامري خودش با قطع نظر از مراتب، حرفي ديگر است و بين اين دو حرف به حسب نفسالامر و مراتب فرق گذاشتیم. این سخن که، ارتفاع نـقیضین در مـرتبه را شاید، یعنی نه واحد است و نه اثنین نه گرم است و نه سرد نه کذا و کذا الی ما شاء الله، مراد از ارتفاع نقیضین در مرتبه چیست؟ و مراد از این مرتبه کدام مرتبه است؟ پس مراد مرتبهٔ نفس الامري، يعني مرتبه ماهيت من حيث هيي ذاتبي است نـه مراتب وجودي خارجي يا ذهني اعتباري لا بحسب مرتبة ماهياتها، اين به حسب مراتبش فإنها اين ماهيات من تلك الحيثية حيثيت نـفسالامـرى خـودش ليست إلا هـي، و ارتـفاع

نقیضین از این حیثیت میشود. پس من حیث نفس الامر خودش نه واحد است و نه اثنين. نعم، لمّا كان الآن ما كه اين همه سلوب براي ماهيت من حيث هي مي أوريم خودش را هم سلب میکنیم و بر میداریم، برداشتن خودش معنا ندارد، زیرا خودش خودش است، و خودش را بر نمی داریم و میگوییم: سلوب فراوانی در آنجا صادق است؛ يعني خودش ليس ببحر و ليس ببرّ وليس بهذا و ذاك و ذلك و...، ولي معناي سلب آنها، اثبات سلب برای ماهیت نیست. پس ماهیت در مقام تصور بسیط غیر خودش نیست، نه در مقام تصدیق، که سلب بر او صادق آید. پس برداشت خودش از خودش بيمعناست. اينكه أخوند فرمود: سلب ماهيات از خودش به هليت بسيطه و یا مرکبه صحیح نیست باید توضیحی در این باره بدهیم. قبلاً گفتیم در مقام تـصور، ماهیت به ماهو حقیقی و یا شرح الاسمی تعبیر میشود و در آنجا سخن از وجود در میان نیست، ولی وقتی سؤال از وجود زید می شود و یا از تحقق صفتی برای زید موجود میشود سخن از وجود مطلق و یا وجود مقید و به عبارت دیگر سخن از هلیت بسیطه و هلیت مرکبه در میان است. پس وقتی میگوییم: «زید موجود است» محمول وجود مطلق بدون هیچ گونه قیدی است و از آن به هل بسیطه تعبیر می شود، و وقتی میگوییم: دزید کاتب است، و کتابت زید برای وی ثابت می شود و وجود کتابت، یعنی وجود مقید برای زید ثابت میشود، به آن هل مرکبه میگویند. پس وقتی میگوییم: ماهیت خودش از خودش سلب نمیشود سخن از وجود مطلق و یا مقید در بين نيست، و نميخواهيم بكوييم: الماهية الموجودة به قيد وجود مطلق ليست إلا هي، و يا با قيد وجود مقيد و هليت مركبه ليست الا هي، بلكه هيچ كدام از وجود مطلق و مقید مراد نیست، بلکه خود ماهیت در ذهن بها ذاتیات و مقومات خود تنصور مي شود و نه بيشتر، و با آن اثبات وجود ماهيات نمي شود. نعم، لمّا كانت جميع السلوب صادقة في حق كل واحدة منها از اين حيثيت، يعني در مرتبة ذات و به حسب نفس الامر إلا سلب نفسها، يعنى سلب نفس ماهيات بحقيقتها التصورية سخن از تصديق پيش نيايد

تا وجود مطلق آورده شود و سخن هل بسيط و وجود مركب در ميان آيد لا بــهليتها البسيطة أو المركبة درست؛ لأن إيجاب نفسها أو غيرها إيَّاها أيضاً مع الوجــود اگــر مــا بخواهیم هل بسیط را بیاوریم باید معنای اینکه میگوییم: خودش هست و غیر خودش نیست، این نباشد که ما وجود را با او ضمیمه کردیم. اگر وجود را با او ضمیمه كرديم با غير خودش شده است و با امر ديگر ضميمه گرديده است؛ لأن إيجاب نفسها أو غيرها إياها أيضاً مع الوجود نبايد اين كار را بكنيم حالاكه هيچ يك از اين دو وجود برای او صادق نیست و غیر خودش نیست فیصدق فیها در ایس ماهیات من جملة السلوب سلب ضرورتي الوجود والعدم، سلب ضرورتَى وجود و عدم، يعني امكان. پس سلب ضرورتًيْ وجود و عدم بر او صادق است؛ اما به چه نحو سلب ضرورت وجود و عدم بر ماهیت صادق است؟ این صدق به نحو مصدوق بودن و به نحو لازم ماهیت است، و نه به نحو مصداق و ذاتی بودن ماهیت برای امکان وکذا سلب سلبها. این مراد از سلب سلب، مفاد لا امكان است. پس مراد از سلب، يعني ضرورتَيْ وجود و عدم، يعني امكان و سلب اينها، يعني مفاد لا امكان. پس آيا در اين مرتبه از ماهيت من حيث هي، اجتماع نقيضين و ارتفاع نقيضين شده است؟ پس اگر هم سلب ضرورتَيْ وجود و عدم بر او صادق است؛ يعني هم امكان صادق است و هم لا، و سلبش بر او صادق است و چون این دو نقیض هم هستند پس اجتماع نقیضین در این مرتبه شده است. پس اگر سلب ضرورتَی وجود و عدم، یعنی امکان بر ایس ماهیات صادق است و دوباره سلب این ضرورتَی وجود و عدم نیز بر اینها صادق است. پس هم امکان صادق است هم لا امكان، و اين اجتماع نقيضين براي ماهيت من حيث هي در مرتبة نفس الامريش حاصل مي شود؟ اشكال اين چيست؟ اجتماع نقيضين در مرتبه جايز است و فرمودید: مراد از مرتبه، یعنی مرتبهٔ نفس الأمری، چون شیء من حیث هو لیس الا خودش و در آن مرتبه غیر خودش نیست، حالاکه غیر خودش نیست و امکان هست پس سلب ضرورت وجود و عدم بر او صادق بیاید و از آن جهت که امکان لازم

ماهيت است، ماهيت مصدوق امكان مي شود و سلب امكان، يعني سلب اين سلب هم صدق بیاید، برای اینکه شیء من حیث هو لیس الا خودش. پس جمعشان را شاید و صدق هر دو را شاید. پس من حیث هو، هم امکانش ذاتی باب برهان، و هم غیر خودش نيست، راست است و منافاتي ندارد، البته من حيث هو نـفس الامـري مـراد است. وكذا سلب سلبها أيضاً إلّا أن صدق هذه السلوب على طريقة العقود السلبية عنها لا على طريقة إيجاب تلك، يعني اكر ماهيت اين نيست، و أن نمي باشد، و اين همه موارد و اشخاص و افراد نیست، آیا نبودن اینها جزء معنایش هستند و یا غیر معنای او؟ این یکی از اشکالات فخر رازی در ۱شدهت است و در این کتاب نیز خواهد آمد که اگر شيء غير خودش نيست و اين همه سلبها بر او صادق مي آيد پس اين شيء، مؤلّف و فشرده و مجتمع از سلبهای بینهایتِ است. خواجه هم در جواب فخر رازی همین سخن را میگوید که شیء از سلبهای متراکم تشکیل نشده است و ایسن سلبها مقوم و جزء ذات او و يا عين او نيستند، بلكه شيء غير از خودش نيست. ولي وقتی این جمله شیء غیر از خودش نیست را باز میکنید. چنین می شود که وی الف نیست، ب نیست، ج و دال نیست، نه آنکه این اثبات سلوب باشد إلا أن صدق هذه السلوب، يعنى صدق اين سلب و أن سلب على طريقة العقود السلبية عنها لا على طريقة إيجاب تلك السلوب بوده.

فصل ۸: فیه إرجاع الكلام إلى أحكام هذه المفهومات...\* الكنون از كیفیات قضایا و ذات آنها سخن میگفتیم؛ یعنی از ذاتی آنها و بالذاتِ هر كدام بحث میكردیم، اكنون در این اسلوب و روش، از هر كدام به لحاظ غیر، بحث میكنیم. گفته شد كه در بادی نظر از ضرب سه ماده در آن سه، به نسبت به ذات و غیر و بالقیاس نه قسم می شود، و

درس صد و هفتم: تاریخ ۶۸۷/۱۲

این درس تکرار درس قبل است و ما تنها مطالب مهم و یا مطالبی که بیانی دیگر در آن به کار برده شده است می آوریم.

چون امكان بالغير در هيچ كدام از اين سه، معنا نمى دهد، پس هشت قسم باقى مى ماند و اين فصل در اقسام هشتگانه و محتملات عاقلانه آنهاست. ابتدا سه قسم بالذات را بيان مى كند پنج قسم باقى مى ماند تا به اين جمله مى رسد كه، «و الاثنان اللذان هما بالغير»، چون ثلاثة بالغير معنا ندارد، زيرا امكان بالغير را حذف كرديم آن گاه پنج اعتبار ديگر را بيان مى كند «و أما الثلاثة التي هي بالقياس إلى الغير» كه صحبت اين هشت قسم را مى فرمايد.

قوله: «فصل ۸: فیه إرجاع الكلام... على أسلوب آخر.» تاكنون دربارهٔ تـعریف و خواص و ذات خود آنها بحث مىكردیم اكنون به اضافه و قیاس به غیر، بحث را پیش مى آوریم پس علاوه بر امور ذاتى شان، داراى این احكام هستند.

«قوله: الماهية من حيث هي ليست إلا هي»؛ يعني هر مفهومي در حيطة مفهوميت و ذات خود خودش، خودش است و هیچ کدام از خواص و احکام و لوازم در رتبهٔ ذات او نمی آیند. اضداد و غیر آنها و نقیض وجود و وجود در آن نسمی آید، زیـرا شــیء خودش، خودش است، آب آب است نباید صفات دیگر را در ذات او بیاورید، و در حیطهٔ مفهومی آب، اضافات و صفات نباید وارد شود. البته به عناوین ثانوی آنها در حیطهٔ وجودی و مراتب وی داخل میشوند. پس کثرت و وحدت و اصناف و افراد به لحاظ خارج از ذات طبیعت انسان بر انسان عارض میشود بنابراین اطلاق امکان بر ماهیات بالذات به معنای ذاتی باب ایساغوجی نیست، و امکان مقوّم ماهیت نیست و مراد از ذاتی بودن امکان برای ماهیات، یعنی ذاتی باب برهان است که اعم از ذاتی و عرضي لازم ميباشد. پس هم ماهيت بالذات ممكن نيست؛ يعني امكان به معناي ذاتي باب ایساغوجی مقوم او نیست و هم بالذات ممکن است؛ یعنی امکان ذاتی بهاب برهان دارد. و البته امکان، حال و وصف است و طاری بر وی میشود پس عـرضی است، ولی عرضیای که لازم ذات میباشد، و لوازم ذات در رتبهٔ متأخر از ذاتند. پس با آنکه هیچ مفهومی، از این سه ماده و امتناع و وجوب به طور منفصلهٔ حقیقی خارج

نيست، ولي اكنون معلوم شدكه مراد از بيرون نبودن چيست و لذا با «اللهم» اين مطلب بیان می شود و بیرون بودن اضداد و نقایض از ماهیت به جهت آن است که ذات ماهیت و مفهوم آن تصور می شود نه آنکه وجود و عدم آن مورد نظر قرار گیرد تا به صورت تصدیق و قضیه مطلق وجود به او نسبت داده شود، و یا وجود چیزی مثل کتابت و یا امكان به او نسبت داده شود، بلكه وجود و عدم از او خارج است. به همين خاطر همهٔ اموری که از او سلب می شود معنای آن اثبات آن سلوب به طور موجبه نیست تا قضیهٔ موجبه، موضوع موجود بخواهد و وجود در مرتبهٔ ماهیت راه پیداکند. پس ماهیات به طریق تصور خودشان و ذاتشان مورد نظر قرار میگیرند. و نیز در این درس عنوان شد که مصداق در باب ذاتیات می آید لذا به زید می گویند مصداق انسان است، زیرا انسان ذاتی اوست، ولی ابوّت، که عارض بر زید است، زید مصدوق آن است. پس مصدوق در باب اعراض می آید، مثل اصطلاح ذاتی باب برهان و ایساغوجی. بنابراین ماهیت به این معنا مصداق امکان نیست، بلکه مصدوق امکان است، و وجود و عدم بر ماهیات امکان نیز همین خصوصیت را پیدا میکنند. اگر این حرف را، که ماهیات در رتبهٔ ذات نه امکان دارند و نه وجوب، بشکافیم و به امکان توجه کنیم رفع نقیضین از مرتبهای که در کتابهای پیشتر خواندیم روشنتر میشود، زیرا خود امکان سلب ضرورت وجود و سلب ضرورت عدم است و نقیض امکان نیز، که سلب این دو سلب است، و هیچ کدام از امکان و نقیض آن بر ماهیت صادق نیست پس «اجتماع نقيضين في المرتبة غير ضائر». پس مراد از جواز ارتفاع نقيضين و اجتماع نقيضين در مرتبه این است که شیء در مرتبهٔ ذات خودش، خودش است و لیس الا، و جمیع سلوب بر آنها صادق است و صدق آنها بر سبیل تصور است و نه بر طریق ایجاب و هل بسیطه و یا هل مرکبه، که در آنها پای وجود به میان می آید و یا اگر چیزی بر وی بار شود قضية موجبه تشكيل مي شود و قضية موجبه موضوع مي خواهد. و حمل الإمكان على الماهية كنظيرته من قبيل الأول دون الثاني. نسخ «نظيرته» دارد و أقايان هم، جنين

تصحیح کردند. حمل امکان (یعنی سلب دو ضرورت وجود و عدم) بر ماهیت امکانی به نحو عقود سلبی و به نحو تصور معنا امری تصوری است و نه تصدیقی، و اگر این عبارت و عبارت قبل از آن را هم نمیخواندیم بر ما معلوم بود که حمل امکان بر ماهیت از قبیل عقود سلبی است که موضوع نمیخواهد و بر طریق ایجاب نیست که قضیهٔ موجبه شود و قضیهٔ موجبه موضوع بخواهد. بنابرایس به طریق تصوری است.

كيف و لوكان المقسم في الأقسام الثلاثة حال الشيء بالقياس الخ...\* بــ عــرض رسانديم كه «كيف» قيد، «اللّهم إلا في الماهيات الإمكانية» در عبارت است.

بحث در این بود که ماهیات امکانی گرچه از امکان خالی نیستند، ولی معنای آن پیدا کردن امکان در مرتبهٔ ذات ماهیت نیست و امکان، وصف و حال و لازم و عرض وی بوده و جزء مقوم و ذاتی ماهیت، نظیر نوع و جنس و فصل نیست. پس ذاتی باب ایساغوجی نیست، بلکه ذاتی باب برهان، اعم از ذاتیات و یا لوازم است. این معنا و سخن در «اللهم إلا فی الماهیات الإمکانیه» می باشد حالا می فرماید کیف؟ چگونه می فرمایید آن وصف و حال امکان جزء ذات ماهیت باشد و در متن طبیعت و سرشت و حقیقت او نهفته باشد؟

از اینجا دو وجه جواب می دهیم: اول اینکه، ما ماهیات را تعقل و تصور می کنیم با آنکه متوجه امکان و یا امتناع و وجوب آن نیستیم، در حالی که اگر جزء ذات وی بود در مقام تصور ماهیت ناچار به ذهن می آمد. البته بعداً، که ذهن چگونگی تحقق و وجود ماهیت را بررسی می کند، ماهیت را در مرتبهٔ ذات خالی از وجود و عدم می بابد و در مرتبهٔ ذات وی سلب ضرورت وجود و عدم را می فهمد و از این معنا به امکان و در مرتبهٔ ذات وی سلب ضرورت وجود و عدم را می فهمد و از این معنا به امکان تعبیر می کند. کیف؟ و لو کان المقسم فی الأقسام الثلاثة که وجوب و امکان و امتناع باشد حال الشیء که این شیء ماهیت است بالقیاس إلی الوجود و العدم بجمیع العیثیات و

درس صدو هشتم: تاریخ ۶۸/۷/۱۵

الاعتبارات، أعمّ من أن يكون بحسب الواقع بحسب أيّ مرتبة منه، لم تكن القسمة عقلية حاصرة. كه اگر در متن ذات ماهيت امكان يا ديگر جهات نهفته باشد پس آن تقسيم، نباید حاصر باشد. شما در تقسیم، جهات را منحصر به وجوب و امکان و امتناع کردید اگر جهت در رتبهٔ ذات ماهیت داخل باشد نباید قسمت به این سه حاصر بوده باشد، در حالی که شما هر ماهیت و مفهومی را از این سه وصف بیرون ندانستید. پس اگر امكان در متن طبيعت و ماهيت خوابيده باشد و در لحاظ ذات ماهيت امكان هم داخل باشد، در این صورت وقتی میخواهیم این ماهیت را مقسم برای امکان و امتناع و وجوب قرار دهيم اين تقسيم بيمعنا خواهد بود. پس تقسيم حاصر نميشود. فإن الماهية بحسب نفس مرتبتها ربما لم يكن لها شيء من الثلاثة عند العقل. گفتيم كه، وقتي ما ماهیت را تصور میکنیم میبینیم که هیچ یک از این اوصاف سه گانه برای او نیست اکنون آن را به اقسام سه گانه وجوب و امکان و امتناع قسمت میکنیم. اگر آن طور که شما می فرمایید باید امکان در متن ذاتش نهفته بوده باشد این سه قسم تقسیم را نمی پذیرند. ولو سلّم حالا علاوه بر این مماشات میکنیم که معنی امکان مثلاً در متن این ماهیت نهفته باشد؛ مثل ذاتی باب ایساغوجی باشد پس اگر جزء معنایش بوده باشد پس ماهیت تنها نیست. ماهیت و این وصف با همدیگر هستند و این حال و این امکان جزء ذاتش است در این صورت نیز تقسیم حاصر نمی شود چرا؟ برای اینکه ماهیتی که امکان جزء ذاتش است و این ماهیت دارای دو جزء است: ۱. ماهیت؛ ۲. امکان، این چنین ماهیت که مؤلف از دو چیز است کدام یک از اقسام سه گانه بر او صادق است؟ آیا وجوب بر او صادق است؟ اگر امکان جزء آن است چگونه وجوب بر او صادق است؟ و آیا امتناع بر او صادق است؟ اگر امکان جزء آن است چگونه امتناع بر او صادق است؟ ماهیت ممکنه که امکان جزء آن است دوباره وصف خارج امکان چگونه برای وی آورده می شود؟ این لغو است و راه ندارد و لو سلّم ثبوت شیء من الثلاثة از وجوب و امكان و امتناع لها براي ماهيت بحسب نفس ذاتها پس او مركّب

از دو چیز، یعنی خودش و این جزء، یعنی امکان است که یکی از این جهات ثلاثه است فتکون نفسها أیضاً مع ذلك الشيء که امکان فرضاً برایش گرفتیم ثابتة لنفسها. حالا که دارای امکان است پس دو چیز می شود فتکون نفشها. نفس این ماهیت نفسها و ذلك الشيء واو به معنای «مع ذلك الشيء» که فرضاً یکی از این جهات ثلاث امکان را گرفتیم حالا که شده مرکب فلا تکون القسمة حاصرة. برای اینکه الآن مجموع ماهیت و امکان را به حساب می آوریم، بر این مجموع نمی توان امتناع را حمل کرد، زیرا امکان در وی خوابیده است، چنان که وجوب بر وی حمل نمی شود، چون دارای امکان در وی خوابیده است، چنان که وجوب بر وی حمل نمی شود، چون دارای امکان است و حمل امکان هم روا نیست، زیرا خود آن را دارد و لغو است. فلا تکون القسمة حاصرة و لا الانفصال الحقیقی المشتمل علی منع الجمع و منع الخلو حاصلاً فی الاقسام حاصرة و لا الانفصال الحقیقی المشتمل علی منع الجمع و منع الخلو حاصلاً فی الاقسام ماهیت به این سه جمهت به صورت قضیه منفصلهٔ حقیقیه را معنا فرمودید؛ آنجایی که منع جمع را شاید نه منع خلو را.

پس اگر چنانچه ما امكان را جزء ذات او قرار دهيم حمل اقسام ثلاثة جهات بــر ماهيت كذايى مؤلف از ماهيت و امكان به سبيل قضية منفصلة حقيقيه نخواهد بــود. وكون بعض هذه الأقسام حاصلاً في مرتبة ذات موضوعه.

سؤال: شما قاعده ای که اکنون به دست دادید و در «لو سلّم ثبوت شيء من الثلاثة» نیز بدان تصریح کردید، کلی بوده و اختصاصی به امکان ندارد. پس هیچ کدام از مواد ثلاث نمی توانند عین موضوع خود باشند؟ و همچنین در ابتدای منهج ثانی چنین تصریح شد که به جای ماهیت در تقسیم به این مواد، کلمهٔ مفهوم را انتخاب کردید و گفتید مفهوم اعم از ماهیت است تا شامل واجب الوجود شود و چنین بیان کردید که، «کل مفهوم بحسب ذاته إما أن یقتضی الوجود أو یقتضی العدم أو لا یقتضی شیئا منهما.» اکنون که چنین است گوییم: اگر مواد ثلاث جزء و یا عین بوده باشند طبق کلام شما تقسیم به مواد ثلاث، که محصور است، از بین می رود و تقسیم عقلی و حقیقی شما تقسیم به مواد ثلاث، که محصور است، از بین می رود و تقسیم عقلی و حقیقی

شکسته می شود پس چگونه در واجب الوجود وجوب را عین واجب می دانید و می گویید ماهیت وی می گویید ماهیت وی انیت می باشد و وی چیزی جز وجود محض و انیت محض نیست. اگر در آنجا توانست و جود عین حقیقت واجبی گردد، اینجا هم امکان عین و یا جزء این حقیقت امکانی باشد؟ پس چگونه در اینجا منع می کنید و در آنجا اثبات؟

پاسخ: در آنجا هم همین سخن را میگوییم و اگر وجوب را عین ذات دانستیم و ماهیت را عین انیت گفتیم در همان ابتدا چنین نکردیم، بلکه پس از آنکه طبق تقسیم مفاهيم سه كانه را فهميديم، وقتى به واجب الوجود رسيديم برهان ما را به اينجا سوق داد که وجوب وجود عین ذات واجب است پس در مرتبهٔ دوم فهمیدیم که وجوب عين وجود است، و اگر در همان مرتبه نخست وجود عين وجوب ميبود، و ما چنين مى گفتيم نيازى به انعقاد فصلى نو دربارهٔ «إن الحق سبحانه ماهيته إنيته» نداشتيم. اين فصل را به دلیل اینکه صدق وجوب بر ماهیت واجب در واجبالوجود عین ذات نبوده و از نظر مفهوم در رتبهٔ ثانوی بود، ولی چون این مورد خاص، و خارج وجود وی و نه مفهوم آن، طوری بود که نمی توانست حمل وجوب بر او خارج از ذات باشد پس در ابتدا حمل وجوب بر مفهوم عام واجب الوجود همانند دیگر موارد بوده، ولی در مقام وجود خارجی عینی صمدی ثابت شدکه نمی تواند حسل وجـوب بـر وی همانند دیگر ماهیات ممکن بوده و بر وی همانند عروض وجود در آنها، وجوب عروض كند و الا در مقام مفهوم در همهٔ موارد سخن همان است كه در امكان گفته آمد. پس در واجب، وجوب در مرتبهٔ ذات او قرار دارد و معنای وجوب به تأکد وجود بازگشت و از مقولهٔ نسبت به درآمد، زیرا در آنجا دو چیز در بین نبود. پس با سورد ممكنات اين گونه در رتبهٔ التفات و توجه به وجود خارجي تنفاوت نـمود. «و كون بعض هذه الأقسام حاصلاً في مرتبة ذات موضوعه كما في الواجب تعالى إنما نشأ من خصوصية القسم». پس بعد از تقسيم معناي عام و مطالعهٔ موضوعات موضوع

وجوب را خود وجود خارج و به معنای تأکد وجود ارتقا یافت، و الا دلیلی بر انعقاد فصل دیگری در اثبات این معنا نبود و اگر از ابتدا وجوب عین وجود بود وجود نیازی به انعقاد فصل تازه نبود إلا باعتبار حصوله و خروجه عن مفهوم المقسم که از مقسم خارج بوده باشد به اینکه ما ماهیتی داشته باشیم که وجوب عین ذاتش بوده باشد چنین چیزی نیست، بلکه مقسم همان است که گفته شد که هر ماهیت من حیث هی مفهوم کلی پس از رتبهٔ ذات متصف به یکی از این جهات ثلاث، چه واجب و چه ممکن، می شود و خصوصیت مورد حرفی دیگر است فإن مجرد ذلك لا یستدعی آن ممکن، می شود و خصوصیت مورد حرفی دیگر است فإن مجرد ذلك لا یستدعی آن یکون الواجب بالذات مثلاً مصداق وجوب وجوده نفس مرتبة ذاته بذاته.

در واجب چنین نیست که مفهوم عام وجوب عین معنای عـام وی بـاشد؛ یـعنی وجود در آنجا عین مفهوم وجـوب نـیست. و در مـتن ذات مـعنای وجـود وجـوب خوابیده نیست و الا نیازی به استدلال ثانوی نبود و إلا لما احتجنا بعد تحصیل کل قسم إلى استیناف بیان و برهان علی کون وجوب وجوده تعالی عین ذاته بدون اینکه علت و جهت خارجی باعث آن شود و آن فصل سوم همین منهج بود. من دون صفة عارضة لذاته أو اعتبار آخر متأخّر عن نفس ذاته تعالى كه آنجا گفتيم وجوب براى وجـودش عین ذاتش بوده. احتیاج به امر دیگری برای صدق وجوب برای آن ذات نیست اما در موجودات دیگر احتیاج به امر آخر دارد و باید علت فاعلی بالای سرش باشد. اگــر علت فاعلى بالاي سرشان نبوده باشد نمي توان وجوب وجود را بر آنها حمل كرد. باید علت فاعلی اقتضای وجوب بالغیر کند اما آنجا وجوب بالذات است، نه مفهوم عام وجوب که در مورد خاص، یعنی وجود صمدی این طور است. پس آن مفهوم با اين قسم اشتباه نشود. و فرق بين كون الذات مصدوقاً عليها لصدق مفهوم كتاب ما «مصداق» دارد و آن غلط است و كونها مصداقاً لصدقه. همان راكه قبلاً بيان شدك مصدوق در عرضیات است و مصداق در ذاتیات، لذا واجب تعالی مصداق مفهوم عام ذهنی وجود نیست؛ یعنی مفهوم عام ذاتی، ذاتی واجب نمیباشد، زیرا این مفهوم در

ذهن است، و الا خارجي ذهني ميشود. و گفته شدكه ميتوان گفت زيد انسان است، زیرا انسان، ذاتی زید می شود و زید مصداق آن است، ولی در «زید اب» زید مصداق ابوت نیست، بلکه مصدوق آن است، زیرا ابوت ذاتی زید نیست، پس اگر ماهیات ممكنند؛ يعني ماهيات مصدوق امكان هستند و نه مصداق آن، تا امكان در ذات آنها راه پیداکند، چون امکان ذاتی باب ایساغوجی برای ماهیات نیست. همین مطلب در باب مفهوم وجود و در واجب تعالى هم مي آيد؛ يعني واجب تعالى مصدوق مفهوم عــام وجود است و نه مصداق. پس اگر مفهوم عام وجوب با واجب تعالی را بسنجید باز واجب تعالى را مصدوق أن مييابيد، نه أنكه مفهوم عمام واجب صدق ذاتس بـاب ایساغوجی داشته باشد همانند امکان که ماهیات امکانی مصدوق وی میباشند، و صدق هر سه جهت بر مفاهيم و ماهيات چنين است. پس لزوم آنها لزوم عرضي لازم، و از ذاتی باب برهان است و با آنکه لازم لا ینفک است در عین حال ذات ماهیات و مفاهیم مصدوق آنها هستند. از آن وقتی که همین عبارت مصدوق و مصداق و تفاوت و فرق بین مصدوق و مصداق را از محضر آقایان اساتید، که خدا درجاتشان را متعالی كندا، شنيديم كه تا به حال به فكر اين بوديم تا در كتابها و مطالعات خود و در سخن پیشینیان این اصطلاح را قبل از آخوند هم کسی داشته باشد و یا در جای دیگر نسفاد باشد، ولی آن را نیافتیم. ظاهراً همین یک جاست و در کتابهای دیگر آخـوند هـم جایی از این اصطلاح نام برده نشده است. ظاهراً مجرد اصطلاحی است که مرحوم آخوند خودش واضع آن است. در این جست و جو خواستیم ببینیم این اصطلاح از کجا پیدا شده است. ذاتی باب ایساغوجی و باب برهان ریشهدار است و در کتابهای منطقی فراوان است، اما فرق است بین اینکه شیء مصدوق باشد و عرضیات بـر او حمل شود، و مصداق بوده باشد و ذاتی بر او حمل شود. به این تعبیر خاص کذایی مجرد اصطلاحي است كه مرحوم آخوند وضع كرده است، «و فرق بين كون الذات»، مثلاً باری تعالی موضوع صدق مفهوم عام وجود قىرار گیرد و بىرای او مفهوم عمام

وجوب عرض بوده و او مصدوق آن است، چنان که صدق امکان بر ماهیت چنین است. «مصدوقاً علیها لصدق مفهوم و کونها مصداقاً لصدقه»؛ یعنی ذاتی باب ایساغوجی باشد. فلاتنافی بین هذا الکلام کأن صورت دفع و دخل مقدر دارد.

سؤال: اگر امکان عرضی لازم برای ماهیات است پس چگونه در برخی از کتابها میگویند امکان، ذاتی ماهیات است؟

جواب: ذاتي باب برهان است. و ذاتي باب برهان بر عرض لازم هم اطلاق ميشود پس ماهیات مصدوق آنهاست، و مراد آنها ذاتی باب ایساغوجی نیست که ماهیت مصداق امکان باشد پس تنافی بین دو اطلاق برداشته می شود. «و إن شئت قلت أشياء» أشياء مصدوق امكان هستند، ولى مصداق امكان نيستند فلا تنافي بين هذا الكلام و بين ما سنذكره أن الماهية الإمكانية لا ينفك عنها الإمكان في أيَّة مرتبة أخذت. ماهيت در هر مرتبه ای باشد از امکان جدا نمی شود. ولی معنای این جمله آن نیست که امکان جزء ذات ماهيت باشد. هنوز در بيان «ثلاثة التي هما بالذات» هستيم تا به «الاثنان اللذان هما بالغير، و باز «الثلاثة التي هي بالقياس إلى الغير، برسيم و هنوز به أنها نرسيديم. الأن در این هشت قسم صحیح، در بیان سه قسم ذاتی، که دارای سه شعبه است، و در آن شعبه نخستین به سر میبریم و در این بین، حمل مواد بر مفاهیم را به طور استطرادی بیان، و أن را به دو قسم تقسيم كردند، اكنون حمل وجوب و امكان و امتناع را بر موضوعات خود بیان، و اقسام آنها را ذکر میکند. این بحث مفیدی است و اگر هم آن «و اعلم» را نسمى آورد و روى «و الانسنان اللسذان» مسى رفت طورى نبود. برخى از كلمات در ذهن رسوخ دارند؛ مثل واجب الوجود كه هميشه با لذاته هست، لذا نساخ به هنگام نوشتن به خاطر رسوخ و عادت مزبور در قبلم آنها آمده است و البته پس از آنکه چند نسخه روی آن نوشته شد و چند نسخهٔ خطی بـر طـبق آن بـاشد و از روی آن نوشته شد خیال می شود که «لذاته» جزء متن است. تعدد نسخ، کـه از روی هم استنساخ کرده باشند، دلیل بر صبحت عبارت نیست و در اینجا «لذاتـ» صحیح نیست، زیرا ما نمیخواهیم واجبالوجود لذاته را تقسیم کنیم، بـلکه تـقسیم مطلق آن مراد است.

اعلم أن مفهوم واجب الوجود شامل لعدة أقسام، حاجي در لثالي منظومه ممين را عنوان فرمودند و مأخذ وی همین قسمت از هسفاد است. گاهی اثبات محمول برای موضوع دارای قید زمان و مکان و شرط نیست، و مشروطهٔ عامه و خاصه و وقتیه و امثال آنها نمی،اشد و حتی قبید «مادامالذات موجوداً» نیز، که در ممکنات آورده می شود، در آنجا نمی توان آورد. این گونه از قضایا فقط در باری تعالی صادق است و به آن ضروریهٔ ازلیه میگویند بر خلاف قضایای مربوط به ممکنات، نظیر زید و فلک و ملک که باید ضرورت آنها مقید به «مادام کونها موجودة» باشد، چون گاهی ممکن بدون وجود است لذا حكم بر او بار نمي شود، ولى در واجب تعالى اين احتمال نارواست، زیرا وجود او ذاتی است. پس همهٔ قضایا خواه محمول وجود مطلق باشد که به هل بسیط شهرت دارد، و خواه صفات و ثبوت شیء برای شیء باشد که به هل مرکب شهرت دارد؛ مثل حمل صفات باری تعالی، نظیر حی و عالم و قادر بر وی، که به صورت ضروریهٔ مطلقهٔ ازلی بر او حمل میشود، و این جهت تنها در حق تعالی صادق است و با آن صدق ذات برای ذات ضروری است و در قضیهٔ «الإنسان إنسان» ذات برای ذات ضروری و وجوب دارد، ولی این ضرورت و وجوب مادامی است که ذات موضوع موجود است. تا زید هست ذات و یا ذاتی وی بر او صادق است و برای وی ضرورت دارد. در واجب قید «مادام الذات موجوداً» نمی آید، با آنکه در قضایای بشرط محمول که ضرورت از ناحیهٔ محمول می آید و تا ثبوت محمول وجوب دارد، ضرورت ثابت است، ولی این ضرورت با آن ضرورتهای فوق تفاوت دارد. پس مراد از وجوب و نیز اقسام آن و تفاوت آنها را باید ملحوظ داشت، با آنکه همه در وجوب شریکند اما تفاوت فراوان است. بعد دربارهٔ اقسام امتناع و امکان و تىفاوت

آنها سخن میگوییم و اعلم أن مفهوم واجب الوجود شامل لعدة أقسام: منها: واجب یمتنع انتفاء المحمول عنه مراد از آن وجود مطلق و صفاد هل بسیط است در «الله موجود بالوجوب» و یا «الله عالم و حتی بالوجوب» وجوب دارای ضرورت ذاتیه ازلیه است بنفس ذاته قیودی که قضایای ضروریهٔ منطقی نظیر بشرط وصف و یا مشروطه و وقتیه و حینیه دارند این قضیه بر نمی دارد، بلکه وجود از خود ذات وی می جوشد من غیر اقتضاء و علیة من الذات لئبوته لها؛ یعنی لئبوت المحمول لها برای ذات. چنین نیست که این موضوع علت داشته باشد، چون این نفس عین قدرت و عین علم و عین وجود است نه آنکه وجود عین مفاهیم ایشان باشد، بلکه مفاهیم از یکدیگر جدا هستند، و مفهوم قدرت غیر از مفهوم علم است و این وجود احدی است که نفس علم و نفس مفهوم قدرت غیر از مفهوم علم است و این وجود احدی است که نفس علم و نفس قدرت و نفس بسیط، و عین وجود صمدی است و این وجود صمدی عین و حقیقت این حقایق است و نه عین مفاهیمشان. ذات علت برای تحقق این صفت است. در جاهای دیگر، یعنی ممکنات وجود از غیر می آید و از ذات نمی آید و هو القیوم تعالی و الضرورة هناك ذاتیة أزلیة مطلقة.

و منها: نسب ضروریة لمحمول، «ضروریة المحمول» غلط است. در برخی از قضایا محمول را به ضرورت و وجوب بر موضوع حمل میکنید، ولی در آن موارد «مادام الذات موجوداً» دارد؛ یعنی ذات در صورتی که موجود باشد علیت برای این صفت دارد و یا دیگر اقسام ضرورت ها برای وی پیش میآید، ولی در باری تعالی حتی، متی، إلی، و دیگر قبود زمانی، و زمانیات، مخلوقات و اوصاف بر او صدق نمیآید.

و منها: نسب ضروریة لمحمول إلی موضوع لا یکون الموضوع علة لثبوت المحمول له در آنجاکه موضوع خود علت برای ثبوت محمول باشد بعداً می آید، ولی در این قسم موضوع علت برای ثبوت محمول نیست، زیرا دوگانگی در بین نیست و خودش خودش هست و علت و معلول در شخص و غیر می آید نه در ثبوت ذات برای ذات.

در «انسان انسان است» چنین است و این هشداری است که یک وقت ذهول پیش نیاید که ممکن است شیء فاقد خودش شود، در رد آن این قضیه گفته می شود و او را متوجه پندار ناصواب می کنیم و او را از ذهول بیرون می آوریم و می گوییم: «انسان انسان است.» در مرحلهٔ بعد، موضوع علت برای ثبوت این اوصاف برای خویش است. ککون الإنسان إنساناً أو حیواناً. آن تمام ذات و این جزء ذات است، و الضرورة هناك مطلقة ذاتیة مع وصف الوجود للموضوع لا به. اگر مع وصف الوجود باشد؛ یعنی مادام کونه موجوداً و نه آنکه بالوجود باشد و تفاوت بالوجود و مع الوجود را در ذنابه فصل اول این منهج بیان کردیم و با ملا جلال دوانی، که ایشان فرقی بین قضیه ضروریه و حینیه نگذاشت و در وجود ذهنی اشتباه کرد، این مطلب بیان شد. در آنجا چنین گذشت «ذنابة قسمة المفهوم بحسب المواد الثلاث» به ملا جلال دوانی رسید که «لم یتمیز الضرورة الذاتیة عن الضرورة بشرط الوصف» و فرق است بین مع الوصف و بالوصف. و از اینجا تا به آن قسم «اثنان اللذان هما بالغیر» ناظر به آن بحث ذنابه است.

و منها: از این اقسام وجوب نسب ضروریة تکون لها برای این نسب ضروریه علت است، علت چیست؟ هی نفس ذوات الموضوعات که علتند. «الإنسان إنسان» دو چیز نیست، آنجا فقط برای هشدار طرف است که شیء خودش است و غیر خودش نیست اما الآن میخواهیم برای شیء وصفی بیاوریم و آن وصف نسبت به ذات معلول است و ذات علت آن است این سخن را نیز در ذنابه داشتیم. چند سطر قبل از ذنابه همین حرف را شیخالرئیس عنوان نمود «ککون المثلث ذاالزوایا» چون در ذهنها زوایای سه گانهٔ مثلث برابر با دو قائمه است. باز نشاخ، پهلوی عبارت یک، القوائم هم گذاشته اند که القوائم زاید است. می دانیم مثلث ذاالزوایا هست اما مثلث ذاالزوایا بودن و سه زاویه داشتن این معلول و ساخته و پدید آمده و نحوهٔ تشکیل این خطوط است که این خطوط علت برای پیدایش ذاالزوایا است. و البته زوایا در هندسهٔ

مسطحه با دو قائمه مساوی هستند، ولی زوایای مثلث در مثلث کروی بیش از دو قائمه است البته آن سخن دیگری است. اکنون مثلث علت برای پدید آمدن زوایاست و ضرورتها أیضاً ذاتیة بالنظر إلی اقتضاء ذات الموضوع ولکن مع وصف الوجود. قضیهٔ حینیه که مادام این مثلث موجود است این وصف و این حال برای او هست؛ یعنی دارای زوایاست لا بالوصف وصف وجود دخالت ندارد، زیرا وجود در جای دیگر هست ولی این وصف نیست بلکه با وصف وجود است اگر بخواهد بالوجود و بوصف الوجود و بوصف الوجود باشد هر کجا وجود باشد با این وصف میباشد پس مع الوصف و به صورت قضیهٔ حینیه میباشد. این اقسام دربارهٔ واجب است.

و كذا مجرد مفهوم المتتنع بالذات يتحصّل في أقسام: منها: ما يمتنع الوجود بالنظر إلى ذاته من حيث هي لا بعلية و اقتضاء منها كشريك الباري تعالى و المعدوم المطلق و الشرّ المحض. اينها همان طور كه آنجا فرموديد بنفس ذاته واجب است اينها بنفس ذاته ممتنع هستند. و منها: ما يمتنع وجود المحمول له بالنظر إلى ذاته بذاته. باز به همين قياس عنوان عليت ندارد. پس اگر خود ذات مورد نظر قرار گيرد اين وصف براى وى منتفى است، و لكن لا بعلية منه، لضرورة عدم ذلك المحمول عنه ككون الإنسان جماداً جماد بودن انسان ممتنع است.

و منها: ما يمتنع وجود المحمول له عنوان عليت دارد بالنظر إلى ذاته بذاته ولكن باقتضاء، يعنى عليت دارد من ذاته لضرورة عدمه عنه ككون الأربعة فرداً محال است كه اربعه فرد باشد، چون اينجا عنوان عليت است. اربعه علت براى زوجيت است و نه براى فرديت فإن اقتضائها للزوجية عين اقتضائها لنفي الفردية عنها اين دربارة ممتنع بود. و كذا مفهوم الممكن بالذات يستوعب أموراً ممكنة منتها نظر تان باشد اگر گفتيم ممكن بالذات، مراد از اين امكان امكان خاص است و نه عام تصدق في كل منها بحسب الإمكان الخاص، إمكانان عامان اگر ممكنة خاصه را بشكافيم با آنكه صورت ظاهر، قضية ممكنة خاصة موجبه و يكي جهت قضية ممكنة خاصة موجبه و يكي جهت

مخالف خود قضية موجبة سالبه مىباشد و اگر خود قضية سالبه است جهت مخالفش موجبه مى شود. پس هر قضية ممكنة خاصه را بشكافيم مؤلف از دو قضيه: يكى صورت ظاهر قضيه و يكى جهت مخالفش مىباشد. در «زيد كاتب بالإمكان الخاص» جهت موافق قضيه ايجاب است؛ يعنى حمل كتابت براى زيد ضرورت ندارد، چنان كه سلبش هم ضرورت ندارد اما سلبش را الآن نبايد بياوريم و نبايد عجله كنيم، بلكه سلبش براى آن جهت مخالف قضيه است. «زيد ممكن بالإمكان العام»؛ يعنى زيد كاتب بالإمكان الخاص، يعنى ثبوت كتابت براى زيد ضرورت ندارد و آن طرف و جهت مخالفش، يعنى سلب كتابت هم براى زيد ضرورت ندارد. پس هر قضية ممكنة خاصه مؤلف و مركب از دو قضية موجبه و سالبه است، اگر اولى موجبه است جهت مخالفش سالبه و اگر اولى سالبه است جهت مخالفش موجبه. عامان موجبه و سالب و الموجب فيه يستلزم السالب. چنان كه «و السالب فيه» از آن طرف هم مستلزم موجب است يكون العقد مركباً من قضيتين موجبة و سالبة.

و أموراً مركبة فرضاً من الواجبين أو المعتنعين أو ضدين. در آخر همند المحدد است: دوهم و تنبيه: ربما توهم متوهم، در اينكه امور ممكنه مؤلف از دو واجب و دو ممتنع و دو ضد مى باشد و نيز مباحث آن و دليل آن در همان فصل به طور مستوفا بحث مى شود، و أموراً مركبة فرضاً من الواجبين أو المعتنعين أو ضدين. الآن با قطع نظر از كتاب از همديگر سؤال مى كنيم كه مركب فرضى از دو واجب، آيا واجب است و يا ممكن؟ شايد ذهن و خيال سر به سر عقل بگذارد و بگويد اگر اجزاى مركب هر دو واجبند پس مركب از دو واجب، واجب است، بعد عقل مى فرمايد اينكه مركب از دو واجب است محتاج به اين دو واجب هست يا نه بايد قبل از اين واجب مركب دو واجب ديگر، كه اجزاى وى هستند، موجود باشند تا مركب بعداً از آن دو تشكيل واجب ديگر، كه اجزاى وى هستند، موجود باشند تا مركب بعداً از آن دو تشكيل شود. پس خود مركب ذاتاً ممكن است گرچه اجزاى وى واجب هستند. پس هر

ا. فصل ۱۶، ص ۲۲۵ (اسلامیه، چ ۱).

مرکب مؤلّف از اجزا ولو اجزای آن واجب باشند به دلیل ترکیب ممکن است. همین سخن در مرکب از دو ممتنع می آید. ممکن است و هم به دلیل اجزای ممتنع مرکب از دو ممتنع بداند، ولی چون مرکب متفرع بر دو جزء ممتنع است باز ممکن است. در مرکب از دو ضد نیز همین سخن می آید دو ضد پس از ترکیب ممکن هستند، برای اینکه مرکب در مرتبهٔ اجزا نیست، بلکه متأخر از رتبهٔ اجزاست، زیرا ابتدا باید اجزاء تحقق پیدا کنند بعد وی بیاید.

و أمسوراً مسركبة فسرضاً من الواجبين أو المستنعين أو ضدين....\* در شسعب سه گانهٔ مربوط به واجب و امكان و امتناع بحث مىكرد و دربارهٔ مسكن بالذات فرمود كه امور ممكن و امور مركب را شامل مىشود. و امور مركب يا از دو واجب و يا از دو ضد مركب شدهاند، و چون مركب محتاج به اجزاء است گرچه به نظر بدوى وهم مركب حاصل از دو واجب را واجب مىداند، ولى عقل هر نوع مركبى را ممكن مىداند، خواه اجزاى آن واجب و يا مستنع باشند، و مسركب مستأخر از اجزاء و مستفرع بسر آنهاست، و تقدم رتبى و على اجزاء و مسركب است و نيازمندى مركب به اجزاء و معلوليت آن حكم به امكان باعث امكان مركب است و نيازمندى مركب به اجزاء و معلوليت آن حكم به امكان

چنان که در مرکب از دو جزء ممتنع همین سخن می آید و مرکب در رتبهٔ اجزای ممتنع خود نیست. گر چه وهم در مورد واجب، وَهُم در مورد مرکب از دو ممتنع چنین می گوید، چون اجزایش واجب هستند و یا ممتنع پس خود وی به طریق اولی واجب و یا ممتنع است.

«و أموراً مركبة»، يعنى «يستوعب مفهوم الممكن بالذات أموراً مركبه فـرضاً مـن الواجبين أو الممتنعين أو ضدين» مركب از دو امر واجب يا دو ممتنع يكـى از امـور ممكنه است فإنّ ضرورة الوجود أو العدم، ضرورة الوجـود در آن مـركب از واجـبين

<sup>\*</sup> درس صدو نهم: تاریخ ۶۸/۷/۱۶

است ضرورت عدم از آن دو ممتنع است. الميفرمايد الأن المجموع في مرتبة أحد الجزئين ليس واجباً و لا ممتنعاً بل مادام كونه مجموعاً. أخوند بــه تــفصيل عــنوان ميكند، ولي اجمال آن در اينجا فإن ضرورة الوجود در واجبين أو العدم در مستنعين لتلك المركبات ليست لذواتها براي اينكه ممكن هستند و مؤلّف از اين دو و محتاج به ايمن دو است و بما هي مركبات، بل لعلة هي خصوصيات الأجزاء. خمصوصيات اجزاء باعث و علت مرکب است، ولي اين مرکب به دليل معلول بودن و نياز به اين اجزاء ممكن است. در مركب از دو واجب و يا دو ممتنع مجموع مركب واجب و ممتنع نیست پس از آن همهٔ جهات به نه قسم بالغ گردید و یک قسم اعتبار صحیح عقلی نبود، و هشت قسم باقي ماند. سه شعبه بحث از آن عنوان شد. يک شعبه گذشت اکنون دو قسم ديكر: و الاثنان اللذان هما بالغير شعبة دوم وجوب و امتناع بالغير است. اين دو معنا دارد؛ مثلاً خود ماهیت من حیث هی، سلب ضرورت وجود و عدم بـرای او هست؛ اگر علت به او وجود دهد واجب بالغیر می شود، و اگر علت نیاید ممتنع مي شود، چون امتناع بالذات و يا وجوب ذاتي ندارند، لذا با آمدن علت و يا نيامدن آن سازگاری دارد و الاثنان اللذان هما بالغیر أی الوجوب و الامتناع إنما یسعرضان لجسمیع الممكنات همهٔ ممكنات در مرتبهٔ ذات خودشان «ليس» هستند و بـه وجـود عـلتشان «ایس»، و متحقق و موجود میشوند. پس وجوب بالغیر و عدم بالغیر شامل همهٔ مـا سوى الله در مقام ماهيت آنها مىشود و لا يعرضان ألبتة و لا أحدهما لشيء من الواجب بالذات و الممتنع بالذات. روشن است واجب بالذات نمى تواند واجب بالغير باشد و ممتنع بالذات نمى تواند ممتنع بالغير بوده باشد. ممتنع بالذات ممتنع بالذات است؛ يعنى اگر ممتنع بالغير بوده باشد پس خودش ممكن است پس وجوب بالغير و امتناع بالغير بر آن دو عارض نمي گردند و قد مرّ أن الواجب بالذات لا يكون واجباً بغيره اگر واجب بالذات واجب بالغير شود لازم مي آيد انقلاب حقيقت شيء بـ چـيز ديگـر،

۱. سلطان بحث آن در چاپ اول و حروفی کتاب (ص ۲۲۵) و چاپ سنگی (ص۵۵) در دوهم و تنبیه، بیان می شود.

یعنی باید شیء از خودش و از حقیقت و واقعیت خودش دست بردارد. پس اگر واجب بالذات.» واجب بالذات.» این شعبهٔ دوم از بحث بود.

و أما الثلاثة التي هي بالقياس سه قسم ديگر از اين هشت قسم الآن مطرح مي شود. اكنون دربارة اين شعبه و رسيدن به مراد آخوند با قطع نظر از كتاب در خارج حساب برسيم. آن سه قسم عبارتند از: ١. واجب بالقياس إلى الغير؛ ٢. ممتنع بالقياس إلى الغير؛ ٣. ممكن بالقياس إلى الغير؛ ٣. ممكن بالقياس إلى الغير، تفاوت بالذات با بالقياس معلوم است.

اکنون علت و معلول را در نـظر بگـیرید. عـلت وجـوب بـالذات دارد و مـعلول وجوب بالغير. قبلاً گفته شد كه وجوب بالذات وجوب بالغير را قبول نــمىكند پس علت، وجوب بالغير ندارد، ولي معلول جون ذاتاً ممكن بود وجوب بالغير را قبول ميكند. ولى اكنون ميگوييم هم علت تامه و هـم مـعلول واجب بـالقياس إلى الغـير مىشوند. پس معلول علاوه بر أنكه واجب بالغير است واجب بالقياس إلى الغير هم هست، و علت تامه كه وجوب بالغير را نمي پذيرفت، ولي وجوب بالقياس إلى الغير را میپذیرد، زیرا معنای بالقیاس و بالغیر تغایر دارند و لذا واجب بالقیاس إلی الغیر براي هر سه قسم مي آيد؛ يعني واجب بالقياس إلى الغير با واجب بالذات و نيز ممتنع بالقياس با ممتنع بالذات و ممكن بالذات جمع مىشود، زيـرا بــه حسب مــفهوم بــا همديگر تفاوت دارند. واجب بالذات از نظر معنا روشن است. اكنون واجب بالقياس را توضیح می دهیم تا تمایز آنها از نظر مفهوم، و مراد از اجتماع واجب بالذات و بالقياس معلوم شود، و همچنين در دو مادهٔ ديگر. دربارهٔ وجوب علت بـالقياس إلى الغير، يعنى بالقياس إلى المعلول لختى تأمل كنيم، مراد از وجوب در اينجا چيست؟ یعنی وقتی معلول در خارج تحقق یافت، معلول میگوید که بود من حاکی از آن است كه علت من تحقق پيدا كرده است، زيرا بود من بدون علت محال است. پس زبان معلول این است که علت من متحقق است. و علت من وجوب دارد.

گردش سنگ آسیا در اضطراب اشهد آمد بر وجود جوی آب معلول که متحقق هست تحقق معلول میگوید تحقق من ابا دارد از اینکه علت من متحقق نباشد. پس عملت بودش واجب است بالقياس به معلولش؛ يعني وجود معلولش را بنگریم میبینیم وجوب برای علت مسلّم هست متحقق هست، نه اینکه وجوب را از معلول کسب کرده باشد بلکه بود این، علامت و حکایت برای بـود آن است، و اینکه از آن طرف هم علت تامه محقق است. اکنون باید دید آیا واجب بالقیاس در طرف علت می آید؟ در قسم اول گفتیم وقتی معلول متحقق بود معنایش این است که واجب، که علت است، با قیاس به این معلول متحقق است. آنجا در علت واجب بالقياس را أورديم حالا ميخواهيم در معلول واجب بالقياس را بياوريم يعني چه؟ میخواهیم بگوییم: علت تامه میگوید: وجوب وجود برای معلول مسلم است پس از ناحیه بود علت تامه به وجوب وجود معلول پی میبریم. لذا معلول به نسبت به بود علت وجوب بالقياس دارد، جنان كه در آن قسم اول علت واجب بالقياس به معلول داشت پس واجب بالقياس، يعني هر كدام را به نسبت به ديگري لحاظ كنيم بود آن دیگری میگوید که که این شیء اول بود و تحقق آن ضرورت دارد. پس اگر معلول را در نظر بگیرید وجوب بالقیاس روی علت می آید کـه از بـود مـعلول پـی میبریم که بود علت واجب است و اگر علت را در نظر بگیریم وجود معلول به قیاس به او وجوب دارد. اكنون كه وجوب بالقياس روشن شد ممتنع بالقياس إلى الغير هم خيلي خوب روشن ميشود. ممتنع بالقياس إلى الغير مثلاً در وجود معلول مي توان این مطلب را اجرا کرد: اگر معلول وجود دارد عدم علت به نسبت به وجود معلول ممتنع است، زیرا وجود علت ضروری است و اگر معلول موجود باشد عـدم عـلّت ممتنع است پس عدم علت به بود معلول ممتنع بالقياس است و البته اين ممتنع بالذات نیست و نیز اگر علت تامه متحقق باشد با تحقق آن امتناع بالقیاس برای عدم معلول لازم مي آيد.

عدم معلول ممتنع است به لحاظ به بود علت، چنان که به عکسش میفرمودید. در عكس أن بالا گفتيد عدم علت نسبت به بود معلول ممتنع بالقياس است با اين امتناع بالقياس الى الغير هم روشن ميشود. مراد از امكان، امكان خاصي است كه سلب ضرورتي وجود و عدم بود؛ يعني وقتي اين شيء را به ديگري سنجيديم، بود و نبود آن دیگری برای وی هیچ ضرورت ندارد و در آن دو قسم بالا بین امتناع و واجب بالقیاس تلازم و علیت و معلولیت بود و ارتباط و پیوستگی و حکمایت از همدیگر داشتند. وجود علت از وجود معلول و نيز وجود معلول از وجود علت حكايت میکرد، چنان که بود معلول از امتناع عدم علت و بود علت از امتناع عدم معلول خبر میداد. ولی در ممکن بود و نبود این شیء به آن دیگری مرتبط نبود و حکایت و ارتباط طبیعی بین آنها موجود نیست بنابراین امکان بالقیاس در مواردی پیاده میشود که ارتباط و بستگی و علاقه ای بین موارد نباشد. الف را با باء قیاس کنید و جود الف در مقابل باء و یا نبود آن هیچ یک ضرورت ندارد، خواه باء باشد و الف نباشد و یا بــر عکس، تفاوتی ندارد. پس امکان بالقیاس در این موارد پیاده می شود که طرفین هیچ علاقهٔ طبیعی با هم ندارند. این بحث به طور خلاصه و اجمال و فشرده دربارهٔ وجوب و امتناع و امكان بالقياس إلى الغير تحقق يافت. در اثناي بحث معناي علاقه در موارد وجوب و امتناع بالغير را روشن كرده است و همين معنا را به طور مستوفا در ١شد١ت داشتیم. در علاقه، دو چیز به یکدیگر موجود بود: گاهی علت تامه اقتضای وجود معلول ميكند. لفظ اقتضا نه به اين معناست كه علت به معلول احتياج دارد، سخن اقتضا نیست. اما بود علت تامه حکایت از معلول میکند و اگر بگوییم معلول مقتضی علت تامه است این سخن درست است، ولی این اقتضا با آن اقتضای علت تامه تفاوت دارد. و این دو اقتضا به یک معنا نیست. معلول اقتضا کند؛ یعنی حاجت و نیازمندی و فقر محض برای وجود وی موجود است، پس اقتضای معلول افتقار و حاجت محض است و نشان میدهد که معلول بدون علت نمی تواند موجود باشد پس این ارتباط و

علاقهٔ طبیعی بین آنها موجود است، اما در همه جا چنین علاقهٔ علیت و معلولیت نیست، بلکه گاهی بین دو چیز علاقهٔ طبیعی لزومی موجود است، ولی هر دو معلول علت ثالث هستند و بين آنها تضايف موجود است و متضايفين با حفظ وصف عنواني تضایف دارند و متکافی و همسنگ و همسر و هموزن همدیگرند، و هیچ کندام بسر دیگری تقدم و تأخر ندارند. تقدم و تأخر بین علت و معلول است که علت، تقدم رتبی بر معلول دارد و معلول، متأخر است، ولي دو متضايف، متكافي و همسر و همسنگ هستند، و نمی توان گفت علت و معلول متضایف هستند. گرچه علیت و معلولیت، که مفهومي اضافي هستند، از علت و معلول انتزاع ميشوند و بين عليت و معلوليت تضایف هست. پس افتقار و استدعای معلول به علت و اقتضای علت معلول را علاقهای درست کرده است، ولی این علاقه تضایف و همسری نیست. ولی در دو معلول علت سوم تضایف موجود است و هر کدام بدون دیگری موجود نسمی شود، زيرا تضايف دو طرف مي خواهد. پس در علت و معلول اقتضا و استدعا موجود است كه ارتباط را تأمين ميكند و در معلولي علت ثالث، تضايف ارتباط را مشخص میسازد. این بحث در منظومه ابه طور خیلی روشن عنوان شده است. مرحوم حاجی احتياج و استدعا و اقتضا را عنوان كرد. پس اقتضا و استدعا و تضايف اين سه كلمه از عبارت استفاده میشود که حاجی بیان فرمود و مرحوم آخوند کمی به اجـمال از آن گذشت و این موارد علاقهٔ طبیعی، که در وجوب بالقیاس و امتناع بالقیاس إلی الغیر پیاده می شود، ولی امکان بالقیاس در جایی است که هیچ کدام از اینها نباشد که نـه اقتضای احدهما دیگری در بین باشد و نه استدعا و نه تضایف.

و أما الثلاثة التي هي بالقياس إلى الغير فهي لا تصادم التي هي بالذات في التحقق كتاب ما «في التحقيق» دارد. «تحقيق» غلط است؛ يعنى گرچه مفهوم واجب بالقياس با واجب بالذات دو چيز است، در تحقق، تصادم ندارند، چنان كه مفهوم ممتنع بالذات و

ممتنع بالقياس با همديگر تـفاوت دارد، ولي در تـحقق تـصادم و تـنافي نـدارنـد، و همچنین است امکان بالذات و امکان بالقیاس إلى الغیر «فهي لا تصادم التي» آن اقسامي راكه «هي بالذات» ثلاث بخش نخستين را في التحقق و إن خالفها في المفهوم البته مفهوم واجب بالقياس إلى الغير با واجب بالغير، دو تاست اما در يك موطن صدق مي أيند، زيرا ممكن بالذات صحيح است كه با ممكن بالقياس إلى الغير صادق بـوده باشد پس جمع را شايد، كه اين شيء هم ممكن بالذات است هم ممكن بالقياس إلى الغير است منتها ممكن بالذات دو است كه نسبت به ديگري ممكن بالقياس الى الغير باشد؛ یعنی با آن دیگری به هیچ روی رابطه و آشتی و استدعای لزوم و بستگی نداشته باشد، اصلاً بود و نبود آن نسبت به امکان این، هیچ تأثیری ندارد. اکنون باید تـوجه داشت که وجوب بالقیاس إلی الغیر سه مورد از تلازم و علاقهٔ طبیعی را میگرفت و تنها علت به قياس به غير وجوب ندارد، بلكه وجوب علَّت به قياس به معلول يك مورد بود که به آن اقتضا میگفتیم. قسم دوم استدعای معلول برای علت بـود. قسم سوم تضایف بین دو معلول علت ثالث بود، و این سه نوع از تلازم همهٔ مـوجودات حتى حق سبحان را ميگيرد، زيرا وي علت همه است و ديگران معلول وي. فالوجوب بالقياس إلى الغير يعم جميع الموجودات؛ إذ لا موجود حتى بارى تعالى هم إلا و له علَّية أو معلولية لشيء آخر. حالا اين معناي بالقياس إلى الغير براي تمام موجودات مي آيد، پس همهٔ موجودات، خواه ممكن كه گاهي علت و گاهي معلول است، و خواه واجب، که علت تامهٔ همه بوده و معلول برای وی حتم و وجوب دارد، پس وجوب بالقیاس دارد، پس وجوب بالقیاس زیر سر معلول است که بالقیاس به علت وجودی خود وأجب می شود. معلول میگوید من در مرتبهٔ ذات خود نباید تقرر و تحقق خارجی داشته باشم و دارای منشأ آثاری باشم اكنون كه هستم پس علت من متحقق میشود. پس أن علت و بودش واجب بالقياس، به بود معلول است. و كل واحد من العلة و المعلول له و جوب بالقياس إلى الآخر. الآن اين معنا پياده شده كـه هــر يك از عــلت و

معلول بالقياس با ديگري واجب بالقياس هستند اكنون با «لان» وجـوب بـالقياس را معنا ميكند لأنّ الوجوب بالقياس إلى الغير، غير به معناي اعم است چه علت باشد و چه معلول باشد و چه اینکه متضایفین بوده باشند و علت و معلول نباشد تفاوت ندارد، پس به دو چیز وابسته به یکدیگر را، که لزوم و علاقهٔ طبیعی بین آنهاست و بود یکی حکایت از دیگری کند و ضرورت تحقق طرف دیگر را خبر دهد، و با دیدن یکی، از بود آن دیگری مطلع بشویم و وجوب و بود آن را بفهمیم، وجوب بالقیاس میگوییم. ضرورة تحقق الشيء بالنظر إلى الغير على سبيل الاستدعاء الأعم مـن الاقــتضاء. وعــلى سبیل استدعاء، را به جای اقتضا نشاند، چون لفظ نداریم و میخواهیم تعبیری داشته باشيم كه بگوييم اين وجوب بالقياس الى الغير لازم نيست كه هر كجا اقتضا هست نشان از علیت و معلولیت دهد و بوی آنها در بین باشد. جناب حاجی و به تبع وی مرحوم آملی در حاشیه، سه کلمه در این مورد به کار برد: علت اقتضای معلول دارد؛ معلول احتیاج دارد؛ و در تضایف و تکافی استدعا آوردند. و این سه کلمهٔ خوب اصطلاحي از طرف آنهاست و به تفصيل اين سنه نبوع ارتباط و علاقة طبيعي در وجوب بالقياس را زبان دادند. ولي مرحوم آخوند اين كلمهٔ استدعاي اعم از اقتضا را در هر سه مورد به طور اجمال استعمال كرد تــا مـطلق لزوم را بـرساند ولو عــليت و معلوليت بين أنها نباشد.

و مرجعه مرجع این وجوب بالقیاس إلی الغیر إلی أن الغیر تأبی ذاته غیر ممکن است معلول باشد و یا علت و یا متضایف، تفاوت نمی کند پس این غیر تأبی ذاته إلا أن یکون للشیء ضرورة الوجود حالا برای آن ضرورة الوجود است، ضرورة الوجود عبارت اخرای وجوب است؛ یعنی آن آقا به لحاظ و قیاس این شیء، بودش واجب است لذا می گوییم واجب بالقیاس إلی الغیر سواء کان باقتضاء ذاتی حالا دو وجه اقتضای ذاتی أو بحاجة ذاتیة و وجود تعلقی ظلی اینکه دو کلمهٔ حاجت ذاتی و وجود تعلقی ظلی بیان حاجت ذاتی است و سه تعلقی ظلی به یک معناست؛ یعنی وجود تعلقی ظلی بیان حاجت ذاتی است و سه

چیز نیست و اگر سخن حاجی را آخوند چنین میگفت بهتر بود؛ مثلاً «سواء کان اقتضاء ذاتي»، مثل علت نسبت به معلول «أو بحاجة ذاتية و وجود تعلقي ظلي» مثل معلول به علت او باستدعاء من الطرفين، مثل متضايفين. اين عبارت روشن تر از كار آخوند است، ولي أخوند يك طرف را حاجت ذاتيه آورد و يك طرف را اقتضا أورده است. ما بايد اينجا اين اقتضا را تعميم بدهيم كه استدعا را هم شامل بشود تـا شـامل مـتضايفين شـود پس حـرف مـعلوم شـده است. و قـد وقـع این حدیث از غرر احادیث است که مرحوم حاجی هم آن را در حاشیهٔ منظومه آورده و قد وقع في الأحاديث الإلهية: يا موسى! أنا بدّك اللازم. مي دانيد كه خطاب به شخص موسى الله كليم الله، ملاك نيست. اين خطاب به تمام موجودات و ما سوى الله است که دم به دم حقیقت هستی و وجود حق صمدی با همهٔ موجودات از صادر نخستین تا هیولای اولی موجود است و به همه خطاب فرمود که من پشتوانه و بود و آبروی شما هستم «أنا بدّك اللازم.» همه به اين حقيقت قائمند كه اگـر ايـن حـقيقت هستى را برداريم بعد از هستى نيستى است «و ماذا بعد الحق إلا الضلال.» بعد از هستى نیستی است. آنچه هستی است اوست و آن حکیم ابوالقاسم فردوسی خـوش پـیش آمده که فرمود:

پسناه بسلندی و پستی تویی ندانم چهای، هر چه هستی تویی رو سیاهی برای ماهیت است که هیچ چیز ندارد «الفقر سواد الوجه فی الدارین» و سفیدی نور وجود است. پس هر چه هستی است، اوست؛ یعنی همهٔ هستی تو هستی نه آنکه او بیرون از هستی باشد و وجود او خارج از موجودات باشد که واحد عددی شود. پس این خطاب تنها به موسی پید نیست، بلکه به همه موجودات است که «أنا بدّك اللازم»؛ چاره نداری نمی توانی از من دست برداری. آن بدّ، لازم و چاره است. محال است بدون من موجود و منشأ آثار باشی و خودت را نشان بدهی. از جمله محال است بدون من موجود و منشأ آثار باشی و خودت را نشان بدهی. از جمله

ا. عوالي اللتالي، ج ١٠، ص ٢٠ (حديث مرسل است).

حاجت ذاتی معلول است که معلول حاجت ذاتی به علت دارد و معلول به حقیقت ربط محض به اصل خود میباشد. أنا بدّك اللازم یا موسی، پس حدیث شاهد «بحاجة ذاتیة و وجود تعلقی ظلی» است.

چرا بعد از حاجت ذاتیه، وجود تعلقیهٔ ظلی را آورده؟ جهتش این است که قوم نیز حاجت ذاتیه را بیان میکنند، ولی بین معنای حاجت ذاتی مورد فهم قوم و معنای حکمت متعالی تفاوت هست. پس با این کلمهٔ «وجود تعلقی ظلی» به فاصلهٔ حکمت متعالیه از معنای قوم در احتیاج ذاتی معلول اشاره کرده است. قوم در ارتباط وجودات مستقل، ارتباطی در حد ارتباط تامر و لابن قائلند، چنان که ظاهر حرف امثال دوانی این است و ما نیز اکتفابه آن میکنیم، چنان که حاجی در حکمت از فرمایشهای ایشان نقل کرد، ولی اگر حرف منطق منظومه که مرحوم حاجی سخنان دوانی را تأویل برد و حق هم همین است پس به ما نزدیک می شود. و ایشان نیز همین حقیقت تعلقی ظلی در معلول را می خواستند، ولی در مقام تعبیر چنین پیش آمده است لذا به قول در معلول را می خواستند، ولی در مقام تعبیر چنین پیش آمده است لذا به قول باباطاهر: «چو شعر مو بلند و پست دارد.»

و الامتناع بالقیاس إلی الغیر یعرض لکل موجود...\* مراد از امتناع بالغیر آن است که ممکن ذاتی با عدم تحقق علت، وجود پیدا نکند و با وجود علت تامه، وی از امتناع غیری به در آمده و واجب می شود. امتناع بالقیاس إلی الغیر امتناع بالغیر نیست، بلکه وقتی دو چیز را در نظر گرفتیم، اگر وجود معلول ملحوظ باشد حتماً باید علت تامه وی محقق باشد، و زبان و حکایت و معلول تحقق علت وی می باشد و می گوید روا نیست علت من متحقق نباشد. پس وجود معلول می گوید عدم علت ممتنع است، زیرا معلول تحقق پیدا کرد. پس علت به قیاس به معلول ممتنع است که متحقق نباشد. پس امتناع علت به قیاس به معلول اگر ملاحظه شود امتناع علت به قیاس به وجود معلول، و یا وجود علت با عدم معلول اگر ملاحظه شود

شرح الامنظومه، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ج ۱، ص ۱۳۶۲.

درس صد و دهم: تاریخ ۶۸/۷/۱۸

علت تامه به ناچار معلول را در پی دارد، پس عدم معلول ممتنع است، و به لحاظ بود علت امتناع بالقیاس پیدا میکند.

پس امتناع بالقیاس در وجود هر کدام از علت و معلول با نبود آن طرف متحقق است، اکنون می توانید لوازم آنها را در نظر گرفته و هر کدام را با لوازم طرف دیگر ملاحظه نمایید. با بود علت عدم معلول ممتنع است. و از اینجا منتقل می شویم به اینکه اگر ممتنع بالغیر و یا واجب بالغیر می گوییم، وصف به حال خود شیء است و در تنبیه از آن به تصریح بحث می شود، که این شیء واجب بالغیر است، حال خود وی می باشد، ولی در واجب بالقیاس إلی الغیر، صفت آن دیگری است.

یا در ممتنع بالقیاس وقتی بود وی را در نظر گرفتیم نبود آن ممتنع است و یا در ممکن بالقیاس حال آن شیء دیگر معلوم میشود و در آنجایی که بالقیاس نیست؛ مثلاً واجب و ممتنع بالغير وصف به حال خود شيء مورد نظر است. و الامتناع بالقياس إلى الغير يعرض لكل موجود واجبأ أو ممكناً بالنسبة إلى عدم معلوله أو عدم علته مراد از «كل موجود، مي تواند علت و يا معلول باشد. اگر مراد علت باشد معناي آن چنين مي شود كه اين علت محال است كه معلول نداشته باشد؛ يعني عدم معلول ممتنع بالقياس به بود علت است و یا معلول موجود میگوید، محال است که علت من وجود نداشته باشد. پس از وجود معلول به علت منتقل میشویم و عدم علت را ممتنع مییابیم، پس امتناع وصف آن دیگری میشود. بنابراین در وجوب بالقیاس وجوب وصف آن دیگری است، ولی وجوب بالذات یا امتناع بالذات وصف به حال خود شیء است. بنابراین کلمهٔ «لکل موجود» می تواند هم علت باشد و هم معلول «بالنسبه إلى عـدم معلوله أو عدم علَّته، يا لوازم علت و معلول فرق ندارد أو ما يلزم عدم معلوله أو عدم علته قياس بين وجود علت مثلاً با لوازم معلول و يا قياس به لحاظ وجود لوازم معلول با علت نیز چنین است پس بود هر کدام از علت و یا معلول با عدم معلول و لوازم آن و يا علت و لوازم أن محال و ممتنع بالقياس است.

و كذا، يعنى امتناع بالقياس عارض ميشود بر لكل معدوم بما هو معدوم به صورت مطلق لذا وصف ميآورد و ميگويد: ممتنع أو ممكن؛ چه آن معدوم، مـعدوم مـمتنع باشد و چه آن معدوم، معدوم ممكن بوده باشد، كه «ممتنع أو ممكن، صفت براي معدوم است. معدوم ممتنع، مثلاً شریک الباری اما معدوم ممکن، مثل زید ممکن که هنوز به دنیا نیامده است بالنظر إلى وجود معلوله، «بالنظر» مفعول به واسطهٔ «یعرض أو وجود علته، حالا «معدوم، چي باشد؟ آيا مراد از معدوم عـلت است و يـا مـعلول؟ می فرماید اگر معدوم علت بود، با بود معلول در نظر گرفته شود، پس بود معلول بــا عدم علت ممتنع بالقياس است، و اگر معدوم معلول بود، وجود علت تنامه بنا عندم معلول امتناع بالقياس دارد «و هكذا بالنظر إلى وجود معلوله أو وجود علته.» ايــن را خلاصه كنيم بالجملة وجود نبايد «بالجمِلة» را سـر سـطر آورد و دنـباله «عـلّته» است ما يصادمه معدوم را وجوده. ضمير هذه به هماه بركردد؛ يعني وجود او مصادم با معدوم است؛ یعنی نمی تواند معلول وجود داشته باشد و آن معدوم وجود علت باشد و علت معدوم باشد. پس وجود معلول با این معدوم مصادم است و اگر معدوم معلول باشد پس وجود علت با این معدوم مصادم است. پس امتناع بالقیاس در این موارد پیش مي آيد. و الإمكان مقيساً إلى الغير. فرموديد امكان بالغير معنا ندارد و معناي امكان را هم فرمودید الا ضرورت وجود. و دعدم لشیء، است. معنای امکنان بالقیاس آن است که دو چیز در سنجش با همدیگر، وجود و عدم این نسبت بـه آن دیگـری لا ضرورت است. امکان بالقیاس، یعنی بود و نبود آن دیگری در بود و نبود این اثری ندارد و بالعکس. پس موطن امکان بالقیاس در اموری است که بینشان هیچ جهت علیت و معلولیت و علاقهٔ طبیعی و ربط نباشد. در عبارت همین را میگوییم که امکان بالقياس أنجايي است كه وضع طبيعي و ارتباط طبيعي و علاقة عليت و معلوليت بين دو چیزی که معلول علت واحد بوده باشند موجود باشد و لزوم و بستگی بین آنها به هيچ وجه نباشد تا معناي امكان صدق بيايد؛ يعني لا ضرورت تـحقق وجـود عـدم،

محقق شود و الا اكر بستكي بينشان بوده باشد لا ضرورت را پياده كنيم. و الإمكان مقيساً إلى الغير لا يعرض للواجب القيّوم بالقياس إلى شميء مـن المــوجودات المــمكنة. واجب تعالى با موجودات امكان بالقياس ندارد، زيرا در اينجا ارتباط و علاقة طبيعي عليت و معلوليت موجود است إنما يعرض له اين امكان بالقياس إلى المفروض واجبأ آخر. باید امکان بالقیاس در بین اموری باشد که ارتباط بین آنها موجود نباشد. اگر وهم، فرضي ولو ناروا نمايد و واجب ديگري را فرض كند، آن هـم واجب مستقل است و این هم واجب میباشد و هیچ کدام نیازی به دیگری ندارد و عـلاقهٔ لزومـی علیت و معلولیت و یا معلولی علت ثالثه نیستند، زیرا همهٔ این علاقهها با وجوب و فرض تنافی دارد. پس امکان بالقیاس بین آنها موجود است و نمیز بمین آن واجب و معلولهای این واجب، و این واجب و معلولهای آن دیگری تلازمی نیست و نیز حتی بین معلولهای یک واجب مثل زید و چناری در گوشهٔ دیگری از دنیا تـلازم نباشد، امكان بالقياس بين أنها موجود مي شود. «إنما يعرض له»، يعني واجب قيوم را عارض مي شود امكان بالقياس «إلى المفروض واجباً أخر» فرض وهمي و بالقياس إلى ما فرض مجعولات واجب آخر نسبت این واجب تعالی و مخلوق واجب دیگر مفروض امكان بالقياس، پس هر كجا ارتباط نباشد لا ضرورة وجود شيء و عدم شيء نسبت به همديگر پيدا ميكنند و اين امكان بالقياس إلى الغير است. و يعرض أيضاً إمكان بالقياس لموجودات ممكنة بعضها مقيساً إلى بعض كه بينشان ارتباط نباشد أو لمعدومات ممكنة كذلك بينشان ارتباط نباشد أو لموجود ممكن مقيساً إلى معدوم ممكن أو بالعكس كه اموري كه بينشان علاقة طبيعي نيست كل ذلك ضابطهاي در امكان بالقياس گفتيم و خلاصة ضابطه اين بوده است كه بشرط أن لا يكون بين المقيس و المقيس إليه علاقة عليّة أو معلولية. معلوليت را هم توسعه بدهيد نه احدهما معلول دیگری است و نه دوتاییشان معلول علت ثالث هستند که هیچ نحو علاقه بمینشان نباشد و میدان و عروض امکان وسیع است عرصهٔ امور بی ارتباط به یکدیگر وسیع

است و يعرض إمكان بالقياس لامور ممتنعة بالذات نمى شود تحقق بيدا كند و بالذات ممتنعند بالقياس إلى عدمات أشياء ممكنة بالذات. حالا اين اشياى ممكن بالذات الآن در بستر عدمند هنوز تحقق پیدا نکردند لذا فرمود: عدمات، یعنی اشیای ممکن بالذات، که اشیای ممکنند اما هنوز تحقق پیدا نکردند این اشیای فرضی، که هنوز تحقق پیدا نکردند، اکنون عدم یک یک آنها را وهم در نظر بگیرد و با ممتنعات بالذات قیاس کند، می بینید که بینشان علاقهٔ لزومی نیست و امکان بالقیاس نسبت به یکدیگر دارند، و همچنین نه تنها بین ممتنعات بالذات و عدمات اشیای ممکن بالذات، امکان بالقياس هست بلكه بين لوازمشان هم همين طور است. وقتي بين خود اشياء امكان بالقياس هست؛ يعني اگر بين اشياي مفروض عدمي كذايي چنين است بين لوازم فرضي و وهمي آنها هم همين امكان بالقياس پيش مي آيد. و ما يلزمها هم همين طور است لعدم العلاقة الاستدعائية بينها. اينجا ما زير نويسي يادداشت داريم كه «لام» بـ معناي «عند» است؛ يعني «عند عدم العلاقة» مثل ﴿ أَقِم الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّهْسِ إِلَىٰ غَسَقِ آللَيْلِهِ؛ يعنى «عند دلوك الشمس.» يس «عند عدم العلاقة الاستدعائية.» يس وقتي بين این ممتنعات بالذات و عدمات اشیای ممکن کذایی و لوازمشان این عندیت و علاقهٔ کذایی صدق آمده و اموری نباشند که بینشان ارتباطی و لو وهماً تحقق یابد در ایس صورت بين اين امور امكان بالقياس صادق است.

## تنبيه

چنانکه جناب خواجه فرمود<sup>۱</sup>؛ یعنی با در نظر گرفتن مطالب آموخته شده و معلوم مطلب روشن می شود و نیازی به استدلال ندارد. مرحوم آخوند تنبیه را به هفت قسمت تقسیم کرد، حالا به صورت تنبیه: ۱. وجوب العلم بالقیاس إلی وجود المعلول، وجوب بالقیاس علت به لحاظ وجود معلول، چون معنای وجود معلول

۱. ر.ک: شرح انثارات، نمط ۱، فصل ۱

وجوب علت آن است. پس درست است که معلول وجوب بالقیاس به علت دارد. این وجوب صفت معلول نیست، بلکه صفت علت است، و همین مطلب در وجوب بالقیاس به تلویح در ضمن کلام آخوند می آید.

ولى اكر بكوييد: معلول واجب بالغير است وصف وجوب از آن خود معلول است و در بالقیاس گرچه سخن از وی در میان است، وجوب وصف رفیق اوست. وجوب بالقياس معلول به نسبت به علت، يـعني عـلت مـن واجب است و مـعناي وجـوب بالقياس علت وجوب معلول است. وجوب العلة بالقياس إلى وجود المعلول عبارة عن استدعائه. آن استدعا به معنای اعم است که با علیت این و احتیاج آن میسازد، و یا معلولی علت ثالثه باشند. این استدعا هر سه مورد را شامل میشود. پس وجوب علت عبارت از استدعای معلول است. پس بحسب وجوبه معلول بخواهد به علت واجب شود و این وجوب بالغیر خود معلول است بها در کتاب طبع حروفی چاپ اول «لها» دارد ولي «بها» صحيح است؛ يعني معلول به علت واجب بالغير شود أن تكون هي علة مما وجب لها الوجود، إما بنفسها كما في العلة الأولى أو بغيرها. وجوب علت بالقياس الي وجود معلول است؛ يعني معلول موجود دلالت بر علت واجب دارد، و اگر اين علت علة العلل و علت اولى است خودش بذاته واجب است و اگر علت اولى نيست به هر حال علت این معلول وجوب دارد، و لو وجوب این علت بالغیر باشد پس به نسبت به معلول وجوب دارد «وجب علته إما بنفسها كما في العلة الأولى أو بغيرها.» اين بند اول یک قسم.

۲. بند دوم، به عکس حرف بالاست: و وجوب المعلول بالقیاس إلی وجود العلة، یعنی معلول به قیاس به وجود علت تامه وجوب پیدا کرد. میگوییم: ایس معلول واجب شد؛ یعنی اینکه کونها علة بتمامیتها؛ یعنی من حیث أنها تامّة، یعنی علت وی تمامیت دارد و چون حرف در وجوب بالقیاس است پس علت وی متأبیّة إلا أن یکون معلولها ضروری الثبوت فی الخارج؛ یعنی علت تامه چنین اقتضا دارد که معلول وی ضروری

الثبوت، يعنى واجب باشد مع عزل النظر. همين عبارت است كه چند بار گفته شد كه تلويحاً وجوب بالغير را صفت خود شيء ميداند، و وجوب در وجوب بالقياس را از أن طرف ديگر پس واجب بالقياس الي الغير كلمة واجب از أن طرف ديگر است نه خود وي. يس اينكه مي فرمايد: مع عزل النظر عن أن المعلول له وجوب حاصل له من العلة، دمع عزل النظر، هشداري براي فرق بين واجب بالغير و واجب بالقياس الي الغير است كه وجوب بالقياس معلول، يعني علت من واجب است نه آنكه به خود معلول و وجوب غیری وی نظر داشته باشد و همچنین در جانب علت. اکنون در وجـوب بالقياس معلول حال خود معلول در نظر نيست، بلكه حال رفيق او مورد نظر است دمع عزل النظر عن أنَّ المعلول له» براي معلول «وجوب حاصل له من العلة» اكر اين طور در نظر بكيريد اين نظر فإن هذا، يعني نظر مي شود حال المعلول في نفسه اكر حال المعلول في نفسه مورد نظر باشد اسم أن واجب بالغير است، نه واجب بالقياس الى الغير و إن كان من جهة إعطاء العلة إياه، و يعبّر عنه بالوجوب بالغير. در واقع و نفس الأمر حرفی نیست که وجوب این خود از ناحیهٔ دیگری هست و از ناحیهٔ علتش اعطای وجود به او شده، اما از این معنا تعبیر به وجوب بالغیر کردند و نه وجوب بالقیاس الی الغير. پس فرق بين اين دو حرف روشن شد. بعد از چند سطر ميفرمايد: «هذا فرق صحیح. این امر در وجوب بالغیر و امتناع بالغیر وصف به حال خود شیء است و در بالقياس الى الغير، ولو حرف اين طرف را ميزنيم، اما داريم وصف طرف را مي أوريم یس تمییز داده شود و فرق گذاشته شود. این دو بند از هفت بند.

۳. بند سوم. مراد از استدعای به معنای اعم تلازم بین دو معلول یک علت است؛ یعنی گرچه آن دو نسبت به هم علیت و معلولیت ندارند، تلازم و تضایف با همدیگر دارند. معنای تضایف طرفین تحقق معی هر دو در ذهن و خارج و اعتبار است. و تکافؤ معیت بین آنها برقرار است. مثال تضایف علیت و معلولیت است که در وصف عنوان خویش تضایف دارند گرچه وجود علت مقدم بر معلول و معلول تأخر رتبی از

علت دارد، در این وصف تضایف راه ندارد، و تقدم زمانی و رتبی و بالشرف بین این دو وصف عنوانی راه ندارد. پس در این قسم سوم، که وجوب بالقیاس میآوریم، و الف و باء مضايف هم بوده و وجوب بالقياس بالغير باء، يعني أنكه الف وجوب دارد، زيرا در وجوب بالقياس حال رفيق مورد نظر بوده است. پس اگر الف وجوب بالقياس دارد؛ يعني اگر من متحقق هستم وجود باء هم وجوب دارد. و وجوب أحد المعلولين لعلة واحدة بالقياس إلى الآخر عبارة عن كون الآخر آن رفيقش يأبي أن يكون هذا غمير ضروري الوجود بحسب اقتضاء الغير ضرورتهما جميعاً. وقتى اين باء هست باء مي كويد: حتماً بايد طرف ديگر من، يعني الف نيز موجود باشد «يأبي أن يكون هذا» الف غير ضروري الوجود، بلكه ميگويد الف، كه رفيق و طرف من هم هست ضروري الوجود است، زيرا هر دو معلولي علت واحد هستند «بحسب اقتضاء الغير ضرورتهما جمیعاً ﴾؛ یعنی علت اقتضای ضرورت هر دو معلول را مینماید. هـ ر یک از ایـن دو ميگويند نمي تواند رفيق من غير ضروري بوده باشد، بلكه ضروري الثبوت هست مع عدم الالتفات باز همان طور مثل بالاكه فرمود: مع عزل النظر، إلى أنّ هذا في نفسه موصوف بضرورة التحقق، لأنَّ هذا اين التفات حال شقيقه لا حاله. بايد اين حال شقيق وي باشد؛ یعنی در وجوب بالقیاس به سوی وصف به حال شقیقش میرویم و دیگری را مي آوريم. اگر شما با اين التفات نظر بوده باشد كه وقتي ميگوييم: الف نسبت به باء واجب بالقياس است معنايش اين نيست وجوب تحقق الف و وجـوب غـيري الف مورد نظر باشد، بلكه ميخواهيم بگوييم: طرف الف، يمني باء وجوب دارد. پس وجوب بالقياس الف به باء، يعني باء وجوب دارد. پس بحسب وجوده وصف باء بوده و نه وصف خود الف، و اگر وصف خود الف باشد واجب بالغیر می شود. پس وجوب بالقياس و يا امتناع بالقياس و امكان بالقياس با اينكه بر سر الف مي آيد، ولي وصف به حال طرف دیگر است، و نه وصف خود او، که واجب بالغیر و یا ممتنع بالغیر و یــا ممكن بالغير شود. اين سه بند تمام شد.

 بند چهارم. و الوجوب بالغير اين سر راست است، هو كون الشيء ضروري الوجود في نفسه بحسب إعطاء الغير ذلك؛ يعني به حسب اينكه علت وجود را به اين معلول مي دهد، اين شيء معلول واجب بالغير مي شود. باز جناب آخوند در اثناي همان، هشداري را مي دهد نه اينكه وجوب بالغير را با وجوب بالقياس الى الغير اشتباه كنيد. لانه اینکه حرف وجوب بالقیاس را بیاورید لا أنّه اعتبار فی الشیء بحسب ما یـلائم حال الغير عندما يلحظ مقيساً إليه ضمير «إليه» به «الغير» ميخورد. اينجا بعد از «مقيساً اليه، نايستيد جاي وقف نيست لا من حيث هو له في نفسه من قبل إفاضة الغير اكر اين طور باشد بين واجب بالغير و واجب بالقياس الى الغير خلط مىشود. در واجب بالقياس الى الغير وصف طرف ديگر را ميآوريد و نه مربوط به خود شيء الا أنــه وجوب بالغير اعتبار في الشيء بحسب ما يلائم حال الغير، اين غير در اينجا، يعني أن شقيق و حال أن رفيق مورد كلام نيست. «عندما يلحظ مقيساً إليه»؛ يعني وقتي شيء را با غير قياس ميكنيم الف به قياس به باء واجب است؛ يعني يجب وجود باء عند وجود الف، كه اين وصف ملايم بآياء است نه مال خود الف با باء «لا من حيث هو له في نفسه من قبل إفاضة الغير»؛ يعني واجب بالغير پس نه اينكه ملايم بـا حـال غـير را واجب بالغیر بدانیم. و هذا فرق صحیح وصف به حال شیء و وصف به حال دیگری صحیح و درست است بحسب المفهوم و في الفلسفة العامية در توحيد صمدي وجود في نفسه در اين جمله فوق كه «كون الشيء ضروري الوجود في نفسه، چه معنا دارد؟ اين همان دانه شنی است که انسان با دندان (حکیم متألّه) متوجه می شود، ولی کسی که بی دندان باشد در لقمه نان شن را متوجه نمیشود، و به این لپ و آن لپ میزند و سرانجام قورت میدهد. فلسفهٔ عامی وجود فی نفسه را منافی وجود صمدی نمیدانـد ولی چگونه وجود صمدي در همه جا گسترده باشند و همهٔ موجودات ديگر عين ربط باشند، در عین حال وجود فی نفسه هم موجود باشد معنای ایـن وجـود فـی نـفسه چیست؟

و أما في طريقتناكه معلول نفسيت ندارد، بلكه ربط محض است و فـقر صـرف است فسيلوح لك ما فيه إن كنت من أهل الطريق كه البته هستيد و بنا بر فرمايش ايــن آقایان، ما سوی الله همه واجب بالغیر هستند و وجوب بالقیاس الی الغیر هم دارنـد، زيرا بودشان ميگويد: وجود علت من واجب است. اكنون حال رفيق عنوان ميشود که اگر چه در واجب تعالی وجوب بالغیر معنا ندارد، ولی در آنجا وجوب بالقیاس الی الغير معنا دارد، زيرا علت تامه وقتى تحقق داشته باشد وجود معلول ثابت است پس اگر فهمیدیم علت تامه هست وجوب معلول فهمیده میشود پس وجوب وصف به حال معلول واجب است ففي قاعدتهم المعلول واجب بالعلة و بالقياس إليها جميعاً علت نمى تواند واجب بالغير باشد اما واجب بالقياس الى الغير صحيح است بخلاف العلة. فإنَّها واجبة بالقياس إلى المعلول لا به بالمعلول واجب نـيست بــالقياس الى المـعلول واجب است و معنای بالقیاس هم ملکه شد برای ما. و «ذا» در کذا اسم اشارهٔ قـریب است ؛ یعنی مثل همین اخیری که در عبارت واجب بالقیاس بـود. پس مـثل واجب بالقياس الى العلة است. كل واحد من معلولي علة واحده نظراً إلى الآخر هر كدام از دو معلول به نسبت به دیگری وجوب بالقیاس دارد، زیرا متضایف بوده و با این، آن هم واجب میباشد و تحقق یکی از تحقق دیگری خبر میدهد، و چون وجوب این از آن دیگری نیامده است، بلکه از آن ثالث آمده است پس هیچ کدام تقدم رتبی بر دیگری ندارد، بلکه هر دو متضایف بود و واجب بالقیاس به نسبت به یکدیگرند نه بالغیر.

## امتناع بالغير•

و الامتناع بالغير هو ضرورة عدم الشيء من قبل اقتضاء الغير. از هشت قسم جهات در اين تنبيه بحث شد، بيان چهار قسم گذشت، اكنون قسم پنجم، يعنى در امتناع بالغير سخن مىگويد: «و الامتناع بالغير هو ضرورة عدم الشيء من قبل اقتضاء الغير.» امتناع

درس صد و یازدهم: تاریخ ۶۸/۷/۱۹

بالغیر در جایی است که شیء ذاتاً باید ممکن بالذات بوده باشد تا به عدم تحقق علت ممتنع گردیده شده باشد پس ممتنع به واسطهٔ غیر است، و به آن ممتنع بالغیر می گرییم، و گرنه ذاتاً ممکن است، و همان طور که می دانیم، ممکن نیست چیزی هم امتناع ذاتی داشته باشد و هم امتناع از ناحیهٔ غیر و اگر بیندیشیم که آیا چنین چیزی ممکن است می یابیم که معنای ممتنع بالغیر آن است که وقتی غیر از او دست برداشت و از وی ازاله شد ممتنع بالغیر ممکن شود. پس اگر ممتنع بالذات می بود هرگز امتناع از وی دست بر نمی داشت، زیرا انقلاب از حالت امتناعی به امکانی محال است. پس قبل از آنکه به کتاب برسیم پیش خود اندکی حساب برسیم. روشن است در صفحهٔ بل از آنکه به کتاب برسیم پیش خود اندکی حساب برسیم. روشن است در صفحهٔ بل از آنکه به کتاب برسیم پیش خود اندکی حساب برسیم. روشن است در صفحهٔ بل از آنکه به کتاب برسیم پیش خود اندکی حساب برسیم. روشن است در صفحهٔ بل از آنکه به کتاب برسیم پیش خود اندکی حساب برسیم. روشن است در صفحهٔ بل از آنکه به کتاب برسیم پیش خود اندکی حساب برسیم. روشن است در صفحهٔ بل از آنکه به کتاب برسیم پیش خود اندکی حساب برسیم. روشن است در صفحهٔ بل از آنکه به کتاب برسیم پیش خود اندکی حساب برسیم. روشن است در صفحهٔ بل از آنکه به کتاب برسیم پیش خود اندکی حساب برسیم. روشن است در صفحهٔ بل از آنکه به کتاب برسیم پیش خود اندکی حساب برسیم. روشن است در صفحهٔ بلا یکون واجباً بغیره و واجب بالذات با واجب بالغیر نمی سازد «فاعمل رویتك؛ بناله کار بیندازه؛ زیرا همهٔ جزئیات نباید گفته شود «و استعمل مثل ذلك...

وقتی غیر باطل شده این امتناعش باید از او گرفته شود، و ممکن یا مثلاً واجب گردد، پس انقلاب لازم می آید و شیء از واقعیت خود دست بر نمی دارد، چون مفروض این بود که ممتنع بالذات است دو أیضاً لا یتصور لذات واحدة عدمان و لا امتناعان... که در فصل بعد هم همین حرف گفته می شود.... پس دو الامتناع بالغیر، در آنجایی می آید که ممکن بالذات باشد.

و الامتناع بالقیاس مثلاً وجود معلول می گوید: ممتنع است که علت من وجود نداشته باشد پس امتناع به قیاس به عدم، یعنی عدم علت من مسمتنع است إلی الغیر ضرورة عدم وجوده بحسب استدعاء الغیر عدم علت در مثال، که معلول موجود است، ممتنع است. در این مثال، که وجود معلول امتناع بالقیاس الی الغیر دارد، می تواند وجود معلول با توجه به عدم علت خود امتناع بالغیر نیز داشته باشد، پس در وجود معلول هم امتناع بالقیاس و هم امتناع بالغیر جمع شده است. البته می خواهد در عموم

و خصوص من وجه مادهٔ اجتماع و مادهٔ افتراق را بیان کند، و این بحث عنوان «تنبیه» را دارد و اگر هم نمی فرمود معلوم بود. پس یک مثال از دو مثال آخوند گذشت. مثال دوم «أو عدمه»، یعنی در وجود معلول یا در عدم معلول به نسبت به وجود علت تامه و نه ناقصه، که به علت معد، معروف است؛ یعنی اگر علت تامه موجود باشد و معلول معدوم، این ممتنع بالغیر است و امتناع بالقیاس در اینجا، یعنی علت تامه با نسبت به عدم معلول امتناع بالقیاس دارد؛ به عبارتی دیگر عدم معلول ممتنع است پس این دو مثال در وجود و عدم محل اجتماع بود.

اكنون محل افتراق امتناع بالقياس از امتناع بالغير مطرح مــىشود: و يــفترق عــنه بالتحقق في عكس هاتين الصورتين اينجا در اجتماع دو تا صورت مثال زد. اولى «وفي وجود المعلول بالنسبة إلى عدم العلة» اين عكسي كه اينجا مي فرمايند شما همين قضیه را عکس کنید الفاظش را کار نداشته باشید عدم را وجود نکنید، وجود را عدم نفرمایید، همین صورت قضیه را عکس کنید نه آنکه عکس اولی را چنین کنیم که وجود معلول را بگوییم عدم معلول و عدم علت را بگوییم وجود علت. ایس کارها نشود فقط همین صورت قضیه را برگردانید حالا اولی را بر میگردانیم «فسی وجود المعلول بالنسبة إلى عدم العلة؛ اين را وارونه كنيد و بكوييد: «عدم العلة بـالنسبة إلى وجود المعلول» عدم علت نسبت وجود معلول ممتنع بالغير است، غير وجود معلول است، عدم علت را بگوییم ممتنع بالغیر است، این صحیح نیست، زیرا وجود معلول چه قوت و قدرتی دارد که عدم علت به او امتناع بالغیر داشته باشد! و وجود معلول نمي تواند باعث جلوگيري از عدم علت باشد. پس عدم تحقق علت مديون وجود معلول نیست. پس معلول آن قدر عرضه ندارد که وجود علت و عدم آن وابسته به وی باشند. بنابراین امتناع بالغیر در عکس پیاده نمیشود، ولی امتناع بالقیاس در صورت عكس اشكالي ندارد، زيرا امتناع بالقياس كاشف از عدم علت است. عدم علت میگوید: وجود معلول نباید باشد پس وجود معلول وجوب بالقیاس به عـدم عـلت دارد؛ یعنی عدم علت ممتنع است و خبر می دهد و کاشف از امتناع عدم علت است نه اینکه آن امتناع عدم علت به واسطهٔ اوست تا امتناع بالغیر شود، پس معلول آن کفایت برای امتناع عدم علت را ندارد و این به جهت ضعف معلول و تمامیت علت است. «و یفترق عنه بالتحقّق فی عکس هاتین الصورتین» دومی هم همین طور. قضیهٔ دوم این بود «أو عدمه بالنسبة إلی وجودها» حالا وجود علت نسبت به عدم معلول، عدم معلول نمی تواند علیت برای امتناع وجود علت داشته باشد که ما وجود علت را امتناع بالغیر بالنسبه به معلول بگیریم، اما بالقیاس الی الغیر راه دارد. این یک مورد از افتراق که عکس آن صورت بود.

مورد دیگر: و فی عدم أحد معلولی علة واحدة بالقیاس إلی وجود الآخر أو وجوده بالنظر إلی عدم الآخر. اینجا دیگر خیلی روشن است که امتناع بالغیر راه ندارد، برای اینکه می فرمایید معلولی علت واحده در جایی که بینشان تنضایف است، و آن دو متضایفین هستند. پس بین متضایفین علیت و معلولیت راه ندارد، بلکه متکافی هستند. اگر علیت و معلولیت متضایفند، تقدم و تأخر در آنها راه ندارد، و علیت و معلولیت غیر از علت و معلول است که تقدم و تأخر دارند، پس در دو معلول یک معلولیت، وجوب بالغیر و امتناع بالغیر راه ندارد؛ چون متکافی هستند.

بنابراین، امتناع بالغیر راه ندارد، اما امتناع بالقیاس الی الغیر اشکالی ندارد، زیرا این دو معلول علت ثالثه هستند، و هر کدام میگوید: بود من حکایت میکند که آن شقیق من تحقق دارد، و نمی توان گفت من باشم، ولی او نبوده باشد، پس بود او نبود آن دیگری را تأثی دارد. پس امتناع بالقیاس هم درست شد. پس مادهٔ افتراق امتناع بالقیاس و امتناع بالغیر چنین شد: «فی عدم أحد معلولی علة واحده بالقیاس إلی وجود الاخر أو وجوده بالنظر إلی عدم الاخر ، یعنی «فی عدم أحد معلولین» یا «فی وجود أحد معلولین» یا «فی وجود أحد معلولین» مجموع این بندها شش قسم شد.

اكنون قسم هفتم عنوان مي شود: و الإمكان الخاص بالقياس إلى الغير و نـيز در آن

عبارت «کذا مفهوم الممکن بالذات یستوعب آموراً و تذکر دادیم که مراد امکان خاص است. معنای امکان خاص لا ضرورت تحقق وجود شیء و عدم میباشد، و امکان خاص با امکان بالغیر نمیسازد، و فصل بعد در همین حرف است، خواه آن دیگری باشد و خواه نباشد، صدمه ای به وجود این ندارد. پس امکان بالقیاس الی الغیر عدم بستگی طرفین به همدیگر را نشان می دهد، و تنبیه دربارهٔ امکان بالقیاس الی الغیر آن است که بین اموری که هیچ نحو علاقهٔ طبعی و وضعی و علیت و معلولیت، و معلولی علت واحده و متضایفین نداشته باشند، امکان بالقیاس راه ندارد، و در دو معلول یک علت که متکافی و متضایف هستند نمی توان گفت نسبت به هم لا ضرورت وجود و عدم دارند، به طوری که اگر این هست، آن باشد و یا نباشد برای او تفاوت نکند، بلکه هیچ کدام نمی تواند از دیگری جدا باشد. پس معنای امکان بالقیاس در جایی پیاده هی شود که بین دو چیز هیچ گونه ارتباط و بستگی نباشد، و، چنان که گفته آمد، بین دو واجب مفروض امکان بالقیاس راه دارد، و نیز بین مخلوق های و همی این دو واجب بالذات امکان بالقیاس راه دارد.

و الإمكان الخاص بالقياس إلى الغير هو لا ضرورة وجبود الشيء و عدمه بحسب استدعاء حال الغير وجوداً أو عدماً حين ما يلحظ مقيساً إليه. اگر بخواهيد شيء را با ديگرى قياس كنيد هيچ نحو بستكى ندارد، و در قياس با همديگر لا ضرورت وجود و عدم دارند و هذا إنما يتحقق في الأشياء التي لا تكون بينها علاقه طبيعية من جهة العلية و المعلولية، ولى اگر علاقه باشد لا ضرورت وجود احدهما را نسبت به ديگرى نمى شود گفت أو الاتفاق في معلولية علة واحده. اين اتفاق نه آن اتفاق به معناى تصادف است كه حاجى فرمود: «يقول الاتفاق جاهل السبب.» ا

اين اتفاق به معناي اتحاد دو معلول در داشتن علت واحده است. پس در چنين جايي امكان بالقياس نمي آيد «و هذا انما يتحقق في الأشياء التي لا يكون بينهما علاقه

١. شرح المنظوم ، تصحيح و تعليق آية الله حسنزاده، ج ٢، ص ٢٢٢.

طبیعیة من جهة العلیة و المعلولیة أو الاتفاق في معلولیة علة واحدة. ولى اینجا ایس طور هم نیست، اتفاق در معلولیت واحده هم ندارند، زیرا این دو با هم اتحاد و اتفاق در معلولیت داخده ندارند به اینکه هر دو معلول علت ثالث باشند، پس بینشان هیچ نحوه علاقه نیست.

## فصل نهم: في أن الإمكان يستحيل أن يكون بالغير

این را در فصل گذشته از خودمان پرسیدیم: آیا رواست یک شیء دارای امکان بالغير بوده باشد؟ سؤال: معنى امكان بالغير چيست؟ چون جهات سه قسم بودند اكر امكان بالغير بوده باشد پس ذات خودش بايد واجب و يا ممتنع باشد در اين صورت انقلاب لازم می آید و چون یک نسبت موجود است یک نسبت بیش از یک جهت بر نمیدارد و دو وجوب و یا دو امتناع در وی نمیگنجد. اکنون برای بیان آن بعد از چند سطر مقدمهای می آورد، و دربارهٔ تقسیم جهات و نیز قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه، که در این تقسیم به کار میرود، بحث میکند. می دانیم که منفصلهٔ حقیقیه کمتر از دو شق و دو طرف ندارد؛ مثل «هذا العدد إما زوج أو فرد.» ممكن است در جايي قبضية منفصلة حقیقیه باشد و بیش از دو طرف داشته باشد؛ مثل همین بحث که اکنون در آنیم، ولی در واقع بيش از يك منفصله در بين است. در «هذه النسبة بين الموضوع و المحمول إما إمكان أو وجوب أو امتناع، اكر بحث شود و شكافته شود، به دو منفصلة حقيقيه منحل می شود که چهار طرف پیدا میکند، و حصر وی بین نفی و اثبات دایر است. و منفصلهٔ حقیقیه بسیط بیش از دو طرف ندارد، و با تکرر اجزای آن قضیهٔ منفصلهٔ مرکب تشکیل شده، و آن مرکب به چند منفصلهٔ حقیقیهٔ بسیط بر میگردد. اکنون به بحث مىرسد و مىگويد: اينكه شيء نمى تواند هم امكان بالذات و هم بالغير داشته باشد جهت آن در همين مقدمه است. فصل ٩: في أنّ الإمكان يستحيل أن يكون بالغير. لمّا تيقّنت در فصل گذشته بحث جهات مطرح، و يقين حاصل شدكه آنها از سه قسم بيشتر

نيستند أنَّ قسمة الشيء إلى الواجب و الممكن و الممتنع منفصلة حقيقية، إذ كل مفهوم فهو في ذاته اين «في ذاته»، يعني مع عزل النظر از اغيار مطلقاً، چه اغيار به صورت امور حقیقیهٔ خارجیه باشد، و چه امور تعملی عقلی که در بعضی از موارد چنین است؛ یعنی عقل خیلی باید تعمّل کند تا این را پیاده کند. باب تفعّل باب فشار و زحمت است. با تعمّلات عقلی برای وی اوصاف و خصوصیات و احوال و عوارضی می آورد نه مطلقاً في ذاته مع قطع النظر عن جميع الأغيار. ممكن است خودش من حيث هو یک نسبتی داشته باشد اما اگر یک وصفی را پهلویش بگذاریم اشکال ندارد نسبت به این وصف جهت دیگر داشته باشد ولی اگر شیء با همین یک وصف دو جهت پیدا کند ممکن نیست، ولی این یک جهت، کدام یک از سه جهت میتواند باشد امر دیگری است. پس یک شیء به تنهایی، خواه وصفی برایش نیاورید، و خواه وصفی بیاورید و این وصف با این موصوف یکی شد و وحدت پیداکند بیش از یک جهت براي أن ممكن نيست إذ كل مفهوم فهو في ذاته إما ضروري الوجود أو لا اين يك قضية منفصلهٔ حقیقیه فإما ضروری العدم أو لا. باز قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه دیگر و اگر این دو قضیه را باز کنید؛ یعنی اینکه یا واجب است یا ممکن است یا ممتنع، زیرا می فرماید «ضروري الوجود أو لا.» مراد از ضروري الوجود، واجب است. «أو لا» امكان و امتناع را شامل مي شود. «ضروري العدم»، يعني امتناع «أو لا» واجب و امكان را شامل می شود. و اگر مکررات را بیندازید واجب و ممکن و ممتنع باقی می ماند. و هذا این تعبيري كه ما كرديم في التحقيق منفصلتان حقيقيتان كل واحدة منها تتركب من الشيء و نقيضه كه فرموديد إما ضروري الوجود أو لا و كل واحدة تتركب من الشيء و نقيضه و هكذا حال كلَّ قضية منفصلة يكون أجزائها أكثر من اثنين آنجا هم همان طور تأويل به قضاياي منفصلة عديده برده مي شود فإنما تكون بالحقيقة منفصلتان أو أكثر. فحينئذ شيء به تنهايي «و في ذاته» الشيء بإيّ اعتبار و حيثيته أخذ وحده باشد و هيچ وصفي و یا چیزی با او نبوده باشد و اگر وصفی برایش آوردید با لحاظ این وصف باز وحده و

في ذاته است؛ يعني دوتايي آنها يك موضوعند الشيء بأي اعتبار و حيثيته أخذ لا يكون إلا أحد هذه الثلاثة وجوب و امكان و امتناع. اين مقدمه، اكنون به مطلوب رسيديم، فإذا كان حاله حال شيء بحسب ذاته كه به تنهايي أن طور أو بحسب وصفه، يعني يك قيد و خصوصیتی برایش بیاوریم اما با آن خصوصیت و وصف باز وحدتش را حفظ کنیم که این شیء با این وصف یک چیز شود پس ثبوت محمول برای این شیء با ایس وصف (که اکنون وی را یک چیز به حساب آوریم) یا واجب است و یا ممکن و یا ممتنع. انسان با قید کتابت و الکاتب مثلاً، حرکت اصبع برای انسان ضرورت و وجوب دارد و یا امتناع دارد و یا ممکن است، پس از یکی از این سه خارج نیست: گاهی حکم روی انسان من حیث هو انسان بار میشود، و گاهی بر روی انسان با وصف خاص، يعنى انسان كاتب. مثلاً ثبوت اين محمول براى اين موضوع محتمل است كه به يكي از اين سه وجه باشد. أو بحسب وصفه مع قطع النظر عن تأثير الغير فيه من جملة هذه الثلاثة المنفصلة كه وجوب و امكان و امتناع بوده بـاشد «إذا كــان حــال الشيء بحسب ذاته، أو بحسب وصفه مع قطع النظر عن تأثير الغير فيه من جملة هذه الثلاثة المنفصلة، اينجا وقف جايز است خبر كان الإمكان است. اكنون كه حال ايسن شيء إمكان است، امكان بالغير را نيز بر روى وى پياده كنيم پس يک امكان دارد، درصدد اثبات امكان بالغير هم براى وى هستيم.

فلو فرض أن يكون له إمكان بالغير خودش كه برايش امكان هست امكان بالغير هم برايش بوده باشد، جايى كه بالغير پياده مى شود؛ يعنى نفس ذات اين شىء كافى براى ثبوت محمول براى خود نيست پس بالغير است؛ يعنى خودش كفايت ندارد و براى ثبوت محمول بر اين موضوع بايد دست غير در كار آيد تا محمول را بر دوش موضوع بگذارد. پس اكنون اين سخن تازه با آن سخن كه دإذا كان حاله الإمكان»، يعنى نفس ذاتش كافى است، پس اينكه ذاتش كافى است، پس اينكه امكان از غير بيايد كه دال بر اين است كه نفس ذات وى كافى است، پس اينكه امكان از غير بيايد كه دال بر اين است كه نفس ذات وى كافى نيست چيست؟ پس

اجتماع نقيضين شده است فلو فرض أن يكون له إمكان بالغير لكان لشيء واحد بالنظر إلى حيثية واحدة حالا حيثيت واحده را چه جور معنا ميفرماييد يـا بــه حسب ذاتش وحده یا به حسب ذات با وصفش که باز هر دو یکی شدند؛ یعنی با وصف عنوانی که برایش می آوریم سرانجام وحده محفوظ می شود که حالا او را با وصفی گرفتیم هر دو کأنَ یک چیزند. پس اگر محمول را برای این ذات یگانه میخواهیم بیاوریم و با نظر به یک حیثیّت دو امکان برای نسبت بین محمول به موضوع بیاوریم؛ یعنی ذات کافی نیست پس از غیر امکان می آید و امکان بالغیر می شود و از آن طرف حال خود ذات امكان بود؛ يعنى امكان از ناحيهٔ خود ذات، و ذات كافي در صدق آن بود بمعنى كون الذات كافية في صدقه كه خودش لياقتش را دارد لا بمعنى اقتضائها له، لاستحالة ذلك كما سيظهر. در اوايل فصل گذشته بيان شدكه در متن ماهيّت امكان خوابيده نيست، و مقوم و ذاتي باب ايساغوجي نيست، بلكه ذات استدعاي يكي از جهات ثلاث را دارد و البته این اقتضا به معنای علیت نیست «لا بمعنی اقتضائها له کما سیظهر.» بر ذات یکی از جهات صدق مي آيد؛ مثلاً بر ذات امكان صدق مي آيد، ولي ذات اقتضاي به معناي علیت برای وی داشته باشد صحیح نیست، بلکه می توان گفت ذات برای اتصاف به امکان کافی است. پس فرق است بین این دو تعبیر. در هر صورت بعداً روشن میشود كه چرا عليت را قائل نشديم.

«و من المستحيل» جواب سؤال مقدر است.

سؤال: چرا شما میگویید دو امکان در اینجا جمع شده، بلکه بگویید یک امکان، بالذات و بالغیر به دو جهت و دو لحاظ است. پس چون سخن از دو امکان میگویید آن مشکل که ذات کافی است و ذات کافی نیست پیش می آید و اجتماع دو نقیض می گردد، ولی اگر یک امکان با دو حیث و لحاظ باشد این مشکل ایجاد نمی شود. و من المستحیلات آن یکون امکان واحد مستنداً الی الذات بالمعنی المذکور به صورتی که «ذات کافیة فی صدقه» نه به صورت اقتضا و الی الغیر جمیعاً. سؤال مقدر میخواهد

تثنيه و تعدد را از دست طرف بگيرد تا دو امكان نگردد و اشكال مزبور بر وى وارد شود كه امكان واحد نمى تواند. بالذات، يعنى ذات كافية في صدق الإمكان و بالغير، يعنى ذات غير كافية. پس اجتماع بالذات و بالغير اجتماع نقيضين مى شود «و من المستحيلات أن يكون إمكان واحد مستنداً إلى الذات بالمعنى المذكور كافية في صدقه و إلى الغير جميعاً» نمى شود، چون فرموديد: لرجوعه إلى اجتماع النقيضتين كه اجتماع نقيضين مى شود كما مر في الوجوب كه وجوب بالذات با وجوب بالغير و نيز امتناع بالذات و بالغير قابل جمع نيستند پس مطلقاً اين دو جمع نمى شوند، من أنه لو كان بالغير و لو كان بالغير لم يكن بالذات پس راه ندارد همان طور كه در وجوب بالغير و بالذات راه ندارد در امكان هم هم چنين.

و أما تحقق إمكانين لشيء واحد باعتبار واحد فهو مستبين الفساد يك امكان به دو لحاظ بالذات و بالغير نمي شود پس باز به تعدد امكان برگشتيم و تعدد امكان ممكن نبود پس آن دو یکی نمی شوند و تعدد می بابند. دو أما تحقق إمکانین لشیء واحمد باعتبار واحد، که ذاتش «وحده» یا با صفتش دوتایی یک موضوع شدند «فهو مستبین الفساد، حالا تنظير ميكند. فكما لا يتصور لشيء واحد باعتبار واحـد وجـودان؛ يـعنى چون «الشيء ما لم يتشخص لم يوجد» و نيز تشخص با وجود مساوق است پس هر موجودی یک هویت و یک شخص و یک تعین بیشتر ندارد ﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلِ مِسْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِيهِ پس يک شيء واحد نميشود چند چيز بوده باشد. اين بحث با آن سخن دیگر منافات ندارد؛ یعنی آن بحث عرشی جانانه که انسان در مقام تکاملش به جایی میرسد که از خود انشای صوری مانند خودش میکند که آن صور ابـدال او هستند؛ مثل اینکه یک شخص در یک صنعت (تلویزیون) یک جا ایستاده صحبت میکند و در همان آن، شکل و شبح آن در تمام نقاط کره پخش می شود، اینجا لب جنبانده می شود و در همه جا آن شکل و شبح لب می جنباند. منتها آن صنعت است و جان ندارد، ولي أنجه را اين شخص از خود ارسال و ايجاد ميكند، أنها همه جان

دارند و دستگیر اهل ایمانند و مشکل گشا هستند و کمک میکنند. گمشده از رهایی میدهند، و کارهایی انجام میدهند و یک شب در چهل خانه مهمان میشوند و چهارصد خانه، و میلیارد خانه چون می تواند انسان از خود امثال گوناگون به اسم ابدال ایجاد کند و همه قائم به او هستند شبیه آنچه را در عالم خواب کوه و صحرا و درختها و، الی ماشاء الله، می بینید، همه حی هستند و شؤون نفس ناطقه اند و همه زنده اند و همه از منشآت نفسند این معنا را برای نفوس کامله در بیداری هم بیاورید که به امرش شیر پرده، شیر می گردد. اینها را در پیش داریم پس این سخن با آن سخن تضاد و تناقض ندارد. بعدها این سخن اجرا، و مستدل و مبرهن می شود.

أو عدمان بگوییم یک چیز دو عدم داشته باشد راه ندارد. اگر کسی خیال کند زید موجود أمروز، ديروز وجود نداشت اين يک عدم است و نيز در ازمنهٔ فراوان که در هر کدام زید موجود نبود و معدوم بود پس زید دارای اعدام است، این سخنان مداعبات خیال و وهم است، زیرا ما نمی توانیم عدم را در هر کجا بیاوریم، بـلکه شـیء دارای ظرف تحقق خاص در نظام هستی است، و در همان جا باید عدم وی آورده شود، و چون یک عدم بیش نیست پس عرف توسع در تعبیر و مجاز دارد. فکذلك لا یتصور لواحد بعينه من الذوات أو الحيثيات المتكثرة للذات كه يك ذات يا ذات با وصفى از اوصاف یک چیز به شمار آیـد أو الحیثیات المتکثرة للذات ضرورتا وجود واحــد یک وجود واحد دو ضرورت داشته باشد و دارای دو وجوب باشد راه نـدارد. در بــاری تعالی و مبادی عالی که سمت علّی داشتند وجوب به تأکد وجود برگشت؛ یعنی علتی است که نمی توان آن را برداشت و واجب بالذات است أو ضرورتا عدم واحد دو عدم معنا ندارد أو لا ضرورتان لوجود واحد و عدم واحد دارای دو امکان شود. معنای امکان، ضرورت وجود و عدم است حالا این لا ضرورت وجود و عدم واحد، که برای امکان خاص بود، این لا ضرورت را بفرمایید لا ضرورتان، یعنی دو امکان داشته باشد، این نمىسازد. کیف و هذه المعانی طبائع ذهنیه لا تتعصل...\* عنوان فصل در استحالهٔ جمع امکان بالغیر و بالذات بود و تمثل به این مطلب جسته شد که یک شیء نمی تواند دو تشخص و دو تعین داشته باشد، پس نمی تواند دارای دو امکان و دو وجوب و دو امتناع باشد، و اگر یک واقعیت دارد پس باید یا واجب باشد و یا ممکن و یا ممتنع و بیش از آن ممکن نیست دو چیز باشد به همین جهت فرمود: «أو ضرورتا وجود واحد.»

یک چیز نمی تواند دو ضرورت پیدا کند، البته مراد آن است که به حسب ذات دو وجوب پیدا کند و الا دو وجوب اگر یکی بالذات باشد و دیگری وجوب بالقیاس الی الغیر، مانعی ندارد. در ابتدا فرمود: «أما تحقق إمکانین لشیء واحد باعتبار واحد» که با حفظ خصوصیات و قیود به حسب ذات دو امکان و دو وجوب و دو عدم و دو ضرورت عدم معنا ندارد «أو ضرورتا عدم واحد» و یا «لا ضرورتان لوجود واحد و عدم واحد» که در جملهٔ اول دو ضرورت عدم و در عبارت دوم دو لا ضرورت، یعنی دو امکان برای یک شیء ممکن نیست: لا ضرورت وجود و عدم همان امکان است و هر چیز در مقام تحقق خود یک هویت دارد و در ذهن و خارج جز یک چیز و یک هویت و یک تشخص نمی تواند باشد.

کیف چگونه برای هر کدام از عناصر و عقود دو گونه وجود به اعتبار واحد بوده باشد و دو نحو امکان و دو وجوب و دو امتناع برای آنها باشد! در حالی که و هذه المعانی طبائع ذهنیه لا تتحصل إلا بالإضافة این معانی و عناصر عقود متحصل نیستند، بلکه معانی ذهنی هستند، و نسبت محمول به موضوع در موطن ذهن تحقق بیدا میکند، و در وعای ذهن بین موضوع و محمول ارتباط ایجاد، و اشبات یکی برای دیگری انجام میشود و تفکیک آنها از همدیگر اتفاق میافتد، پس نسبت در ذهن موجود است و احتمال دارد که این نسبت به یکی از این وجوه سه گانه مکیف باشد

درس صد و دوازدهم: تاریخ ۶۸/۷/۲۲

بنابراين اينها طبايع ذهني هستند كه «لا تتحصل إلا بالإضافة.» تحقق معاني امكان و امثال آن بالاضافه است و شما میگویید تا اضافه نیاید وجود پیدا نـمیکند و وجـود اضافی و عدم اضافی دارند پس نسبت و انتساب قوام اینهاست پس تعدد آنها هم به اضافه تحقق مييابد پس اين مفهوم اگر با وجود اضافه پيداكند وجوب است و اگر با عدم اضافه پیدا کند امتناع است و اضافه نسبت به هر دو امکان است پس قوام آنها به اضافه است. و لا تتعدُّد كل منها إلا بتعدد ما أضيفت هي إليه اينها كه بخواهند تعدد پيدا کنند باید با مضاف إلیه تعدد پیداکنند و چون یک شیء واحد است دو اضافه به یک شیء واحد ممکن نیست. پس دو امکان برای یک شیء ممکن نیست. هر معنایی که بخواهد متعدد شود با اضافه به سوى ماده متعدد مي شود. «انسان من حيث هو انسان» یک معناست، ولمی ماده باعث تعدد و کِثرت افراد انسان میشود. اکنون که کثرت از ناحیهٔ ماده است، و تعدد در امکان اگر به خاطر اضافه به وجودات نباشد از چه ناحیه باید کثرت پیداکند، و چون در اینجا یک وجود موجود است پس امکان واحــد بــه همین یک وجود انتساب پیدا میکند و امکان دیگر جایگاهی پیدا نمیکند، زیرا علّتی برای تکثّر این امکان نیست. پس تا دو وجود در خارج تحقق پیدا نکند دو امکان پدید نمي آيد «إلا بتعدُّد ما أضيفت هي إليه»؛ يعني امكان با تعدد مضافٌ إليه، يعني به وجود و عدم متعدد می شود، و چون سخن بر سر یک وجود است پس امکان آن بیش از یکی نیست.

روش دیگر: سخن ما در امکان بالغیر است و نه امکان بالقیاس الی الغیر، در این صورت خود این شیء ذاتاً دارای چه ماده ای است؟ آن کدام یک از موارد سه گانه را ذاتاً داراست؟ آیا ممکن است و یا واجب و ممتنع؟ فلو فرض إمکان بالغیر لشیء ما فهو این شیء ما مع عزل النظر عن الغیر اگر به غیر نگاه نکنیم خود وی چگونه است آهو فی حد ذاته ممکن؟ یک ممکن که خودش هست و یکی هم کسب کرده، یعنی امکان و بالغیر پس این دو امکان می شود فکان لشیء واحد بعینه، یعنی به اعتبار واحد إمکانان و

قد علمت بطلانه. پس خود ذات، که از غیر امکان خود را میگیرد و امکان بالغیر می شود، نمی تواند ذاتاً ممکن باشد اکنون باید دید آیا خود وی واجب و یا مستنع مي تواند باشد؟ آيا ضروري الوجود، يعني واجب مي باشد و يا ضروري العدم يعني ممتنع؟ پس با قطع نظر از غیر، واجب و یا ممتنع است، در این صورت آن غیر چه کاری میکند؟ آن غیر وی را از وجوب و یا امتناع به در میآورد و او را ممکن بالغیر ميكند. فقد أزاله ذلك الغير عما يقتضيه بذاته و كساه مصادم ما استوجبه بـطباعه پس طبیعت این شیء و ذات وی مقتضی وجوب، یعنی ضروری الوجود و یا ضروری العدم، يعني امتناع بود. أن غير به ميان آمد و با آنكه وي قبلاً ممكن نبود، غير بــه او امکان داد، پس وی ممکن بالغیر شد و آن صفت و لباس آبرومندانه و شرافستمندانه وجوب ذاتی و یا امتناع ذاتی و طبیعیاش را از وی گرفت و لباس کهنه و فقیرانهٔ امکان را به او پوشانید در این صورت «فقد أزاله» این شيء را «ذلك الغیر عما يقتضيه ذاته»؛ ذاتش یا ضرورت وجود یا ضرورت عدم را اقتضا میکرد آن غیر این را از او برداشت «و کساه»؛ بر او یوشانید امکان را؛ امکانی که مصادم و مقابل وجوب و امتناع هست، تالی فاسد آن انقلاب است که در کلام نیامده و حرف تمام شده و چون روشن است به همين جا اكتفاكرده است.

پس غیر، آن چیزی را که از خودش و اقتضای طبیعتش بود از او گرفته و امر دیگری به او داده این همان انقلاب نادرست است که تخلف شیء از حقیقتش است. اکنون حرف تمام شده و سخن بعدی با این مربوط نیست.

و لیس كذلك كأن طرف سؤال میكند و میگوید: چگونه امكان بالذات با وجوب بالغیر و امتناع بالغیر سازگاری دارد، ولی وجوب (ضرورة الوجود) و امتناع (ضرورة العدم) با امكان بالغیر نمیسازد؟ این سؤال تقدیری و دخل مقدر است.

پاسخ: این قیاس مع الفارق است. ممکن بالذات چون لا ضرورت است با ضرورت ناشی از غیر میسازد که با ضرورت وجود وجوب و با ضرورت عدم ممتنع میشود، ولى در جايى كه ذات وى ضرورت وجود و يا عدم است با چيزى سازگارى ندارد پس جواب اين است: و ليس كذلك إذا كان الوجوب أو الامتناع بالغير حين كون الذات متصفة بالإمكان الذاتي كه در امكان ذاتى وجوب بالغير و امتناع بالغير را تجويز مى فرماييد عكسش را اينجا تجويز نفرموديد.

جواب میفرماید: آنجاکه ضرورت وجـود و عـدم است امـری مـحقق است، و چیزی هست و واقعیتی برای او، به حسب طباعش میباشد، و شیء به حسب طباعش آنها را داراست. اگر چیزی آنها را از وی بگیرد و چیز دیگر قرار دهد انقلاب میشود. اما امکان ذاتی واقعش این است که این شیء چیزی را اقتضا ندارد و این معنا را ندارد. چنین نیست که امکان مثل وجوب و امتناع باشد، و در طباع او چیزی نـهفته بـاشد. امكان جايگاه و محطّ لا اقتضاء است هِمين اندازه كه اين ماهيت، قابليت اتصاف به امکان را دارد، مئل وجوب و امتناع نیست و چیزی در متن ذات او و در جبلت و در طبعش نهفته نیست، چطور در ابتدای فصل گذاشته فرمودید که «و حمل الإمکان علی الماهية كنظيرتها من قبيل الأول دون الثاني» أنجاكه فرموديد كه مـاهيت مـتصف بــه امکان شود حرفی است، و به وجوب و امتناع متصف شود حرفی دیگر است، در باب وجوب ذاتي، وجوب عين ذات واجب است، ولي در باب اتصاف ماهيات به امكان ذاتي باب برهان براي ماهيت است و لازم آنهاست نه ذاتي مقوم و از باب ايساغوجي. پس صرف اتصاف ماهیت به امکان دلیل بر ذاتی به معنای مقوم نیست، بلکه می تواند وصف خارج و از لوازم و عوارض خارج باشد. در اینجا نیز همین مطلب را میگوییم. قبلاً دربارة اين عبارت «كنظيرتها من قبيل الأول من دون الثاني» گفته شد كه اين گونه كه خوانده شد صحيح است، ولي اين قرائت «من قبيل الثاني دون الأول» نادرست است و لذا عدهای از آقایان در حواشی خطی همین صورت غلط را منسوب به آخوند دانسته و نسخه راگرفتند و بر آخوند اعتراض کردند، و این اعتراضات بــه جهت عبارت ناصحیح نسخ است و بر آخوند وارد نیست.

«و ليس كذلك إذا كان الوجوب أو الامتناع بالغير حين كون الذات متصفة بالإمكان الذاتي. انمي توانيد قياس بفرماييد كه چرا آن درست بود و اينجا عكسش درست نباشد، «لأنه» حالا داريم فرق ميگذاريم: أن وجوب و امتناع يک امر متحقق در متن شيء قرار كرفته است به خلاف امكان ذاتي لأنه امكان ذاتي عبارة عن لا اقتضاء الذات إحدى الضرورتين به صورت أن عقود سلبي تصوري كه قبلاً گفته أمد لا اقتضائها سلبهما امكان چنين نيست كه امكان ذاتي، يعني سلب إحدى الضرور تين را اقتضا كند كه ذاتي باب ایساغوجی شود تا سلب در متنش نهفته بوده باشد و بینهما فرق کـه لا اقـتضاء احدى ضرورتين يك حرف است و اقتضا حرف ديگر. اگر چيزي اقتضا داشته باشد، یعنی آن را داراست، و مراد از لا اقتضاء، یعنی متن وی مبرًا و عاری از ایـن وصـف است، به خلاف وجوب و امتناع که شیء وجوب و امتناع را داراست، ولی در امکان همین اندازه صرف لا اقتضای اوست، و بین این دو فرق بگذارید پس آنجا که گفتید ممكن واجب بالغير شود منافات با اين حرف ندارد، چون آن چيزي كه واجب بالغير و واجب بالذات شده متنش لا اقتضاء بود پس لا اقتضاء با واجب بالغير و ممتنع بالغير مي سازد، اما اينجاكه بفرماييد واجب بالذات يا ممتنع بالذات ممكن بالغير شوند راه ندارد، برای اینکه این وجوب و امتناع در متن ذاتش خوابیده است و بیرون آمدن از آن و ممکن شدن، انقلاب است و چیزی راکه بر طباع خود داراست از وی گـرفته می شود و طبیعت و امر بیگانه را به او می دهید، اما معنای امکان، یعنی لا اقتضای ضرورت طرفین در طباعش نیست ولو اینکه قابلیت صدق این لاضرورت را دارد و مى تواند به آن متصف شود اما در طباعش نيست، اين را بايد پروراند.

آن گاه آخوند کمکم از امکان به ممکن میکشاند و سپس به عدم منتهی میکند؟ چون ممکن نمی تواند به حسب ذات خود اقتضایی داشته باشد و اگر به لحاظ وجودش اقتضایی دارد آن سخنی دیگر است، ولی با قطع نظر از وجود ممکنات عدم محض بوده و هیچ گونه تحققی ندارند، و احوال و اقتضاهایی برای اعدام نمی توان آورد، بحث از عدم در فلسفه بحثی استطرادی است و در نهایت به امکان فقری، که در ابتدای فصل اول این منهج گفته شد، می انجامد. پس امکان منتهی به ممکن می شود و ممکن ربط محظ و فقر صرف است و با قطع نظر از این ربط، ممکن هیچ است و هیچ و عدم حکمی ندارد. پس بین وجوب و امتناع و امکان باید تفاوت قائل شد: امکان ذاتی شیء به عنوان لا اقتضاء بوده، و متصف به احدی الضرور تین و غیر آن می شود برخلاف وجوب و امتناع که امری هستند که در طباع شیء قرار گرفته اند و نمی توان از وی گرفت، و امکان بالغیر را به او داد. اینجا در طبیعت امکان بالذات چیزی نهفته نیست پس می توان به وی وجوب بالغیر داد و انقلاب از ذات امکانی به وجوبی هم لازم نمی آید.

بحث منطقى: در قضية «زيد ليس بقائم» ليس، سلب ربط ميكند، و اكر اين سلب معنای خودش را، که سلب نسبت است، تحصیل نکند و به دست نیاورد قضیهٔ معدوله میشود؛ یعنی این حرف سلب در این صورت از معنای واقعی خود عـدول کـرده است، زیرا کار وی آن بوده است که سلب نسبت کند، ولی اکنون جزء محمول و یا جزء موضوع و يا جزء هر دو شده است و «زيد لا قائم» چنين است كـه «لا» سـلب نسبت نمیکند، و «لا قائم» را بر زید حمل میکنیم. اینجا هم در اولی سلب تحصیلی است؛ يعنى لا اقتضاء است، و سلب را حمل نميكنيم و دومي سلب عدولي است؛ يعني ايجابي است كه سلب را حمل ميكنيم پس بايد بين اين دو فرق گذاشت إذ الأول سلب تحصيلي لا إيجاب سلب أو إيجاب عدول، و الثاني إيجاب لأحدهما پس سلب و عدول حمل می شود؛ مثل معدوله ای که حرف سلب جزء محمول آن است و السلب اكنون لا اقتضاء و سلب بسيط تحصيلي است البسيط التحصيلي بما هو كذلك لا يحوج صدقه على شيء بحسب ذاته إلى اقتضاء من تلقاء تلك الذات له أن دو سخن كه در ذاتي باب ایساغوجی و ذاتی باب برهان گفتیم به صورت سلب تحصیلی و ایجاب عدولی بیان میشود: در سلب تحصیلی محمول بر موضوعی حمل میشود و لازم نیست موضوع وی اقتضای محمول داشته باشد و علت آن باشد، بلکه لا اقتضاء هست و اگر محمولی برای وی آمد قابل آن است که وی را بپذیرد و آن محمول بر وی حمل شود، چنان که در باب هیولا می گویند لا اقتضاء هست و با هر صورتی می سازد و لابشرطی است و با هر شرطی می سازد و نه آنکه اقتضای چیزی داشته باشد. پس این سلب، سلب بسیط تحصیلی است و اقتضایی در بین نیست، و وی با همه سازگار است، اما اگر ایجاب یکی از اینها را داشته بود؛ یعنی این معنا در مین ذاتش و در طباعش نهفته است آن وقت چیز دیگر نمی تواند این اقتضای ذات مین زاز وی با گیرد، زیرا انقلاب پیش می آید. بل یکفی فیه عدم الاقتضاء علی الاطلاق وی را از وی بگیرد، زیرا انقلاب پیش می آید. بل یکفی فیه عدم الاقتضاء علی الاطلاق بیرنگ و بی شرط و بی قبد است.

فالإمكان حالا كه اين شده پس امكان ذاتي كه امر متحصل متقرري نيست كمه اقتضای طبیعت شیء، این بوده باشد و آن را داشته باشد، و چون اقتضایش این نیست با هر قیدی و شرطی میسازد پس شیء لا اقتضاء است، همان طوری که با امکان ذاتی میسازد و بر او ممکن را حمل میکنید، بر همین شیء لا اقتضای وجوب را به لحاظ غير، و امتناع را به لحاظ غير حمل كنيد، تا واجب بالغير و ممتنع بالغير شود، چنان كه ممكن بالذات بر او حمل مي شده است كه هيج يك از اين امور سه گانه به اقتضاي طبیعت و ذاتش نیست و با همهٔ اینها جمع میشود بر خملاف مورد سؤال دربارهٔ ضروری الوجود و یا ضروری العدم که با امکان بالغیر جمع نمیشود، زیرا در آنـجا یک امر ایجابی دارای اقتضای ذات وی بوده و به صورت لازم و ملزوم آن را دارا بود و آنجا همانند مورد ماهیت نیست که افتضا با هر یک از این سه امر، یعنی امکان و وجوب و امتناع سازگار باشد. نتيجهٔ حرف ما فالإمكان لأجل هذا چون لا اقتضاء است ليس من لوازم الماهيات على المعنى المصطلح الشائع، اينكه ما امكان را لازم ماهيت دانسته و ماهیت ملزوم اوست و لازم و ملزوم به معنای عدم انفکاک و جدایس از همدیگر معنای مأنوس ماست، و نیز لازم معلول ملزوم بوده و مـلزوم اقـتضای لازم

می کند، این معنای مصطلح از لازم در باب ماهیت و امکان نمی آید، به اینکه ماهیت اقتضای امکان ذاتی کند، زیرا امکان سلب ضرورت یکی از دو طرف و یا هر دو طرف و یا وجوب و یا امتناع را اقتضا ندارد پس لزوم به معنای عملیت نیست، لذا معنای مصطلح لزوم و لازم و ملزوم با این لازم اشتباه نشود. و نمی توان دربارهٔ این لزوم به طور خیلی مجاز و توسع گفت که ماهیت لا اقتضای نسبت به وجود و عدم است، و این معنای لازم او میشود و این معنای لزوم، لزوم مجازی است نه متعارف و شایع و مصطلح. بل على مجرد كون الماهية كافية لصدقه عليها همين قدر اينجا مي كوييم: وصف امکان و وجوب و امتناع به همین اندازه که ماهیت کافی در صدق امکان باشد پس این ماهیت لا اقتضاء است، ولی می پذیرد همین قدر نه به عنوان لزوم و لازم و ملزوم متعارف بوده باشد که ماهیت برای حمل این امکان برای او یا وجوب یا امتناع اقتضا داشته باشد لا بمقتض و لا باقتضاء دو ـ سه سـطر بـعد مـعلوم مـيشود كـه «لا باقتضاء»، يعنى نه به اقتضاى ذات خودش و «لا بمقتض»، يعنى از ناحيه غير اقتضا كند «و لا باقتضاء»، یعنی نه به اقتضای ذات ماهیت این معانی را «لابمقتض»، یعنی نه به مقتضای خارجی، زیراکه حمل این معانی بر ماهیات نه به مقتضای خارجی است؛ یعنی علتی بوده باشد که ایجاب آن کند و نه به اقتضای ذاتش باشد، بلکه مجرد اینکه ماهیت کافی برای صدق این معانی بر اوست.

نعم را توطئه برای رد آن آقای بعدی دو سطر بعد قرار می دهد که گفت: «و منهم من یجعل» پس این «نعم» مقدمه برای رد آن است نعم، تساوی طرفی الوجود و العدم در تعاریف شرح الاسمی گاهی از لفظی به لفظی مساوی، که افادهٔ همان معنا می کند، تعبیر می شود، و به همین جهت تساوی طرفی الوجود و العدم را به جای معنای امکان می گذاریم. و «منهم»، که در سطور بعد می آید، این معنای شرح الاسمی را تعریف واقعی پنداشته و آخوند برای رد آن به اینکه تساوی طرفی الوجود و العدم با آنکه لازمهٔ معنای امکان است، ولی هر لازمی مساوی با خود شیء نیست و بسیاری از

الفاظ می تواند در جای حقایقی قرار بگیرند، ولی حکم آن را نـدارنـد. پس امکـان لااقتضاء احدى الضرورتين است، پس تساوي طرفي الوجـود و العـدم مسـاوي بــا امکان است نه معنای مطابقی معنای امکان. و نیز سلب ضرورتین نیز معنای مطابقی امكان نيست، بلكه امكان لا اقتضاء ضرورتين است، زيرا سلب ضرورتين، يعني در مقام ذات نه وجود دارد و نه عدم، و این وصف به حال دیگران است، و معنای لازم امکان است، در حالی که به خیال خود آن را معنای امکان قرار دادید. پس سخن در این بود که امکان منتهی به ممکن میشود، و ممکن فقر محض و در مقام وجود روابط محض هستند و با قطع نظر از این ربط و وجود اعتباری وجودی ندارد تا وصفی برای آن بياوريم و بگوييم ممكن است؛ يعني فلان صفت را داراست، نعم، تساوي طرفي الوجود و العدم نظراً إلى نفس ذات الإمكانية حين ما هو موجود أو معدوم في الخارج و ثابت في العقل اگر تساوي وجود و عدم را در تعريف امكان مي آوريم به لحاظ وجود و یا عدم در خارج و یا در عقل است و در این حالت موضوع را از موطن خود به در بردیم پس صفت به لحاظ ثبوت در خارج و یا در عقل است؛ مثل سلب ضرورت طرفین که معنای مساوی امکان و لازمهٔ اوست و یا أو صحة إیجاب سلب ضرورتین لماهيتها بحسب حكم العقل معناي امكان نيست وصف ماهيت است، و اگر ماهيت من حیث هی را نگاه کنید، میگویید سلب ضرورتین برای ماهیت صحیح است. پس این تعاريف من لوازم الماهيات على المعنى الشائع فيها، لكن ليس شيء منهما از اين دو معنا حقيقة الإمكان اين دو معنا عبارتند از: «نعم، تساوى طرفى الوجود و العدم» و ديگرى «أو صحة إيجاب و سلب» ولى هيج كدام از اين دو معنا حقيقت امكان نيستند كما يسوق إليه البرهان مراد از برهان «أنت بعد الاحاطة بما» مي باشد كه در چند خط بعد آمده است.

بل الممكن اكنون عبارت در تعيين معناى امكان مىكوشد، در حالى كه عبارت از امكان كه تاكنون مى فرمود به «الممكن» برگشت نمود. بعضى از نسخ به جاى الممكن

«هو» دارند که بازگشت به امکان می کند، و هر دو درست است و ممکن و امکان یکی می شوند بل الممکن أشد محوضة فی عدم التحصل و أوکد صرافة فی القوة و الفاقة. اشاره به صفحه ۵۸ دارد، و نیز «بما نبهناك علیه» هم اشاره به همان صفحه دارد و آن اشاره به صفحه دارد و آن اسخن در آنجا این بود «کما أنهم غیروا المعنی الواجب عما فهمه المتعلمون من التألیف الخارج من التقسیم، کذلك غیرنا معنی الممکن فی بعض ما سوی الواجب عما فهمه الجمهور.» امکان مشهور را به امکان فقری تغییر داده است. پس مراد این عبارت است. «أوکد صرافة» در صرف قوة و فاقت استعمال شده است. قوه مقام فعلیت وی است. پس فعلیتی ندارد، بلکه محض فاقه است و در این صرافت فاقه هم خیلی آوکد و استوار است. این به عنوان توطئه برای فرمایش آقایانی که توجه نداشتند و امکان را تساوی طرفین پنداشتند ما این حرف را زدیم که این آقا را رد کنیم.

و منهم من یجعل الإمكان بمعنی تساوی طرفین نظراً إلی الذات که ذات ماهیت امكان است پس اگر نظر به ذات تساوی طرفین است پس اگر واجب بالغیر شود معنا از وی گرفته می شود و انقلاب لازم می آید، لذا به مخمصه افتاد و خواست این انقلاب را دفع کند، ولی جواب نادرست داده است أو بمعنی السلب العدولی که سلب را جزء گرفته یعنی لا اقتضاء ضرورت طرفین را جزء معنای امکان ذاتی گرفته أو التحصیلی اگر گویی وی خوب حرفی زد، زیرا مراد همین سلب تحصیلی است.

باسخ: ایشان این سخن را گفت، ولی آن را خراب کرد و از لوازم اصطلاحی ذات گرفت، پس وی اگر گفت: سلب تحصیلی، لکن یجعله من اللوازم الاصطلاحیة للذات. وقتی شما می فرمایید سلب تحصیلی خوب پیش آمدید و تعبیرتان خوب است، و تعبیر به سلب عدولی می کردید، چون در سلب عدولی تساوی طرفین با نظر به ذات است، ولی در تحصیلی نفی و لا اقتضاء است، لیکن چرا آن معنای امکان را صورت لازم ذات ماهیت آورده است و ذات را ملزوم به معنای شایع متعارف دانستید؟ پس اگر سلب ته عصیلی است پس لازم و ملزوم به معنای متعارف نگویید، بلکه بگویید

صرف لا اقتضاء است. همين اندازه در صدق امكان بر ماهيت كافي است. المحوجة صفت لوازم است نه ذات إلى اقتضاء من قبلها ضمير «ها» به ذات برگردد. اين حرف بالاست كه گفتيم: «لا بمقتض و لا باقتضاء» را عرض كرديم؛ يعنى اقتضاى ذاتى ملزوم و ماهیت، وصف امکان باشد آین را نفی کردیم و نیز «لا بمقتض»، یعنی عامل خارج این صفت امکانی را باعث شده باشد. پس این لوازم محوج به خارج باشد این مراد از «بمقتض» است. پس در این عبارت هم اقتضای بالا معنا شد و هم لازم به معنای شایع و متعارف معلوم گردید؛ یعنی ذات اقتضای این لازم کند که از آن به علت و معلول تعبیر کردیم. اگر ذات اقتضا کند اکنون چگونه از معنای انقلاب رهایی پیدا کنیم و یا سلب عدولي و ذاتي باب ايساغوجي شود، و ممكن به معناي تساوي طرفين نظراً الي الذات و مقتضای ذات باشد؟ مخلص از مشکل چیست؟ زیرا در این صورت ممکن واجب بالغیر و یا ممتنع بالغیر شده و معنای ذات از او گرفته می شود. ثم یعتذر به وی زحمت افتاده می فرماید منافات ندارد. وی، یعنی «منهم» میگوید ماهیت را مراتب و مراحل است، در نفس الامر حكمي دارد؛ يعني ماهيت نفس الامر واقعي ماهيات تساوي طرفين نظراً الى الذات دارند، ولى ماهيات واجب بالغير منافات بــا أن مـرتبة نفس الامري وي ندارد. پس واجب بالغير و معناي نفس الامري وي محفوظ است و اقتضای ذاتی وی تساوی مزبور باشد و در تحول به وجوب غیری تخلّف در ذاتی پیش نمی آید، بلکه آن در مرتبهٔ نفس الامر است، و این در مرتبهٔ دیگر، زیرا نفس الامر أوسع از واقع است. نفسالامر انحايي دارد: در يک مرحله و در يک نحو از نفس الامر احكامي بر او صادق است، و لازم نيست در مرحلهٔ ديگر همين وصف بر او صادق باشد، و مزاحم با أن واقعيت نفس الامرى نيست پس انقلاب اتفاق نمى افتد، زيرا متن واقع محفوظ است و اوصاف ماهیت در هر مرحله با مرحلهٔ دیگر تفاوت دارد.

بحث در این بود که ماهیت ممکن برای امکان عنوان لا اقتضایی دارد. چنین

<sup>\*</sup> درس صد و سيزدهم: تاريخ ۶۸٬۷/۲۳

نیست که اقتضای ذات ماهیت ممکن لازمی به نام امکان باشد و ماهیت لازمی به نام امکان داشته، و خود ماهیت ملزوم آن باشد و این ملزوم اقتضای این لازم کند. پس لازم به معنای شایع متعارف صحیح نیست تا ملزوم مقتضی لازم باشد. اقتضا عبارت دیگری از علیت است. البته ماهیت مصدوق امکان است، ولی مصداق آن نیست؛ یعنی امکان در مرتبهٔ ذات وی راه ندارد و مقوم وی نیست و تنها ماهیت به حسب ذات کافی است که امکان را بپذیرد و پذیرش به صورت اقتضایی و نه به صورت لزوم و مسلزومی و نه به عنوان مصدوقی، پس امکان بالغیر مستحیل است. از این سخن منتقل به این معنا شد که تساوی طرفین وجود و عدم، که معنایی مساوی با امکان است، و یا صحت ایجاب و سلب ضرورتین، که صفت ماهیت است، از معنایی امکان نیست و آنهایی که این دو معنا را معانی امکان دانستند به زحمت معنایی امکان نیست و آنهایی که این دو معنا را معانی امکان دانستند به زحمت

در «منهم» بیان این گمان است که وی تساوی طرفین و ضرورت وجود و عدم را معنای مطابقی امکان خیال کرد، در حالی که معنای مساوی آن است، آن گاه در اشکالات وارده به زحمت افتاد. اشکال این بود: امکان در ماهیت ممکن به معنای تساوی طرفین وجوب و عدم است، پس اگر ماهیت از این تساوی بیرون آید و یک جانبه شود واجب بالغیر تحقّق پیدا میکند. پس معنای امکان از دست میرود و به وجوب بالغیر بدل می شود و این انقلاب است، و تخلف ذاتی پیش آمده است، نیرا دات وی امکان است و اکنون از ذات به در آمده و واجب بالغیر شده است، پس این اشکال بر ایشان وارد است. در پاسخ اعتذاری جست که مرحوم آخوند در درس قبل، اشکال بر ایشان وارد است. در پاسخ اعتذاری جست که مرحوم آخوند در درس قبل، پیش از «کما یسوق إلیه البرهان» که مراد امکان فقری بود به آن متمسك شد، ولی آخوند سخن از اقتضا را در برهان برداشت و فرمود ماهیت در مرتبهٔ ذات چیزی نیست تا اقتضای امری داشته باشد، و یا لازم و ملزوم به معنای متعارف داشته باشد و نیست تا اقتضای امری داشته باشد، و یا لازم و ملزوم به معنای متعارف داشته باشد و با همین بیان سخن این «منهم» را برداشت و خیلی دنبال نکرد و نفس الامر و معنای آن

را دنبال نكرد كه مراد از مرتبهٔ ذات چيست؟ و فرق آن با نفسالامر چيست؟ بـعدها مراد از نفس الامر خواهد آمد و مراد از نفسیت آن است که شیء در نظام هستی واقعیت دارد و چیزی که نفسیت نداشته باشد تحقق پیدا نمیکند و واقعیت نفس الامري آن است كه اگر چيزې نفس الامري نداشته باشد پياده نمي شود و جايي وجود ندارد که دو در دو پنج شود، چون واقعیت ندارد و آنکه در متن نظام هستی واقع است نفسالامري دارد، منتها اين واقعيت در عوالم به اقتضاي آن عوالم خود را طوري نشان ميدهد، و هر ظاهري عنوان باطن است و اينجاييها مثال بالا هستند، بعدها این سخن خواهد آمد، ولی اکنون به طور مختصر وارد شده و در جلد دوم ميكويد: «لعلَك إن كنت أهلاً لتلقى الأسرار الإلهية و المعارف الحقة لتيقنت و تحقّقت أن كلِّ قوّة كمال و هيأة جمال توجد في هذا العالم الأدنسي فإنها بـالحقيقة أظـلال و تمثالات للعالم الأعلى، اينها پرورانده ميشود و آنچه را در اين نشأه مشاهده ميكنيد از اقتضاهای کلی و شهود عقلی فرود آمده است آنچه را محسوس ما هستند و ادراک میکنیم از آنجا هستند پس نمی توان آنچه را واقعیت و نفسیت دارد برای آن حکمی بیاوریم که ظلّ آن از آن حکم وی برکنار باشد، و این شخص «منهم» همین کار را کرده و آن ظل و دامنه راکنار زده است. وی آن آیت و مظهر را نسبت به اصل خود چنین مىداند.

مرحوم آخوند این حرف ها را دنبال کرده است. دربارهٔ وحدت وقتی مطالعه کنیم؛ مثلاً در باب واحد شخصی نمی توان دو حکم متضاد را بر زید بار کنیم؛ مثلاً زید کوتاه است، و زید بلند است. این هر دو صحیح نیست. ولی در واحد صنفی می توان گفت که این صنف اشخاص کوتاه و بلند دارد، چنان که در واحد نوعی دامنهٔ وسیع تر است: انسان سیاه و سفید و کوتاه و بلند موجود است، در انسان طایر است و یا صامت و یا ناطق، نمی توان همهٔ این احکام را بر انسان بار کرد، چنان که وقتی به وحدت جنسی رسیدیم و حدت گسترده تر شده و همهٔ احکام متضاد را در بر دارد و همین طور حکم

به زنده بودن و جماد بودن حیوان صحیح نیست، زیرا حیوان هـر دو را نـمیپذیرد، ولي جنس أن، يعني جوهر و يا جسم أن دو حكم را قبول ميكند پس هر قدر وحدت گسترش پیدا میکند احکام آن قویتر میشود، و این کس که جواب میدهد نـه از جنبهٔ سعه و ضیق وحدت حرف وی تمام است و نه از جنبهٔ صورت آیت و مثال بودن دانی نسبت به عالی و اشیاء نسبت به نفس الامر، بلکه در مقام مداعبه خیال چیزی فرمود که به دل نمینشیند، زیرا سخن باید مورد پذیرش عـقل واقـع شود، اگر امکان تساوی طرفین است اکنون که یک جانبه شده و این ماهیت ممکن واجب بالغیر میشود پس این ذاتیاش به در آمده و انقلاب، یعنی تخلف از واقعیتش پیدا کرده است. وی جواب میگوید: این شیء دارای نفسالامری و مراحلی است که اگر یک مرحله وقوع و تحقق یافت و وجوب بالغیر پذیرفت و یک جانبه گردید به این معنی نیست که همهٔ مراحل نفسالامری آن چنین شده است. پس چون نفسالامری در یک مرحله چنین شده است منافی با مراحل دیگر نیست که تغییری و تبدیلی در آن رخ نداده است. پس این مرحله از نفس الامری حکمی دارد و این حکم در مرحلهٔ دیگر موجود نیست و آن مرحله بر همان تساوی و واقعیت ذاتی برقرار است.

ثم يعتذر من لزوم الانقلاب عند فعلية أحد الطرفين أو تخلّف مقتضى الذات عند ترجّع أحد الطرفين اين يك اشكال، كه ماهيت يك جانبه شده و از تساوى در آمده و واجب بالغير شده است و از آن معناى واقعى خودش دست مىكشد و انقلاب لازم مى آيد «أو تخلّف مقتضى الذات عند ترجّح أحد الطرفين المتساويين».

یک اشکال دیگر: بود و نبود ذات برای ذات مساوی است اکنون اگر یک جانب در خارج ترجّح و تحقق پیدا کرد پس باید از معنای واقعی و ذاتی خویش تخلّف پـیدا کند.

اعتذار این است که ماهیت دارای نفسالامر است و آن مراحل و شؤونی دارد، و

شما احكام اين مراحل را نسبت به آن حكم واقعى نفسالامرى فرق بگذاريد اشم يعتذر، به اينكه «أنّ نفس الامر أوسع من مرتبة الذات، ماهيت داراي حكمي است، و آن نفس الامري وي همين تساوي در وي مي باشد، و مراد از «أنَّ» با اين جمله قبل يكي است و أنَّ انتفاء شيء في خصوص نحو من أنحاء نفسالأمر بخصوصه اين بيان وجمه نفسالامري و مرتبة ذاتياش ميباشد، پس اينها جداي از هم نيستند. اين نفسالامر انحایی دارد: یکی از این انحایش مرتبهٔ ذات این ماهیت است و اگر وی به یک وصفی متصف باشد و نفس الامرش آن طور نباشد پس دو موضوع پیدا می شود و تناقض پیش نمی آید پس تساوی محفوظ میماند، و هم واجب بالغیر بودن صحیح است و این دو به لحاظ دو مرحله است. لا یستلزم انتفاءهٔ فی نفسالأمر اگر تساوی از بین رود در رتبهٔ دیگر نفس الامر منتفی نشد پس با محقق شدن این کبرای کلی نتیجه میگیرد كه فيجوز أن تكون حقيقة الإمكان اقتضاء ذات الممكن تساوي الطرفين بالنظر إلى ذاته من حيث هي هي لا اقتضاء ذاته تساويهما في نفس الأمر. آنها را از هم جداكنيم و همچنين أن دومي هم كه فرموديد ترجّح احد الطرفين از مساويين. در أنجا اين ترجح صدق أمده است، و تخلّف لازم مي آيد، آنجا هم همين طور است كه ترجّح را با عدم تخلف در دو مرحله بگیرید و اشکالی پیش نمی آید. و کذا دومی ما ینافی مقتضی ذات العمکن را در يك مرحله است. كدام مرحله؟ ترجّع أحد الطرفين بالنظر إلى ذاته من حيث هي لا ترجّحه بالنظر إليها في نفس الأمركه بين اين دو مرحله فرق بگذاريم، حكم يك مرحله را برای مرحله بعد نیاوریم، و با وی از آن تناقض و تخلّفی که پیش می آید، در رویم. پس در تناقض باید هشت وحدت موجود باشد، و در اینجا وحدت موضوع موجود نیست، بلکه دو موضوع است. پس این حکم روی آن مرحله رفته و آن حکم روی این مرحله رفته ا ست و به همین اندازه به صورت مداعبهٔ لفظی از اشکال در رفته است عن جهة تأثير العلة و إفاضة الجاعل. ديكر جناب آخوند فـرمايششان را دنـبال نکرد، و به بیان برهان وارد شد.

اين أصل مهمي است كه اساس همه اصول است و أنت بعد الإحاطة بما نبهناك بعد از التفات به توحید صمدی ممکنات را روابط محضه مییابید و آنها را تعلقات صرف و شؤون یک وجود صمدی واجب در خارج میبینید، گرچه ماهیت ممکن را در ذهن بریده و گسیخته از اصلش تحقق میدهیم؛ مثل اینکه شریکالباری و معلومات دیگر را تحقق میدهیم که واقعیت خارجی ندارند پس ماهیت بریده از وجود، که در خارج منشأ اثري بوده باشد، نيست و شما مي دانيد كه «عدم من حيث هو عـدم» اقتضایی ندارد، و چگونه بین او و صفاتی که برایش می آوریم می توان به لازم و ملزوم تعبیر کرد، در حالی که او چیزی نیست تا اقتضایی داشته باشد و بتوانـد صفتی برای خودش بیاورد و ایس معنا را شیخ در تعلیقات دنبال کرده و بحث شیرینی کرد که خود آخوند هم از تعلیقات این فرمایش را نقل میکند که «عدم من حیث هو عدم» چمه اقتضایی دارد تا بىرای صفات و احوال و اوصافی مقتضى باشد از أن جمله ماهيات ممكن بـنا بـر بـحث تـوحيدي مـاكـه تـحقق و تفرد واقعی ندارد تا منشأ آثار بـوده بـاشند. آنـها عـدمند وآن چـیزی کـه در خـارج منشأ آثار است وجودات هستند و أنت بعد الإحاطة بما نبّهناك عليه من أنّ الممكن في مرتبة ذاته من حيث ذاته له القوّة الساذجة ممكن تنها يك قوة ساده قبابليت محض است، و قابلیت وی نه مثل قابلیت اشیای حارجی است تا بگوییم این هسته قابلیت دارد که درخت شود، چون لفظ نداریم و خیلی زحمت کشیده باشیم بگوییم، قـوهٔ ساذجة، يعني قوة ساده كه وقتي تصور شود ميگويد از وجود يافتن ابايي ندارد و الا خودش كارهاي نيست، ذهن اين معنا را بر گردن وي ميگذارد. له القوة الساذجة و الفقر المحض من غير تحصّل بوجه من الوجوه أصلاً في جهة من الجهات در خارج واقعيتي ندارد، بلکه روابط محضند و ماهیت ممکن تحققی ندارند تا بگوییم بـین مـاهیت و امكان لازم و ملزوم است، بلكه لا اقتضاء است و مصداق امكان است علمت بطلان

۱. ص ۱۱۴ (چاپ مصر). در آنجا شیخ عدم را دو قسم میکند.

ذلك، إذ الماهية الإمكانية حيث لا تحصّل لها فلا فعلية لها في حدّ ذاتها و ما لا فعليّة لا اقتضاء منه لشيء اقتضا به معناى عليت است چگونه مى توانـد مـاهيت بـراى خـود صفتى آورد ولو آن صفت سلبى باشد و عدم چيزى تحقق ندارد تا اقتضاى صفتى را داشته باشد؟

جناب آخوند زیر این «لشیء» به خط مبارکشان حاشیهای دارند «أعم من أن یكون ذلك الشيء أمراً عقليا أو حالة ذهنية أو صفة سلبية.» مراد از «لصفة سلبية» مطابق بحث ما آن است که امکان صفت سلبی است و نمی تواند اقتضای چیزی باشد. عـدم چـه اقتضايي ممكن است داشته باشد؟ ما لم ينصبغ بصبغ الوجود من جهة إفاضة الجاعل القيّوم تا حق سبحانه او را جعل نكرده وي نمي تواند منشأ اثر بوده باشد پس ماهيت باید مجعول شود و رنگ وجود بگیرد، و جعل روی ماهیات میرود، و وجود مجعول نیست، و الا اگر بنا باشد امری عدمی و معنایی بالقوه ساذج منشأ آثار بـوده باشد چیزی که خودش فعلیت ندارد چگونه می تواند فعلیت آفرین باشد؟ و إلا لکان لما بالقوّة من حيث هو بالقوة به خصوص مثل امكان كه قوة ساذجه است بايد براي او بوده باشد مدخل في إخراج شيء من القوة إلى الفعل بايد بفرماييد چيزي كــه خــودش هیچ است، منشأ برای هیچی شود و آن را به وجود آورد. اینجا ماهیت هیچ است و منشأ اثري به نام امكان گردد كه لازم و ملزوم بوده باشد و من الإبهام إلى التحصّل، و الفطرة الإنسانية تأبى ذلك، فإذن الممكن بحسب ذاته المبهمة لا يقتضى شيئاً من الأشياء حتى سلب شيء أيضاً؛ حتى سلب شيء را نميتواند بياورد؛ يعني امكان را هم نمي تواند براي خودش بياورد:

نــاید از وی صــفت آب دهــی کی تواند که شود هستی بـخش

خشک ابری که بود از آب تـهی شـیء نـایافته از هسـتی بـخش

راه ندارد، زیرا خودش بهرهای از هستی ندارد چگونه میتواند بخشندهٔ هستی

#### إفضاح و تنبيه

بعضى از نسخ «إيضاح» دارد ولى «إفضاح» اصل باشد و ايضاح به صورت نسخه بدل؛ يعنى اين آقايان در اين فرمايش هايشان فضيحت به بار آوردند «إفضاح و تنبيه». افصاح غلط است. «تنبيه» آنان همين فرمايشي است كه الآن دربارهٔ امكان فرمودند كه به حسب مرتبهٔ ذاتش لا اقتضاء هست نمي تواند منشأ اثـري بـوده بـاشد و اقـتضاي لشيء داشته باشد. تنبيه در آخر همين بخش است. اكنون به تنبيه برسيم. فرمايشهاي آقايان را دربارهٔ امكان نقل مىكند و من الذاهبين إلى أنّ الإمكان الذاتبي من لوازم الماهيات بالمعنى الاصطلاحي في اللزوم؛ يعنى ملزوم براى لازم بوده باشد. اين آقايان گفته اند بین ماهیت ممکن و معنای امکان صورت لازم و ملزوم هست که آن ماهیت ممكن اقتضائيت و عليت براي اين لازمش دارد. از همين عده ريما يجعل من براهين إبطال الإمكان بالغير چون فصل طولاني است ولو اينكه در اثناي فصل عناويني عنوان میشود تا از فصل در رویم، عنوان فصل از یادمان نرود که راجع به استحالهٔ امکان بالغير است، ايشان هم مي فرمايد امكان بالغير معنا ندارد امام برهانش اين است أنه لو کان کذلك لزم توارد علَّتين مستقلين على معلول واحد. اين آقا يک حرف نــادرســت را معترف و معتقد است که بین ماهیت ممکن و امکان آن، لزوم به معنای شایع و مصطلح است، این یک حرف. مرحوم آخوند این سخن را دنبال نکرده است. این آقا میگوید امكان بالغير محال است و بر أن برهان اقامه ميكند و ميكويد ماهيت بالذات يا ممكن است و یا واجب و یا ممتنع اکنون این عبارت اول را خواندیم که «لزم توارد عملتین مستقلين على معلول واحد؛ بنا بر أنكه ماهيت ممكن بالذات بوده باشد توارد علتين بر معلول واحد مي شود، زيرا امكان بالذات را خودش داراست و وقتي ماهيت ممكن بالذات بگوییم یکی را خودش داراست به چه معنا این امکان را خودش داراست؟ در صدد بیان دو علت هستیم: یک علت آن غیر است و امکان را غیر بسر روی ماهیت می آورد پس آن غیر علت برای پیاده شدن امکان روی این ماهیت است اما این آقا می فرماید: «توارد علتین» بر معلول واحد، این معلول واحد کدام است؟ معلول واحد همین امکان است و دو علت عبارتند از: ۱. علتی که همان غیر است؛ ۲. خود ذات مقتضی امکان است، و امکان لازم آن است و تلازم به همان معنای علیت مشهور است. پس در کلام آخوند از دو علت همان غیر یاد شده است، ولی چون سخن از تلازم مشهوری را قبلاً گفته بود الآن به آن تصریح نمی کند. پس علت دیگر همان ذات ماهیت است که علت امکان است این بنا بر اینکه ماهیت ممکن بالذات باشد.

أو انقلاب شيء بنابر اينكه ماهيت واجب باشد و يا ممتنع أو انقلاب شيء من الواجب بالذات و الممتنع بالذات إلى الممكن بالذات چنانچه اين ماهيت واجب بالذات بوده باشد و يا ممتنع بالذات، وقتى ممكن بالغير گردد انقلاب ماهيتى كه واجب بالذات است به ممكن بالغير، به سبب و علت غير مى شود پس دست غير وى را ممكن كرده است. پس در هر صورت ممكن شده و انقلاب لازم آمده است. اشكال اول توارد علتين بود و اشكال دوم هم روشن شد. خط بالا فرموديد: «ربما يجعل من براهين إبطال الإمكان بالغير» بايد از ناحية غير ممكن باشد «أو انقلاب شيء من الواجب بالذات أو الممتنع بالذات إلى الممكن بالذات.» اكنون اين بالذات است و يا بالغير در قسمت بالا فرموديد: ماهيت به ممكن بالغير بدل مى شود پس ممكن بالذات است و يا نبايد صحيح باشد ولى همة نسخ «بالذات» دارند، پس بايد در معناى آن مقدارى عنايت و توسع به كار برد كه بالذات بر جايش باقى مانده و عبارت درست معنا شود. بنابراين از ناحية غير اين ماهيت امكان يابد و امكان ذاتى او شود، پس ذات او مبدل به بنابراين از ناحية غير اين ماهيت امكان يابد و امكان ذاتى او شود، پس ذات او مبدل به امكان شود.

و یرد علیه در مباحث پیش تر بحث شد که توارد علتین مستقلتین علی المعلول الواحد چه اشکال دارد؟ و این مطلب مورد اشکال قرار گرفت و مثال زدند؛ مثلاً یک گلوله در آن واحد یک نفر راکشته است اشکال آن چیست؟ این مباحث از حریم

بحث عقلي خارج است، بلكه بايد گفت اين دو با هم يک علت تامه كامل است و با همدیگر زودتر کار خویش را انجام میدهند پس یک علت هستند و اینها رهزنی وهم در پیشگاه عقل است. کلام در «یرد علیه» همین است و یرد علیه أنه ... التوارد المذکور آقای مستشکل بهانه گیری برایش کافی است؛ او به هر حال میخواهد سنگ پرت کند. یکی از حرفهایش این است که ممکن است توارد علتین پیش بیاید. جواب میدهیم اگر دو علت یکی ذات ماهیت و یکی غیر باشد احتمال میرود و کسی را رسد بگوید: این ذات ماهیت علت برای لازم است، ولی شاید شرط علت تامه بودنش این است که قرینی و شریکی و رفیقی نداشته باشد و اگر دیگری با او قرین شد او از استقلالیت میافتد و دوتایی یک علّت میشوند پس وی با این احتمال میگوید: ذات ماهیت علت مستقل نیست تا با آن غیر، توارد علّتین بر معلول واحد، یعنی امکان شود و یرد عليه أنه يجوز أن تكون علّية الذات ماهيت ممكن أو استقلالها مشروطة بانتفاء الغير آن غيري كه باعث ممكن بالغير است، يعني علت خارجي فإذا وجد لم يكن لها براي أن ذات علَّية أو استقلال فلا يلزم التوارد المذكور كما في أعدام أجزاء المركب تنظير راجع به اعدام اجزای مرکب است. شهرت دارد که «المرکب ینتفی بانتفاء أحد أجزائه كما ينتفي بانتفاء جميع أجزائه، وقتي كه يك جزئش نباشد مركب نيست، چـنانكه هـمهٔ أجزايش نبوده باشند مركب نيست. اينجا هم همينطور باشد، همانطور كه در اعدام اجزاء اگر یکی به تنهایی معدوم باشد و رفیق نداشته باشد و به شرط وجود اجزای دیگرش، باعث از بین رفتن مرکب میشود، اما وقتی عدم اجزای دیگر ضمیمه شده دست هم گرفته یک معلول را ایجاد میکنند که انتفای مرکب بوده باشد عدم یک جزء از بین میبرد. اما وقتی عدم اجزای دیگر با او ضمیمه شدند حالا همه یکی میشوند و چند جزء علت دست هم گرفته همه یک مرکب را از بین بردند. اینجا هم همینطور باشد به تنهایی ذات ماهیت علّت برای امکان باشد به شرط اینکه رفیقی برایش نبوده باشد، ولى وقتى رفيقش كه غير است در ميان آمد دو امكان نـمي آورند، بـلكه يك

امكان مي آورند، مثل اينكه در ده عدم اجزاى ده انتفا نسمى آورند، بلكه يك انتفاى مركب مي آورند كما في أعدام الأجزاء المركب، فإنّ كلّا منها اعدام اجزا علة مستقله لعدمه عند الانفراد تك تك و إذا اجتمع عدّة منها بطل الاستقلال من الآحاد. پس محتمل است كه امكان بكل واحد من العلّتين (يعنى ذات ماهيت و امر خارجي) متحقق بوده باشد. ديگرى آمده اين احتمال را رد كرده است.

و دفع بأنّ في التصوير المذكور اين تصوير، يعنى مثالي كه زديم و صورتي كه نقل كرديم لا يكون الإمكان ذاتياً أصلاً، إذ لا يزال للغير مدخل وجوداً و عدماً. كسى اشكال پیش آورده این تصویر و تمثیلی که شما پیش آوردید نادرست است، زیرا که در اعدام اجزاء مي توانيم عدم اين جزء را مستقلاً لحاظ كنيم و بكوييم عدم اين جزء به تنهايي مرکب را از بین میبرد، و موجب انتفای مرکب به تنهایی می شود، و اعدام اجزای دیگر هم با او قرین شدند، و حالا دست هم گرفته و مرکب را از بین میبرند. آنجا درست است. اما این تنظیری که شما دربارهٔ ماهیت و علت خارجی بسرای امکان كرديد صحيح نيست، زيرا هيج گاه ذات ماهيت مثل عدم يك جزء به تنهايي ملحوظ نمی شود. در عدم جزء سخن درست است که به عدم یک جزء مرکب منتفی است، ولی به بود این جزء، که ذات ماهیت است، به تنهایی علت برای امکان می شود. و وقتي با غير هم ضميمه شود، باز علت يک چيز باشند، پس اينجا وجودي است و آنجا عدمي. پس اشكال آن است كه اعدام را نمي توان با وجود و احكام اعدام را با احكام وجود مقایسه و تنظیر کرد، پس اوّلاً، مثال شما عدمی است و مورد وجودی، و این را آخوند ذکر نکود، زیرا در اعدام با از بین رفتن یک جزء، مرکب از بین میزود، ولی با بود یک جزء مرکب پدید نمی آید، ولی ماهیت در اینجا باعث امکان است و غیر هم، اگر با او ضمیمه شود، باز هر دو علت برای امکان باشند این صحیح نیست، زیرا جمع بین وجود و عدم شده و حق ندارید احکام عدم را بر احکام وجود بار کنید و ثـانیاً، هیچگاه نمی توانیم وجود ماهیت و ذات آن را مستقل بدانیم آنطور که عدم یک جزء

را مستقل دانستید، پس یک جزء مستقلاً سبب انتفای مرکب می شود، ولی ذات ماهیت علت برای وجود امکان نیست. بنابراین این طرف را ما قبول نداریم، زیرا ما می توانیم بگوییم این ذات علت برای امکان می شود مشروط بر اینکه غیر با او همراه نباشند و لحاظ غیر با او نشود و شما در هر موطنی که با او نگاه کنید شاید این شرط بالای سرش باشد پس هیچگاه نتوان او را مستقلاً نگاه کرد تا بگوییم وی به تنهایی علت است تا توارد دو علت بر او گردد و تمثیل شما درست شود.

# سخن حق در علیت اعدام\*

و الحق في علية كل من أعدام أجزاء المركب... سخن در قول برخى بود كه لزوم بين ماهيت و امكان را لزوم به معناى متعارف، يعنى عليت گرفتند و گفتند: ماهيت، ملزوم و علت براى لازم، يعنى امكان است، آنگاه در بى حل مشكل اجتماع امكان ذاتى و امكان بالغير برآمده و گفتند: چون ماهيت ملزوم امكان است و عليت براى امكان دارد اگر از ناحيه غير هم امكان بر ماهيت وارد شود توارد دو علت براى يك معلول، يعنى امكان مى شود.

اشکال بر کلام وی آن بود که، همانگونه که مرکب از اجزاء با عدم یک جزء منتفی می شود، و مشهور است که «المرکب ینتفی بأحد أجزائه» و با نبود هر جزء و عدم آن مرکب معدوم می شود، و علت اعدام مرکب عدم همان یک جزء است، ولو بقیّهٔ اجزاء معدوم نباشند، و اگر همهٔ اجزاء معدوم باشند، روی هم رفته باعث اعدام مرکب می شوند، و هر عدم به ضمیمهٔ اجزای دیگر علت عدم مرکب می شود. پس با آنکه به تنهایی علت است با جمع هم علت می باشد. شاید در اینجا نیز ماهیت وقتی به تنهایی است علت امکان شود و هنگامی که با غیر دست به یکی شده است باز همین یک معلول اتفاق معلول، یعنی امکان برای وی می باشد. پس توارد دو علت بر یک معلول اتفاق

<sup>\*</sup> درس صد و چهاردهم: تاریخ ۶۸/۷/۲۴

نمی افتد. در مقابل ایراد وی کسی گفت: این تصویر تمثیل شما صحیح نیست به دو جهت: اولاً، احکام اعدام را نمی توان برای وجودات آورد و صحیح نیست که احکام اجزای عدمی را برای ماهیت و غیر، که موجود است، بیاوریم. این جهت در عبارت نیامده است.

جهت دوم اینکه با این فرمایش شما شاید ماهیت به تنهایی هم نتواند علت برای امکان باشد؛ یعنی این ملزوم نتواند به تنهایی چنین لازمی به نام امکان داشته باشد، زیرا کسی را رسد که چنین بگوید: اگر ماهیت در جایی به تنهایی علت امکان بود و چنین مطلبی در واقع متحقق بود، راه برای این احتمالی که الآن میدهیم بسته میشد، ولی چون هیچ گاه ماهیت تنها نیست پس شاید ماهیت همیشه در علیت و لزوم برای امکان دارای شرطی و قیدی و وصفی و یا حالی اعم از وجودی و یا عدمی باشد و به تنهایی مستقل در علیت نباشد، پس اصل مدعای شما، که ماهیت را ملزوم و علت برای امکان می دانید و امکان را معلول و لازم آن دانسته و بین آن دو علیت و معلولیت قائليد، محقق نمي شود. ماهيت به تنهايي موجود نيست، شايد اكنون كه چنين لازمي دارد همراه با شرط و قیدی است، و چون هیچ کجا ماهیت مستقل بدون قید و شرط و وصف و یا بدون وجود و عدم پیدا نمی شود، لذا اطمینانی برای اثبات این مدعا نیست که ماهیت به تنهایی علت باشد. بنابراین تصویر شما برای ماهیت جا ندارد، و حرف توارد علتین از بیخ و ریشه نادرست است. این خلاصهٔ گفت و شنود آقایان است که جناب أخوند نقل ميكند.

اکنون مرحوم آخوند با «و الحق» سخنی را دربارهٔ علیت اعدام اجزای مرکب برای مرکب پیاده میکند و می فرماید: آن عدم یک جزء، علت است برای عدم کل مرکب، و نیز اعدام همه اجزاء نیز علت برای انتفای مرکب هستند، ولی سخن حق در علیت اعدام این است که، عدم واحد معین علت نمی باشد و چنین نیست که ما حکم را روی عدم شخص معین ببریم، بلکه باید عدم یک جزء مبهم به صورت قدر مشترک به نحو

اجمال را در نظر گرفت؛ یعنی هر کدام از اجزاء، که تحقق نیابد مرکب تحقق نمی یابد پس همهٔ اجزاء در این حکم شریک هستند، و به نحو اجمال و ابهام می دانیم که اگر جزئی تحقق پیدا نکند مرکب منتفی می شود. پس هر کدام از اجزاء که مفقود شد این قاعدهٔ کلی پیاده می شود و علیت این عدم محفوظ است، چون آن حکم کلی و یا ابهامی نسبت به همهٔ اجزاء در مورد وی نیز پیاده می شود، پس این جزء هم سبب انتفای مرکب است. پس اگر مرکب دارای اجزائی از الف و باء و جیم و دال باشد نمی گوییم انتفای الف و یا انتفای باء به خصوص باعث انتفای مرکب است، بلکه می گوییم انتفای هر یک از اینها انتفای جزء به صورت اجمال است و آن سبب می شود تا مرکب منتفی شدند باز قاعده بر آنها پیاده، و مرکب منتفی شدند باز قاعده بر آنها پیاده، و مرکب منتفی می شود.

معنای این سخن این نیست که به ما بگویید: نتیجهٔ سخن خود آخوند آن است که ماهیت به تنهایی علیت برای امکان داشته باشد، پس حرف قائل درست شده است، و اشکال بدان را رفع کردید، زیرا نادرستی حرف قائل از ناحیهٔ دیگری است، چون وی تلازم بین ماهیت و امکان را به معنای مصطلح و شایع فلسفی و منطقی گرفت، در حالی که این لزوم در باب ماهیت آن لزوم منطقی به معنای علیت نیست. پس حرف نادرست وی تصحیح نمیشود.

و الحق في علية كل من أعدام أجزاء المركب لعدمه عدم مركب أنها على سبيل التبعية لاقترانها بما هو علة بالذات على سبيل تبعيت بر هر يكى صدق آمده و درست درمى آيد كه هر يك از اين اجزاء انتفا پيدا كردند مصداق آن مى شود پس به طور مشخص علت نيستند، بلكه به سبيل تبعى علت هستند لاقترانها بما هو علة بالذات هر يك از اينها على سبيل تبعيت و بدايت مصداق آن قاعدة كلى مى شوند و آن حكم ابهامى و اجمالى در باب همه اجزاء قدر مشتركى دارد كه وى مصداق اين قدر مشترك واقع شد پس اگر وى به تنهايى علت است با ديگرى هم علت است، زيرا علت واقعى

آنها انتفای جزء به طور ابهامی است، چنانکه انتفای همه اجزاء به طریق اولی باعث انتفاى مركب است لاقترائها بما هو علة بالذات، لأن ما هو علة بالذات لعدم المعلول كه معلول مركب است هي أن علت بالذات طبيعة عدم إحدى علله علل مركب چه بـوده باشد؟ عللش عبارتند از: من الشرائط و الأجزاء أو غيرها اين طبيعت عدم احدى عللش و ذلك أمر كلي مبهم لاتعدد فيه بحسب نفسه. معنا واحد است، ولو اينكه معناي واحد روی کثیرین پیاده می شود. این معنای واحد علیت برای از بین بردن مرکب هر وقت صادق آمده مرکب از بین میرود، چه برای یکی صادق آمده، چه برای چند چیز، چون عدم احدى العلل عليت براي از بين بردن مركب است و اكنون اين بر يك جزء صادق آمده است. پس آن کلام که وقتی عدم یک جزء لازم آمد وی علت تامه بىرای عمدم مرکب است و وقتی عدم دو جزء حاصل بود هر دو با هم علت تامه میشوند، باطل است، زيرا عدم احدى العلل علت عدم مركب است و ذلك أمر كلى مبهم لا تعدد فيه بحسب نفسه. و الأفراد و إن تعدّدت لكنها ايسن افسرادكه اجمزاء هستند ليست عمللاً بخصوصها، بل العلة هي القدر المشترك كه عدم احدى علل است و بر هر يكي صدق آمد صحیح است و بر همه صدق آمد درست است.

و كون العلّة أضعف تحصّلاً من معلولها ليس بضائر في علل الأعدام اين كلام خيلى شريف و متين است و بعدها به كار مى آيد و به صورت دفع دخل مقدر است. سؤال اين است: چگونه علّت عدم مركب، كه خود امر متشخص و معلومى است، يك امر مبهم و قدر مشترك ابهامى است، و مبهم اضعف از متشخص است، در حالى كه علت بايد امرى متشخص باشد و تشخص و تعين داشته باشد و بايد پيش از معلول باشد؟ جواب دخل اين است: «كون العلة أضعف تحصّلاً» شما احكام وجود را با احكام عدم قياس مى كنيد. اينجا معلول، انتفاى مركب است و اين، امرى عدمى است. در عدميات نبود احدى العلل براى نبود معلول كافى است. آنكه شما شنيده داريد كه علت بايد اولويت در تشخيص داشته و وجودى أشد تحققاً و أصلب وجوداً و أقدم رتبة داشته اولويت در تشخيص داشته و وجودى أشد تحققاً و أصلب وجوداً و أقدم رتبة داشته

باشد، در باب علل وجودی است تا معلول متحقق متشخص قوی نتواند علتی مبهم و ضعیف داشته باشد، پس آن مطلب راجع به وجود علت است، و وجود معلول در آنجایی که منشأ آثار است و تحقق دارد نمی تواند علت ضعیف و امر مبهم داشته باشد، بر خلاف عدم مرکب که معدوم است، و علت آن می تواند امر مبهم کذایی باشد، بلکه اگر مرکب بخواهد منشأ آثار باشد، و چیزی باشد و دارای تحقق باشد باید علتی متشخص داشته باشد، ولی در رفع مرکب چنین علتی کافی است، پس وی احکام متشخص داشته باشد، ولی در رفع مرکب چنین علتی کافی است، پس وی احکام وجود را با احکام عدم قیاس کرده است. اکنون آخوند همین را در عبارت آورده است: «و کون العلة» که اینجا امر مبهم و کلی قدر مشترک است «أضعف تحصّلاً من معلولها» معلول، انتفای مرکب است «لیس بضائر فی علل الأعدام» شما علل اعدام را با علل موجودات نسنجید، و عدم را با وجود مقابسه نکنید، و اعدام با ایسجاد قیاس نشود.

و لا حاجة في ذلك ... عدم علّته التّامّة الشخصية. اين سخن با جناب استادش مرحوم مير است لذا وي اين بعض الاعاظم را دعا ميكند.

سؤال: فرض کنیم این مرکب در امور وجودی، هر علتی دارای معلول خاص است تشخص ویژهای دارد و علت دیگر معلول شخصی دیگر دارد؛ مثلاً برای درست کردن «ده»، عدد چهار موجود است، یک عدد در کنار وی قرار میگیرد پنج تحقق می یابد و با اضافه کردن واحد دیگر شش درست می شود و هر کدام صورت وجود خاص و احتنامی خاص دارند، تا به ده برسد. ده هم حکم خاصی دارد که هیچ یک از مراتب قبلی آن را نداشتند. اکنون در مثال ما هر کدام از این اجزاء، بخشی از مرکب را می سازند و دارای احکام خاصی اند.

در مثال انتفای عشره، همانطور که برای ساختن آن یکی یکی پهلوی هم گذاشتیم تا به ده رسیدیم، و هر واحدی که آمده عدد خاصی تشکیل شد و احکام خاصی یافت به طوری که آن مرتبه نه احکام ما بعد خود را داشت و نه احکام ماقبل خود را، پس

همه در پیدایش و صورت یافتن عشره شریک بودند، اکنون در انتفا، وقتی یک واحد برداشته شد عشره منتفی شد، ولی عدد پایین تر تشخیص خاصی دارد و دو واحد را برداریم باز عشره نیست و این عشره نبودن، که معلول باقی مانده اعداد است، تشخص خاصی دارد. همچنین سه عدد را برداشتیم باز عشره نیست پس باز تشخص خاصی پیش آمده است، پس عدم خاص عشره در هر مورد با مورد دیگر تفاوت دارد. پس وقتی قیاس کنیم همانطوری که با وجودات آحاد اعداد خاصی تحقق پیدا میکند با اعدامشان هم عدم خاصی تحقق پیدا میکند و یکی پس از دیگری که این آحاد را برداریم عدم خاص آن عشره پیاده میشود، و اگر ده بار این عدد را برداشتیم ده تا عدم خاص عشره پیاده میشود. جناب میر اینطور پیش آمد و قیاس کرده عدم را با وجود وي، أخوند مي فرمايد: «و لا حاجة في ذلك إلى ما قد تكلفه بعض الأعاظم، ضاعف الله قدره، من أنَّ عبلة عبدم المعلول الشخصي كيه أن رابيه وجبود قیاس میکند، همانطوری که آحاد باید جمع شود تبا این معلول شخصی تحقق پيدا كند همينطور وقتي يكي برداشته شده اين عدم خاص علت تامه متشخصه است، و نبود این علت برای این معدوم خاص متشخص کذایی عدم می آورد. ایس قياس عدم با وجود است. خلاصه، علت تامهٔ شخصيه عدم اين جزء است و عدم اين جزء علت تامه شخصیه برای آن معلول شخصی کذایی است. همین بعینه با قیاس به وجود علت است.

عنوان فصل این بود: «فصل ۹: فی أنّ الإمكان یستحیل أن یكون بالغیر،» ربما قالوا، قول آنها در استحالهٔ معنای امكان بالغیر است. «قالوا»، یعنی دربارهٔ مطلب اصل فصل اظهار نظر كردند لو كان إمكان الشيء... علی التناقض. این آقا دو دلیل می آورد كه امكان بالغیر مستحیل است. مدعا درست، اما دلیلش علیل است. اكنون می گوید: اگر امكان این شیء معلول غیر باشد تا واجب بالغیر شود، معلول بالغیر معنایش چیست؟ پس در مرتبهٔ ذاتش باید بگویید: لكان هو این شیء فی ذاته جائزاً أن یكون ممكناً أو واجباً

لذاته أو ممتنعاً لذاته پس اگر این امکان از ناحیهٔ غیر باشد باید دربارهٔ وی بگویید: یا ممکن است و یا ممتنع و یا واجب. پس اگر واجب بالغیر بوده باشد ممکن بودنش معنا ندارد و چون باید واجب بالغیر بوده باشد و اگر از ناحیهٔ غیر امکانش تحقق پیدا کند، خود ممکن نمی تواند واجب و ممتنع بوده باشد، زیرا انقلاب لازم می آید، ولی ایشان از جهات دیگر پیش آمده است. ما گفتیم اتکای کلام این آقا به دو لفظ است: یکی جایز است.

سؤال: جایز است یعنی چه؟ یعنی ممکن است؛ کأنَ اگر جایز را برداریم و به جایش ممکن بیاوریم صحیح است. پس در عبارت بعدی میگوید: امکان، امکانی که از این جایز برخاسته است و جایز امکان شد و امکان ممکن گردید. پس اگر بنا شود ایـن شيء ممكن بالغير بوده باشد «لكان جائزاً (أي ممكناً) أن يكون ممكناً أو واجباً لذاته أو ممتنعاً لذاته» اگر وجوبش از ناحیهٔ غیر بوده باشد خودش ممکن است این سه ماده را بيذيرد: أن يكون ممكناً أو واجباً لذاته أو ممتنعاً لذاته و إمكان كون الشيء واجباً لذاته اين امكان از جايز برخاسته أو ممتنعاً لذاته مشتمل على التناقض. پس مـن حـق دارم بگویم اگر امکان این شیء معلول، یعنی واجب بالغیر باشد امکان دارد که شیء در حدّ ذاتش واجب بذاته باشد يا ممتنع لذاته. اين يعني چه؟ اگر امكان بالغير باشد شما بايد دربارهٔ این شیء یکی از این سه را بفرمایید؛ یا باید بفرمایید: ممکن است یا واجب است یا ممتنع. پس چنین میشود که اگر امکانش از ناحیهٔ غیر باشد لکان جائزاً؛ یعنی امكان دارد و ممكن هست كه خودش يا ممكن باشد يا واجب باشد يا ممتنع. حالا ممکن را کنار بگذاریم و آن را دنبال نکنیم و آن دو شقّ دیگر واجب بالذات و ممتنع بالذات دربارهٔ ذات چه صورت دارد؟ لكان ممكناً جائزاً كه واجب بالذات بوده باشد و جایز و امکان واجب بالذات شود پس جمع بین امکان و واجب بالذات گردید و جمع بین امکان و ممتنع بالذات تناقض میشود. پس سخن از آن ممکناً نمیگوییم. صورت عبارت اين است: «إمكان كـون الشـيء واجـباً لذاتـه أو مـمتنعاً لذاتـه مشـتمل عـلى التناقض»؛ یعنی امکان مناقض وجوب و امتناع است. پس در مقام پیاده کردن اشکال هر سه شق، مواد ثلاث را آورد اما در مقام پیاده کردن اعتراض ممکن را کنار گذاشته است؛ چون میخواهد بگوید که جمع بین امکان و واجب بالذات و امتناع بالذات معنا ندارد که اگر حرف ممکن را هم پیش بیاوریم اشکال از جهت دیگر پیش می آید که جمع بین امکان بالغیر و امکان بالذات لغو است، ولی حرف آن را نزده است. این یک اشکال.

و أيضاً إذا فرضنا عدم تأثير الغير فيه، يعني در صورت مماشات و الا در وجه اول برهان تأثیر غیر در او موجود بود تا امکان بالغیر شود، ولی اکنون مسماشات کـرده و می پرسیم پیش از آن چیزی که غیر بخواهد دست تصرف و ایجاد و علیت برای او داشته باشد و پیش از تأثیر غیر در او اسم وی چیست؟ «و أیضاً إذا فرضنا عدم تأثیر الغير فيه، بگوييد وي داراي امكان بالغير هست پس جما بـراي دوتماي ديگـر، يـعني واجب و امتناع باقى مىماند پس كان واجباً أو ممتنعاً، و كلاهما مستحيلان، لأنّ سلب تأثیر الغیر فیه چون هنوز غیر در او تأثیر نگذاشت و امر مغایر لذاته در کار نیست و سلب تأثیر الغیر در وی شده و امر مغایر لذاته در او تأثیر نگذاشت پس هنوز ایس امرى مغاير با شيء است أمر مغاير لذاته وكون الشيء بسبب الغير واجباً بذاته أو ممتنعاً بذاته تهافت. مراد از غير در كون الشيء سبب الغير، يعني با عدم تأثير الغير شيء واجباً بذاته أو ممتنعاً بذاته باشد تهافت است. مي قرماييد: شيء به سبب عدم تأثير ديگري واجباً لذاته أو ممتنعاً بذاته باشد، در حالي كه أن مغاير اين گفته است كه سلب تأثير غیر از وی شده است، پس با سلب تأثیر غیر و با عدم تأثیر غیر در او و به لحاظ عدم تأثیر غیر در او، باید این عدم برای واجب بالذات بودن و یا ممتنع بالذات بودن وی سبب شده باشد، این حرف مشتمل بر تهافت است، چنانکه اولی مشتمل بر تناقض است. پس در برهان بر اینکه امکان بالغیر محال است چنین گفتند. فهم این سخن چه قدر تکلف و زحمت دارد تا ذهن به او برسد. این سخن دارای پیچ و خم بوده و از

استقامت افتاده و تا عقل آن را تصدیق کند و همان خلاف خلاف وی را هم متوجه شود باید کج و معوج شود و در زحمت افتد.

و هذه كلها هوسات جزافية، بعد ما حقق الأمر بأنّ معنى الإمكان الذاتي آنطور كه ماهيت من حيث هى در مقام لا اقتضاء هست و صدق آمدن امكان براى وى به عنوان مصدوق و بودن امكان است و هو كون الشيء بحيث إذا اعتبر بذاته من غير ملاحظة أمر آخر وراء نفسه معه كان مسلوب الضرورة للوجود و العدم عنه مسلوب الضرورة عبارت آخراى امكان است كه هيچ يك برايش ضرورت ندارد من غير اقتضاء و لا علية منه لذلك خود شيء و خود ماهيت اقتضا دارد و عليت عبارت اخراى اقتضاست، پس خود شيء عليت و اقتضا براى امكان ندارد تا طرف بگويد: بين شيء، يعنى ماهيت و امكان تلازم متعارف است، و آن دو عليت و معلوليت دارند بل مع قطع النظر عن جميع ما يكون غير ذاته و إن كان من السلوب و الإضافات العارضه لذاته ولو اينكه ما يكون غير ذاته و إن كان من السلوب و الإضافات العارضه لذاته ولو اينكه آن غير سلوب هم بوده باشند با قطع نظر از سلوب و قيود، خواه وجودى باشند و خودش «من حيث هو» عنوان اقتضايي مصداق بودن براى اينها را ندارد و به حسب خودش «من حيث هو» عنوان اقتضايي مصداق بودن ذات براى امكان براى مكان براى ذات خان ماست.

و كذا الحال في الوجوب و الامتناع الذاتيين امكان و وجوب و امتناع نسبت به ماهيت من حيث هي چنين هستند؛ يعني به صورت لازم بر وي حمل مي شوند اما لازم متعارف مراد نيست، بلكه لازم به صورت توسع در عبارت كه قابليت ماهيت در صدق آن كافي است، آن طوري كه در اول بحث گذشته؛ در همان عبارتي كه «حمل الإمكان كنظيرتها» گفته شد كه ماهيت عنوان مصدوقي براي آنها دارد، و آنها حمل عرضي لازم و ذاتي باب برهانند، و نه مقوم و ذاتي باب إيساغوجي؛ إذ المقسم في الأقسام الثلاثة هو حال الشيء على

هذا الوجه الذي ذكرناه؛ يعنى من حيث هو هو با قطع نظر از جميع اعتبارات ولو سلوب بوده باشد.

«دفاع شك» باید توجه داشت که در چاپ اول حروفی عنوان «دفاع شك» به جای عنوان إزالة ریب آمده است، و این دو به جای هم قرار گرفتند، پس در این صورت نباید اکنون به دنبال شک باشید و گمان کنید که «لست فی آن پسع لك» شک باشد، بلکه شک در ضمن عنوان بعدی است (که در چاپ حروفی اول عنوان «إزالة ریب» را دارد) و از اینجا تا آنجا مقدمهای برای بیان آن است: و «فیسهل علیك دفاع شك» برای بیان شک است پس از چند سطر از این «دفاع شك» «فنقول» دارد و ابتدا گمان می شود که صاحب کتاب دفع شک می کند، در حالی که چنین نیست، بلکه «فنقول» ادامه و تتمهٔ تقرر شک است. پس دو سطر بعد از «فنقول» تازه دفع شروع می شود. آن عبارت این تقرر شک است. پس دو سطر بعد از «فنقول» تازه دفع شروع می شود. آن عبارت این است: «ذلك» بیان دفع است. این ترتیب

این حرف را مکرر عنوان کردیم که ماهیت ممکن در مرتبهٔ ذات من حیث هی مصداق امکان و سلب امکان مطلقاً نیست و آن دو ذاتی ماهیت نیست و او علیت و اقتضا برای امکان یا سلب امکان ولو تحصیلی ندارد البته اقتضا برای سلب عدولی نیز ندارد. پس هیچ نحو ایجاب و اقتضائیت و علیت ندارد إنك بعد أن لوحنا لك إلی أن کون الشیء بحسب مرتبة نفسه مما یصدق علیه سلب أی معنی کان یعنی سلب همه معانی بر او صادق است همان طور که امکان بر او صادق است پس وی من حیث هی لیست الا هی؛ یعنی جز سلب ذاتیات همهٔ سلوب بر او صادق است. و عنوان علیت برای دیگری ندارد سلب أی معنی کان سوی ذاتیاته خودش خودش است پس از این برای دیگری ندارد سلب أی معنی کان سوی ذاتیاته خودش خودش است پس از این حرفی که زدند لایستلزم أن تکون ذاته مصداق تلك السلوب مراد از صدق سلوب، یعنی وی مصدوق سلوب است نه مصداق آنها بأن تکون حیثیتة الذات اگر مصداق باشد وی شده و

ذاتی وی میشوند، و ذاتی به معنای ایساغوجی میگردد، در حالی که چنین نیست حالاکه فهمیدید قضیه از چه قرار است صدق سلوب بر ماهیت چگونه است لست فی أن يسع لك دستتان باز نيست و نمي توانيد اين سخن را بفرماييد كه أن تقول: إنّ الماهية المأخوذة من حيث هي يصح سلب كل ما ليس من جوهريات ذاتها عنها اينكه درست است من تلك الحيثية من حيث هي. اينجا دو تا عبارت مي آورد: يكي سلب ضرورت، بعد از یک سطر امکان را می آورد. اکنون قسمت دوم را می فرماید: امکان یعنی چه؟ امکان سلب ضرورت طرفین است و این سلب ضرورت مرادف امکان است. گاهی از این معنا به این و گاهی به آن تعبیر میکند، چنان که از امکان به جایز نیز تعبیر کرده بود پس يصح سلب كل ما ليس من جوهريات ذاتها عنهاكه روشن است و از أن جمله سلوب هم و سلب الضرورة، يعني امكان نيز از او نفي ميشود، همة سلوب از جوهر ذات وي سلب میشود اما امکان چگونه از ماهیت نفی میشود؟ امکان سلب ضرورت و سلب الضرورة إذا أخذ سلباً تحصيلياً نه عدولي و سلب الضرورة، يعني امكان وقــتي ســلب تحصيلي گرفته شود صح صدقه عليها من تلك الحيثية، يعني من حيث هي. قضيه اول گفت آنچه از جوهریات ذات شیء نیست می توانیم از او سلب کنیم. دومی میگوید که امکان را هم که سلب ضرورت است، می توانیم از ماهیت سلب کنیم بصح سلب الضرورة از ماهيت من حيث هي پس همچنان كه آنچه از جوهريات ذات شيء نيست از او سلب میکنیم دومی میگوید همچنان امکان را هم سلب میکنیم، پس این غیر از آن اولی است. اولی میفرماید آنچه از جوهریات وی نیست از او سلب میشود. این ماهیت، این نیست و آن نیست و آنچه جوهریاتش نیست از او سلب میشود. دومی میگوید امکان، که سلب ضرورت تحصیلی است، بر او حمل میشود پس دومی میگوید من جزء او هستم. اگر نبود میباید مثل اولی صدق نیاید، در حالی که صدق مي آيد فيلزم أن يكون نفس هذا السلب من جوهريات الماهية مع أن الإمكان الذاتي كه سلب ضرورت است، بنا شده كه از عوارض ماهيت بوده باشد لا من جوهرياتها و اين

حمل امکان بر ماهیت میگوید من از جوهریاتش هستم و اگر نبود مثل قضیهٔ اولی صحیح بود تا از ماهیت سلب شود پس امکانی را که سلب ضرورت تحصیلی است از او سلب میکنیم. ایراد آن چیست و نتیجه چه می شود؟ «فیلزم آن یکون نفس هذا السلب من جوهریات الماهیة» برای اینکه «سلب ضرورة إذا آخذ سلباً تحصیلیاً صحصدقه علیها»؛ یعنی سلب ضرورة جزء این شیء می شود. پس امکان، یعنی سلب ضرورت جزء ماهیت می شود، در حالی که گفتید ماهیت سلب ضرورت امکان است و ماهیت مصداق آن نیست، در حالی اگر این دو قضیه را پیش هم بگذارید باید امکان و سلب ضرورت به عنوان اینکه جزء جوهر اوست بر او صادق آید، زیرا اولی می گوید آنچه جوهریاتش نیست از او سلب می شود، دومی می گوید سلب ضرورت، که امکان است می گوید سلب ضرورت،

# دفاع شک در ذاتی نبودن امکان<sup>•</sup>

و حیث تنکشف لك عن ذي قبل في مباحث الماهیة قبلاً بیان شد که از «فیسهل علیك» شک شروع می شود و «فنقول» تتمهٔ تقریر شک است «و ذلك، لأن الماهیة» دفع شک است. پس از ازالهٔ ریب تا فیسهل علیك، ازالهٔ ریبی نشده است، فقط یک مقدمه ای برای تقدیم سلب از حیثیت یا تأخیر سلب از حیثیت به بیانی که گفته می شود تا شک و دفع معلوم شود. ا

همهٔ نسخ «دفاع شك» را اول آورده است و انسان خیال میكند كه «فی أن یسع لك» شك است و قبل از آنكه نسبت امكان به ذات ماهیت را بیان كند مقدمهٔ این شك باشد، در حالی كه چنین نیست، بلكه ممكن است كاتبی چنین نوشته باشد و دیگران هم از روی آن نوشته باشند. پس علت اینكه نسخ همه چنین هستند همین است. من كتاب

<sup>\*</sup> درس صد و پائزدهم: تاریخ ۶۸۷/۲۵

۱. وإزالة ريب، در كتاب جاب اسلاميه از ودفاع شك، مؤخر است.

خود را چنین تصحیح کردم که حتماً چنین است: جای «دفاع شك»، «إزالة ریب» گذاشتم پس باید آن دو را جای هم بگذارید، گناهش به گردن بنده. پس «ریب»، «لست في أن يسع لك» است كه دو قضيه را در كنار هم گذاشته و نتيجهٔ نادرستي گرفته است و مرحوم أخوند در إزالهٔ آن مقدمهای گرفته است. وی خیال کرد که آن دو قبضیه به صورت قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه است. آخوند فرمود: خیر، ما مندوحه داریم: قبضایای ریب عبارتند از اینکه ما میبینیم جموهرهایی از ذات ماهیت خارج است و بدون دغدغه از آن سلب میکنیم؛ مثلاً میگوییم: این انسان حجر و شجر نیست و این و آن نمیباشد، و نیز سلب ضرورت که معنی امکان است بر ماهیت حمل میکنیم. پس ۱. غیر ذاتی و ذاتیات را از وی سلب میکنیم. ۲. امکان، که سلب ضرورت است، بر او حمل میکنیم پس امکان باید جزء ماهیت وی باشد، در حالی که چنین نیست که «مع أن الإمكان الذاتي من عوارض الماهيات لا من جوهرياتهاه؛ يعني امكان از عوارض است و از ذاتیات نیست. با قطع نظر از فرمایش نخست آخوند که ازالهٔ ریب است باید دید آیا این قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه است و مندوحهای وجود ندارد؟ میگوییم: جواهر غیر ذات از او سلب شده و صحیح است، و سلب ضرورت، که معنای امکان است، بر او حمل میشود، و این حمل هم درست است، ولی شما از این حمل همانند اصل مثبت اصولی نتیجه میگیرید که چون امکان بر او حمل میشود ذاتی اوست با آنکه کسی نگفت اگر صفتی بر موضوعی حمل شود حتماً باید از جوهر ذاتی و ذاتی وی باشد، بلکه ممکن است حمل وی بر موضوع نشان مصدوق بون موضوع برای وی باشد. پس قبل از آن مقدمه این بود که «لوحنا» به اینکه سلب شیء نسبت به موضوعی از سلب ضرورت طرفین و سلب سلب آن می تواند آن موضوع برای آن مصدوق باشد، و نه مصداق. بعد فرمود: این شخص چگونه در ریب افتاده، در حالی اگر این تلویح را میفهمید این ریب برای وی اتفاق نمیافتاد. پس شق ثالث و مندوحه را وی متوجه نشده است.

#### معنای تقدیم سلب بر حیثیت

اکنون برای دفاع شک مقدمه ای میگیریم: تقدیم سلب بر حیثیت و تأخیر سلب از حیثیت، مفاد این مقدمه است، و با این مقدمه «دفاع شك» روشن می شود. این مطلب در شرح تجرید موجود است و نیز با بسط بیشتر در منظومهٔ حاجی فرمود:
و قدّمن سلباً علی الحیثیه حتی یعم عارض الماهیه

همین حرف در مباحث ماهیت نیز می آید که فرمود: «تنکشف لك من ذی قبل» مرحوم آخوند در چند سطر آن را بیان میکند، و وارد شک میشود. اجمال حسرف تقديم سلب بر حيثيت و تأخير سلب از حيثيت چيست؟ تا اين اندازه را در ذنابه فصل اول همین منهج داشتیم که اوصاف و احوالی که برای موضوع و ذات ماهیت من حیث هو هست بر دو قسم است: ۱. احوالی به شرط وجود است، مثل اینکه انسان دارای مكان و تحرّك و كتابت است. ٢. صفات خود ماهيت كه البته در حال وجود اين آثار خود را نشان می دهد، ولی چنین نیست که وجود باعث آن است، و اگر برداشته شوه ماهیت با قطع نظر از وجود آن را واجد نباشد، مثل زوجیت بـرای اربـعه. امکـان از صفات قسم دوم است. چنین نیست که اگر ماهیت موجود نباشد، غیر ممکن باشد، بلکه ماهیت من حیث هو دارای اوصافی است که خواه دارای وجود بناشد و خنواه نباشد آن اوصاف از او جدایی ناپذیرند. در ذنابه این سخن بیان شد. پس در ذنابه خواندیم که اوصافی به شرط وجود و در صورتی که ماهیت منصبغ به وجود شود بر وی طاری میشوند؛ مثل کتابت و مشی و تحیز و آثار وجودی دیگـر. ولی اوصـاف دیگری نیز بر ماهیت من حیث هی با قطع نظر از وجود بر وی حمل می شود که وجود در داشتن آن صفات برای ماهیت دخالت ندارد؛ مثل امکان، و این امکان معالوجود

١. تصحيح و تعليق آيةالله حسنزاده، ص ٨٤.

٢. شرح المنظومه، ص ٨٩، (چاپ سنگی).

است و نه بالوجود، و چنین نیست که با برداشتن وجود آن وصف از او گرفته شود، چنان که ماشی و تحیّز برای ماهیت چنین وصفی است که با برداشت وجود آن اوصاف بر ماهیت حمل نمی شوند، پس «ماهیت من حیث هی متحیزة» صحیح نیست. پس توجه به چگونگی تأدیهٔ عبارت در بیان همین مطلب نمایید و با آن حیثیت می آورید و میخواهید من حیث هی را برسانید اگر بخواهید لیس را بر وی بیاورید و احکامی را از وی سلب نمایید. پس اگر مثلاً میخواهید بگویید ماهیت من حیث هی موجود نیست چنین می گویید: «ماهیة الإنسان من حیث هی لیست بموجودة.» این «لیس» بعد از حیثیت آورده شده است. از این عبارت می فهمیم که بموجودة.» این «لیس» بعد از حیثیت آورده شده است. از این عبارت می فهمیم که صورت قضیه کاذب است، زیرا معنای آن این است که ماهیت اصلاً رنگ وجود به او نمی خورد، در حالی که انسان ها موجود هستند، گرچه این سخن دربارهٔ شریک الباری و ممتنعات خوب است، و اگر می خواهید صفاتی را از ذات بردارید تا حرف سلب را به صورت جزء موضوع قرار دهید حیثیت را مؤخر از آن بیاورید.

و قدّمن سلباً على الحيثية حتى يعمّ عارض الماهية

حالا عبارت را چنین میگوییم: «الإنسان لیس من حیث هو انسان بماش، بمتحرك، بمتحیّز». اینجا لیس را مقدم آوردیم و حیثیت دخلی در متن موضوعیت انسان ندارد. حالا اگر بگوییم: «الإنسان لیس من حیث هو إنسان بممکن»؛ یعنی گرچه امکان بر ماهیت صادق است و از وی دست بردار نیست، ولی در متن وی امکان خوابیده نیست تا جزء ذات وی باشد، زیرا ما سلب را مقدم می آوریم تا موضوع محرز شود. «الإنسان من حیث هو انسان» می گوییم تا اموری را که از او سلب می کنیم بگوییم این امور داخل در جزء ذات وی نیست، بلکه در خارج از ذات قرار دارند و بگوییم این امور داخل در جزء ذات وی نیست، بلکه در خارج از ذات قرار دارند و عواض ماهیت هستند و بگوییم که انسان من حیث هو، این عارض نیست. پس عواض ماهیت هستند و بگوییم که انسان من حیث هو، این عارض نیست. پس عراض ماهیت هستند و بگوییم که انسان من حیث هو، این عارض امکان داخل در

ذاتش نيست، «حتى يعم عارض الماهية.» ليس را مقدم بر حيثيت بياوريد كه ذات ماهيت ليسيده از غيرش، هر چه كه هست، همه چيز را از او سلب كنيم و خود ذات ماهیت بماند و این تقدیم لیس بر حیثیت، که حیثیت جزء محمول شود که فقط ذات معرًا و مبرا و لیسیده و تجریده شده از غیر خودش حتی از عوارض خودش می ماند تا عوارضش از او دست بردار نباشد، باز آن ریب پیش نیاید. پس آن ریب معنای حمل شدن را أن دانست كه انسان من حيث هو، اين حقيقت است. لذا وقتي امكان، يعني سلب ضرورت را بر او حمل ميكنيم پس اين حمل دلالت دارد كه امكان جزء ذات ماهیت است، در حالی که چنین نیست و میخواهیم به وی بگوییم این امکان جزء ذات وى نيست لذا اين عبارت انتخاب شده است تا آن را بيان كند. «ماهية الإنسان لیس من حیث هو»، یعنی عاری از هر چیز «لیس بإمكان»، یعنی عارض ماهیت را از او نفی میکنیم. این مقدمه را عنوان میکند و می فرماید: مفاد تقدیم سلب بر حیثیت و تأخير سلب از حيثيت را مي دانيم. بعد در بحث ماهيت به طور مفصل بحث أن پيش مي آيد. پس همان طور كه مقدمهٔ مصداق و مصدوق در «ازالة ريب» كار رسيد، اين مقدمهٔ تقدیم سلب بر حیثیت برای «دفاع شك» كار رسیده است.

دفاع شك و حيث ينكشف لك من ذي قبل در بعد في مباحث الماهية چه چيز منكشف مي شود فائدة تقديم السلب على من حيث هي هي كه سلب را مقدم بر ماهيت من حيث هي عنوان كنيم تا حتى سلب را بتوانيم بر عوارض ماهيت بياوريم. در سلب عوارض وجودى از صفحة ذات ماهيت روشن است كه ذات انسان تحرك نيست پس ليس را مي توان مقدم آورد و گفت: الإنسان ليس من حيث هو انسان متحرك و ماش. درباره امكان نيز بايد چنين گفت. پس مي توان از مرتبه ذات ماهيت هم تحرك و هم سلب تحرك را سلب كرد، زيرا ماهيت در مقام ذات خود ليسيده از همه اشياء است نه اثبات تحرك را سلب آنها در وى راه ندارد. في قولنا: الماهية ليست...، حالا مثالهايى كه در كتابها مي خوانيد، گاهى ليس را بر خود قضيه مقدم مي آورند: ليس الإنسان من

حيث هو هو، اين ملاک نيست، بلکه ليس بر موضوع مقدم شود و يا از موضوع مؤخّر باشد، ملاک نیست، بلکه لیس با حیثیت باید قیاس شود حالا، خواه لیس بمعد از موضوع باشد و خواه قبل از موضوع «الماهية ليست من حيث هيي إلا هي، اين معنایش این است که ماهیت لیسیده و عاری از آنچه غیر خودش هست؛ یعنی عوارض وجود و حتى عوارض خود ماهيت، اعم از معالوجود و بـالوجود از وي مسلوب هستند من حيث هي إلا هي حتى تعود الحيثية به قرينة «حتى تصير» در عبارت بعد عبارت را معنا کنید، ولی آن را دست نزنید؛ یعنی «حتی تعود؛ یعنی «حتی تصیر الحيثية جزء من المحمول، براي اينكه ليس را مقدم آوريد حيثيت اين طرف افتاده و جزء محمول شده است و يكون السلب وارداً على الثبوت من تلك الحيثية لا مطلقا، يعني وقتي مي فرماييد: ماهيت من حيث هي سلب را بر روي ثبوت من تلك الحيثية مي بريد، ثبوت تلك الحيثية چيست؟ اگر ثبوت برداشته مي شود از حيثيت مزبور است و اگر اوصاف ثبوتی و حتی عوارض را نیز برای وی می آورید سلب مزبور چنین ثبوتی را بر میدارد «وارداً علی الثبوت» پس ثبوت این عـوارض بــا هــمدیگر تفاوت دارد: برخی از عوارض چـون مـعالوجـود هسـتند طـوری هسـتند و بـرخـی بالوجود هستند طور دیگرند. پس صرف حمل چیزی بر ماهیت دلالت بر ذاتی بودن محمول برای موضوع ندارد. پس در موارد حمل عرضی ذات مصدوق آن است و نه مصداق آن، و عدم فرق بین مصداق و مصدوق(که در باب عرضی است) باعث این ریب شده است، و آن را ذاتی باب ایساغوجی، و ماهیت را مصداق آن دانسته است «وارداً على الثبوت من تلك الحيثية لا مطلقا.» يس ثبوت عوارض براي ماهيت باشد، خواه معالوجود و خواه بالوجود، ولي با جهت و حيثيت؛ يعني اگر ماهيت خـودش خودش باشد و طبیعت وی به تنهایی آن محمولها و آن ثبوت عـوارض بـرای وی نبوده باشد لا أن يؤخّر سلب يؤخّر حتّى تصير تتمة للموضوع براى اينكه اگـر سـلب مؤخَّر بوده باشد حيثيت جزء موضوع ميشود؛ يعني الإنسان من حيث هو، موضوع

ميشود و حيثيت حتى تصير تتمة للموضوع و قيداً له إذ لو فعل هكـذا لربـما يكـذب الحكم مطلقاً كما إذا كان مدخول السلب مما لا يجوز أن يكون الموضوع مجرداً عنه في نفسالأمر بوجه أصلاً نميتوانيم بكوييم: الإنسان من حيث هو ليس بموجود، زيرا در این صورت کذب لازم می آید، چون مفاد آن این است که وجود نباید به ماهیت بخورد، در حالي كه اين همه انسانها موجودند پس كـذب پـيش مـي آيد، ولي اگـر الإنسان ليس من حيث هو بموجود و يا بمتحيز و بممكن، يعني ذات انسان كاري به وجود و عدم امكان و وحدت وكثرت ندارد، و اين اوصاف به لحاظ ثانوي بر او حمل می شوند اکنون که این معنا از حیثیت و سلب را فهمیدید «دفاع شك» آسان می شود فیسهل علیك دفاع شك عبارت خوب شد و از دغدغه درآمد استصعب حلّه كـثیر مـن الأذكياء و هو أنه در «ريب» چگونه وي دو قضيه را پهلوي هم گذاشت و يک ريب بی جایی برایش پیش آمده اینجا هم این آقا دو قضیه را پهلوی هم میگذارد شبیه همان اشتباه و دغدغه و وسومه و ريب بالارا عنوان ميكند دو هو أنه، يك قضيه اين است لما صح سلب كل ما ليس من ذاتيات الماهيّة إذا أخذت من حيث هي هي جون ماهيت من حيث هي اخذ شود غير از ذاتي وي از وي سلب مي شود فكذلك ينصع سلب ذلك السلب من تلك الحيثية اين قضية دوم او را كرفتار ميكند، در «فنقول» كه تـتمة تـقرير شک است این مطلب را میشکافد و باز میکند و اشکال پیش میآورد؛ یعنی مـا از ماهیت، حَجَر بودن را سلب میکنیم و نیز حَجَر نبودن را سلب میکنیم، زیرا اگر بخواهیم اثبات سلب برای وی کنیم، سلب ذاتی وی میشود. تا اینجا حرف درست است، ولی در «فنقول»، که تحریر میکند و باز مینماید، گرفتاری پیش می آورد و آن اینکه، ما می توانیم اشیاء و احوال و اوصاف و اموری را که ذاتی ماهیت نیست، از او سلب كنيم، چنانكه سلب اينها را هم مي توانيم از او سلب كنيم، و حق نداريم اينها را اسناد بدهیم؛ مثلاً در متن ذات این شیء زوج بودن نیست، ولی نمی توان گفت سلب زوج بودن و عدم زوجیت برای او هست؛ یعنی عدم را حمل کنید. عدم زوجیت را بر

آن حمل کردن یک مزیت و عنایتی میخواهد این هم درست نیست پس ماهیت خودش خودش است، نه ثبوت شیء است و نه سلب شیء. پس سلب و ایجاب به نظر دوم و توجه دوم باید بر او حمل شود. وی تا اینجا درست آمد، ولی از اینجا «فنقول» است و تقریرش نادرست است.

فكذلك يصح سلب ذلك السلب من تلك الحيثية و كما أن الإنسان المأخوذ من حيث ماهيته و طبيعته اين خبر «إنّ» است تسلب عنه الكتابة من تلك الحيثية من حيث هو إنسان و كذلك تسلب عنه سلب الكتابة أيضاً لكونهما جميعاً، يعنى ثبوت و سلب هر دو، ثبوت شيء و سلب شيء نسبت به موضوع خاص من العوارض التي هي غير الذات و الذاتي لله. حالا كه اين امر را قبول فرموديد شاك مي گويد وقتى ماهيت من حيث هي غير خودش و سلب غيرش را مطلقاً نمى توانيم به او نسبت بدهيم.

فنقول: تتمه تقرير شک است: كل ماهية إمكانية ذوات ممكن، هر چه هستند ما سوى الله كما صحّ سلب ضرورة الطرفين عنه، يعنى امكان، پس ما مى توانيم امكان را از او سلب كنيم فكذلك يصح سلب سلب ضرورة الطرفين من تلك الحيثية.

به این مقدمه ای که پیش از «فنقول» گرفته بود الآن می گوید شما شیء من حیث هو را که در نظر بگیرید غیر خودش را از او سلب می کنید. غیر خودش اعم از ثبوتی و سلبی است پس شما می فرمایید ماهیت انسان من حیث هی این ماهیت را در نظر بگیرید با قطع نظر از هر چیزی امکان دروی نیست سلب امکان هم از او مسلوب است، درست است، منتها امکان را تعبیر به سلب ضرورتین کرد و سلب سلب ضرورتین، یعنی عدم امکان هم بر او صادق است پس بر ماهیت نه امکان صادق است و نه سلب امکان.

سؤال: اشكال اين سخن چيست؟ جواب: شما در اول تقسيم به مواد ثلاث گفتيد هر ماهيت ممكن از امكان به در نيست و هر ماهيت يا واجب است و يا ممكن و يا ممتنع پس اينها ماهيات ممكن هستند و ممتنع نيستند و واجب بالذات هم نيستند، امكان هم ندارند، زیرا امکان از وی سلب می شود. پس ما ماهیتی پیدا کردیم که عاری از مواد ثلاث است، در حالی که شما پیوسته می فرمودید که هیچ ماهیتی به صورت قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه دایر بین نفی و اثبات نمی تواند عاری از این عناصر عقود باشد. این بود حاصل شک.

الأن ذهن شما جواب ميدهد كه شما اين سلب را مؤخّر از حيثيت مي آوريد، ماهیت معالوجود و بالوجود را میبینید. اینها را باید در دفاعش بشکافیم و باز کنیم فإذن الإنسان من حيث هو هو كما أنه ليس بواجب و لا ممتنع براى اينكه بحث را روى ماهيات ممكن أورديم فكذلك هو من تلك الحيثية ليس بممكن بالذات. و حال اينكه وقد مرّ أن لا شيء من الأشياء بأيّ وجه أخذ خالٍ عن الوجوب و الامتناع والإمكان الذاتيات تا الآن ماهياتي پيدا كرديم اصلاً ماهيات ممكن همه مطلقاً ما سوىالله بايد نــه مـتصف بوده باشند به امكان و نه متصف به سلب امكان وأنّ الممكن في مرتبة ذاته ممكن بالذات لاينفك عنه الإمكان الذاتي في تلك المرتبة وكيف التوفيق و ذلك بيان دفع شك است لأن الماهية و إن لم يصدق عليها اين عبارت «والماهية من حيث هي» اگر جهت عروض امكان بر ماهيت جهت عروض خود ماهيت باشد؛ يـعني أن لازم و مـلزوم عـلت و معلول مشهوری که گفته آمد باشد پس اگر جهت عروض امکان بر ماهیت خود ماهیت بوده باشد ماهیت باید مصداق آن عارض لازم و ملزوم باشد.این فرمایش که جهت عروض هي الماهية من حيث هي نمي تواند باشد؛ يعني لازم و ملزوم به طور شايع و مصطلح نیست «لکن» پس معنای ممکن برای ماهیت به صورت ذاتی و لازم و ملزوم نمي تواند باشد ولكن يصدق على الماهية المأخوذة من حيث هي كثير من العرضيات وهي التي لاتخلو عنها في نفسالأمر على نحو لاتكون جهة العروض هي الماهية من حيث هي. ماهیت نمی تواند از این عوارض برکنار باشد و معنای ماهیات این امور عرضی هم نیست، پس اگر این عوارض به ناچار با ماهیت همراهند معنایش علیت ماهیت برای آنها و یا بودن آنها در متن ذات ماهیت نیست، بلکه می تواند عوارضی در خارج از متن

ماهیت برای ماهیت موجود باشند و از وی غیر قابل انفکاک باشند، و ماهیت هم جهت عروض آنها نباشد و ماهیت مصداق آن امور عرضی باشد پس مندوحه داریم. مراد از جهت عروض، نبود ماهیت برای آن علت عروض است؛ یعنی ماهیت علت آنها نبود و بین آنها لازم و ملزوم متعارف به معنای علیت حکمفرما نباشد و ماهیت مصداق آنها نبوده باشد «علی نحو» مفعول به واسطهٔ «یصدق» است.

فالعوارض التي لا تنفك الماهية أبداً يمتنع صدق سلوبها عليها...\* شاك تمسك به حصر داير بين نفى و اثبات در اثبات مواد ثلاث براى ماهيت كرده است كه ماهيت بايد يكى از مواد، يعنى وجوب و يا امتناع و يا امكان را داشته باشد. در اينجا اين حصر شكسته شده است، زيرا هم امكان از ماهيت سلب مى شود (امكان را به سلب ضرورتين تعبير كرده است) و هم سلب امكان، يعنى سلب سلب ضرورتين از وى مى شود. پس ماهيت من حيث هى هى ليست إلا هى، نه امكان و نه سلب امكان در مرتبه ذات وى راه ندارد. پس ماهيت را از همه صفات مثل واحد و كثير و امكان و لا مكان جدا مى كنيم. بنابراين ماهيت در مرتبه ذات خود ممكن نيست و امكان بر او صادق نيست، در حالى كه گفته شد كه هر ماهيتى از آن مواد ثلاث خالى نيست با آنكه ما جايى يافتيم كه ماهيت از آن سه خالى است. البته مثال دربارهٔ امكان است ولى مطلب دربارهٔ همه مواد چنين است.

آخوند در دفاع فرمود: احوالی برای موضوع مثل ماهیت موجود است که خود ماهیت با آن احوال، اقتضائیت ندارد و ماهیت علت آن نیست، بلکه تلازم اصطلاحی بین آنها نمی باشد. و نیز امکان در متن حقیقت ماهیت هم نیست تا از ذاتی باب ایساغوجی باشد، بلکه امکان از عوارضی است که همانند تحرک و کتابت و احوال و اوصاف وی می باشد که رتبهٔ آن پس ذات است، ولی آن عوارض به شرط وجود بر ماهیت بار می شوند، ولی امکان همیشه با وی بوده و غیر قابل انفکاک است و اگر

۱۲۹ درس صد و نانزدهم: تاریخ ۶۸/۷/۲۹

وجود بگیرد وجود علت عروض وی بر ماهیت نیست؛ یمعنی وصف معالوجود است، در مرتبهٔ قبل از وجود و نیز بعد از وجود مترتب است.

پس با آنکه بین ماهیت و امکان، علیت و تلازم اصطلاحی و اقتضا نیست و ذاتی وی نمیباشد با وجود ایس ماهیت همیشه دارای امکان است، و ایس لزوم، لزوم اصطلاحی نیست؛ یعنی این حال و وصف را نمی توان از ماهیت گرفت. البته گاهی چیزی جدایی ناپذیر است؛ یعنی چون شیء اقتضائیت و علیت نسبت به آن دارد، و ذات در علیت کافی است و همیشه آن لازم با وی میباشد، ولی امکان همیشه با وی است اما معلول ماهیت نیست، پس امکان جزء ماهیت و جزء موضوع در قضیه ماهیت من حیث هی نمیباشد. البته جزء نبودن، انفکاک ماهیت را از وی به دنبال ماهیت من حیث هی نمیباشد. البته جزء نبودن، انفکاک ماهیت را از وی به دنبال ندارد. ما دربارهٔ امکان و ماهیت باید چنین قضیهای تشکیل دهیم که سلب را مقدم کنیم.

## حتى يعة عارض الماهية

### و قدّمن سلباً على الحيثية

میگوییم این ماهیت «لیس من حیث هی بامکان»، یعنی سلب را مقدم بر حیثیت می آوریم تا بتوانیم عوارض ماهیت را هم از او سلب کنیم، عارضی که از او دستبردار نیست این هشدار را در این عبارتش دستبردار نیست این هشدار را در این عبارتش بیاوریم که، درست است از او دستبردار نیست، اما ماهیت در مرتبهٔ ذاتش امکان نیست تا عارض ماهیت را هم از ماهیت سلب کنیم و عارض وجود هم سلب بشود. سلب آن از حریم ذات روشن است و آن احوالی که بالوجود برای ماهیت است سلب از ماهیت می شود و خیلی تکلفی ندارد؛ یعنی ماهیت متحرک نیست و ضاحک نیست و کاتب نیست و اوصاف دیگر که همه بالوجود هستند. پس همهٔ عوارضی که به شرط وجود برای ماهیت هست از حریم ذات ماهیت، نفی می شوند، بلکه عوارضی که قبل وجود و بعد از وجود با ذات ماهیت هستند هم در حریم وی داخل نیستند. الماهیة لیست من حیث هی بامکان این حرف را می زنیم که از این لیس، که مقدم بر حیثیت لیست من حیث هی بامکان این حرف را می زنیم که از این لیس، که مقدم بر حیثیت

آوردیم، و امکان را از ماهیت سلب کردیم، میخواهیم بگوییم ماهیت خودش است، بلکه هر چیزی خودش، خودش است، چرا ماهیت امکان و یا چیز دیگر بوده باشد، پس لیس بامکان بر ماهیت صدق می آید. این حرف را از تقدیم سلب بر حیثیت میخواهیم. در عین حال که ماهیت خودش امکان نیست امکان وصفی است که از وی دست برنمی دارد، ولی جزء بودن مفاد این عدم انفکاک نیست، و یا از آن ذاتی بودن و علیت اصطلاحی فهمیده نمی شود.

این خلاصهٔ فرمایشی که جناب آخوند در دفع شبهه دارد. بنا بر این حصر قضیه به حال خود درست است که چون امکان از عوارضی است که از ماهیت دست بردار نیست، در عین حال که جزء ذاتش نیست. پس ماهیت یا واجب است و یا ممکن و یا ممتنع، و این امکانی است که از او دست بردار نیست، در عین حال جزء حقیقتش نیست، و قسمت به حال خود باقی است. به اصطلاح آقایان، انقلاب در قسمت پیش نمی آید همان طوری که الآن در این فصل فرمودید که یکی از ادله در رد آمکان بالغیر این بود که انقلاب لازم می آید که وجوب به امکان یا امتناع به امکان منتقلب می شود، این انقلاب در ماده است. گاهی انقلاب در قسمت پیش می آید؛ یعنی باید قسمت حاصر نباشد و معنای انقلاب در قسمت را در کشف المورد خوانده اید.

فالعوارض التي لا تنفك الماهية عنها أبداً اما معناى «لا تنفك» ابن نيست كه ابن عوارض جزء ماهيت بوده باشند يمتنع صدق سلوبها عليها. جناب عالى دو قضيه را بيش هم گذاشتيد و امكان را تبديل به سلب ضرورتين كرديد و گفتيد: ماهيت سلب ضرورتين نيست و سلب سلبش هم نيست و نتيجه گرفتيد كه شما امكان را از ماهيت سلب كرديد، در حالى كه امكان از ماهيت دست بردار نيست. پس نمى توانيد سلوب اين عوارض را بر ماهيت بياوريد.

«يمتنع صدق سلوبها» أين عوارض «عليها» اينها چگونه عوارضي هستند؟ «لا

١. تصحيح و تعليق آيةالله حسنزاده، ص ۴۶.

تنفك الماهية عنها» عوارض قبل از وجودند و در مرتبة خود ذات ماهيت و بشرط الوجود نيستند، زيرا عوارض بشرط الوجود معناي آن آسان است؛ يعني عوارضي است که عارض ماهیت میشود در صورتی که ماهیت وجود یابد انسان وجود یافته متحيّز و عاقل است و، الى ماشاءالله، اوصاف وجودي ديگر دارد بخلاف العوارض التي تلحقها بشرط الوجود، فإنها اين عوارض دوم كه بشرط الوجود است حيث تخلو الماهية عنها في مرتبتها، ماهيت «عنها» از اين عوارض بشرط الوجود «في مرتبتها»، ماهيت در مرتبهٔ خودش «التي لها» أن عوارضي كه يا أن مرتبهاي كه براي ماهيت هست، پيش از وجود براي خود ماهيت مرتبة ماهيت است التي لها متقدمة على الأوصاف الوجودية آن عوارضي كه براي خود ماهيت من حيث هي هي هست و مقدم بر اوصاف وجودي است، ولو اینکه معالوجود باشد. البته ماهیت که وجود گرفته همینطوری که مي فرماييد بشرط الوجود متحيّز است، مع الوجود ممكن هم هست. اين امكان چنين نیست که اگر و جود از او نفی شود این وصف امکانی نیز از او گرفته شود. پس باید بین معالوجود به صورت قضية حينيه و به شرط وجود به صورت بالوجود فرق گذاشت؛ زیرا بالوجود آنجایی است که وصف وجود دخالت در حمل این موضوع دارد و تما وجود نیامد نمی توانید بفرمایید: انسان عاقل و متحیّز است. این اوصاف بالوجود است، در حالی که امکان همیشه برای اوست. پس هم در حال وجود هم پیش از وجود برای ماهیت موجود است. بنابراین امکان برای ماهیت معالوجود است، زیرا همیشه با وی میباشد تصدق خبر «فإنها» است. سلوبها؛ سلوب این عوارض بشرط الوجود على الماهية إذا أخذت تحصيلية لا عدوليّة وقتى سلوب و عوارض كذايي را به صورت سلب محصّل بر او صدق می کند؛ یعنی ماهیت لیست بضاحك و ماشِ ... و این قضیه به صورت سالبهٔ محصّله است که محمول را سلب میکنید نه به صورت سالبهٔ معدومه كه محمول را با حرف نفي حمل كنيد؛ يعني انسان لا ضاحك، بملكه انسان ليس بضاحك است، لكن الإمكان ليس من هذا القبيل ما دو قسم عوارض داشتيم:

یک عوارض اولی بود «التی لا تنفك الماهیة عنها.» قسم دیگر عوارضی که به شرط وجود بود «بخلاف العوارض التی تلحقها بشرط الوجود» ما هنوز به کتاب نرسیده سؤال میکنیم: آیا ماهیت برای امکان از عوارضی است که بشرط الوجود است یا برای مرتبهٔ ماهیت است؟

در پاسخ می فرماید: امکان برای ماهیت از قبیل عوارض بشرط الوجود نیست، لكن الإمكان ليس من هذا القبيل و عوارض قسم دومي كه بشرط الوجود هستند نميز نيست إذ هي من المراتب السابقة على الوجود حالا اين احوال و اين عوارض براي خود اوست. بنابراین وقتی از مرتبهٔ سابقهٔ علی الوجود است پس بگو امکان در خود مرتبهٔ ماهيت ميباشد و از او دستبردار نيست فسلبه لم يصدق على الماهية أصلاً قضية دوم شاک را از دست او گرفته شد، چون آقای شاک بعد از آنکه مقدمهای تشکیل داد و در أن مقدمه حرف دومش همين بود، زيرا اول معناي امكان را سلب الضرورتين دانست بعد دوباره فرمود: «كذلك تسلب عنه سلب الكتابه مثلاً» در «فنقول» هم گفت: «كل ماهية إمكانية كما صح سلب الضرورة الطرفين عنه من حيث هي» كـه مـعناي امكـان است «فكذلك يصح سلب سلب ضرورة الطرفين.» پس در اين عبارت «لا يصح» قضیهٔ دوم، که سلب سلب ضرورتین یعنی سلب امکان باشد، از دست او گرفته شده است، جون نمی شود که سلب امکان از او بشود، زیرا امکان از او دست بردار نیست تا سلبامكان شود، و در عين حال هم ميگوييم امكان جزء معناي ماهيت نيست پس مندوحه داريم «فسلبه لم يصدق على الماهية أصلاً.» شما نبايد قضية دوم را بياوريد تا بفرماييد سلب الضرورتين بر ماهيت صادق است، سلب سلب ضرورتين هم صادق است، وفق نمى دهد. سلب ضرورتين صادق است؛ يعنى امكان صادق است سلب سلبش، يعنى عدم أمكان صادق بوده باشد، معنى ندارد.

و مما ذكرناه علمت ضعف قول من أراد التقصي عن تلك الشبهة بأن انفكاك الماهية.... كسى خواست شبهه را رد كند، ولى در اين رد ماهيت را داراى واقعى و نفس الامرى

دانست، زیرا ماهیت، همانطور که با وجود دارای اوصافی میشود، بدون وجود هم دارای اوصاف و احوالی است. پس معلوم میشود ماهیت یک واقعیت و نفسالامری دارد. پس، از اینکه ماهیت اوصافی قبل از وجود دارد پی میبریم که ماهیت نفس الامري دارد كه اوسع از اين مرتبة بالوجود است. پس اگر بالوجود براي ماهيت اوصافی است و قبل از وجود آن اوصاف را برای وی نمی آورید، وی اوصاف دیگری دارد که قبل از وجود برای وی آورده میشود بنابراین نفسالامری اوسع از وجود دارد. در این صورت امکان در مرتبهٔ ذات او وارد بوده و از او دست بردار نیست و نفس الامر ماهيت با امكان است. لذا در هيچ موطني امكان از ماهيت دست بردار نیست برخلاف اوصافی که با آمدن وجود می آیند و با رفتن آن می روند. پس امکان در وسعت بیش از اوصاف دیگر است و در حدّ ماهیت قرار دارد. ممکن است شما بگویید این سخن بدی نیست، همان گونه که شما جناب آخوند فرمودید ماهیت بالوجود احكامي دارد كه از او كناره ميگيرند، و نيز عوارض معالوجود دارد که با آنکه وجود کنار میرود قبل و بعد از او با ماهیت هست گرچه تلازم و عـلیت متعارف بین ماهیت و این لوازم نیست، سا هم میگوییم همانگونه که عوارض بالوجود قبل الوجود براي وي نمي آيد، ماهيت نفس الامري خيلي اوسع را واجد است که امکان را از وی نمی توان برداشت پس تنافی بین سخن ما و شما نیست. این گفتار متفضى بود.

آخوند مىگويد: با آن سخنان ما و تأمل در آنها وجه ضعف اين سخن روشن مى شود كه گرچه صورت حرف درست مى نمايد و مما ذكرناه علمت ضعف قول من أراد التفصي عن تلك الشبهة بأن انفكاك الماهية من حيث هي عن الإمكان لا يستلزم جواز انفكاكها في نفس الأمر اين انفكاك الماهية من حيث هي عن الإمكان اين تعبير مقدارى خوب نيست، پس وجه ضعف همين است كه انفكاك الماهية من حيث هي عن الامكان اماهية من حيث هي عن الامكان اصحيح نيست. گرچه قائل ممكن است برگردد و بگويد: خود شما مُقر

هستید که امکان از آن عوارضی است که «لا تنفك الماهیة عنها أبداً» ولی اکنون به صورت تعبیر نادرست از آن تعبیر کرده باشد. پس شاید وجه ضعف نادرستی همین تعبير باشد، و الا سخن وي به ظاهر محمل صحيحي دارد، زيرا اگر آخـوند بگـويد: انفكاك الماهية من حيث هي عن الإمكان اصلاً درست نيست و طرف ميگويد: چرا اين انفكاك الماهية من حيث هي عن الإمكان درست هست، گرچه امكان در صرتبة ذات خود امکان نیست و امکان جزء وی نمیباشد، ولی در عین حال هم امکان از او دست برنميدارد، من هم ميگويم: ماهيت در مرتبهٔ ذاتش ينفكَ عن الإمكان؛ يمني امكان جزء ماهيت نيست و ماهيت اقتضائيت و عليت ندارد مگر شما، در أن مرتبه وقتى سلب را مقدم بر حيثيت أورديم و گفتيم: «الماهية ليس من حيث هو بإمكان»، مگر تكذيب مىفرماييد بنا نشد كه ماهيت «من حيث هي ليست إلا هي» باشد. پس جمع بین کلام آخوند و متفصی را شاید، و تنافی نیست. اگر بر وی ایـن اشکـال را بنماييم چرا شما گفتيد: انفكاك الماهية من حيث هي عن الإمكان؟ اين أقا بگويد كه من این انفکاک امکان از ماهیت در مرتبهٔ تقدم سلب بر حیثیت را میگویم که ماهیت من حیث هی امکان نیست و علیّت و اقتضا ندارد و امکان ذاتی باب ایساغوجی، و جزء معنایش نیست همین طوری که شما جناب آخوند فرمودید. پس با آنکه جزء وی نیست در عین حال میگوییم که امکان از لوازمی است که لا تنفك عنه. پس در این وجه ضعفي كه أخوند مي فرمايد بايد خيلي تأمّل كنيد. فرمايش اين أقا محمل صحيح و درستي دارد.

لأنها أوسع من تلك المرتبة اين تنظير به عوارض بالوجود ماهيت كرده است، و بالوجود ربطى به مرتبة ماهيت ندارد، زيرا عوارض بالوجود ماهيت فراوان است، همينگونه عوارض لا ينفك هم به مرتبة ماهيت كار ندارد، مثل امكان و صحت انفكاك امكان فقط به معناى عدم عليت و اقتضاى ماهيت از آن است. پس اگر اين گونه عبارت را معنا نماييم با تقرير جناب آخوند منافات ندارد لأنها أوسع... بل بشرط

الوجود؛ یعنی عوارض به شرط وجود است. پس ضعف گفتار وی با تقریر ما روشن میشود.

### سخن میرداماد در جواب شبهه

و لا حاجة أيضاً إلى ما ذكره بعض الأماجد: «بعض الأماجد» جناب ميرداماد استاد مرحوم آخوند است أنّ الإمكان... خارجاً عن جوهرها. اين تمام فرمايش «بعض الأماجد»، اكنون با «فإنّ» كه تعليل «لا حاجة» است آن را جواب مى دهد: فإنّ مجرّد كون الشيء سلباً تحصيلياً لا يوجب صدقه في مرتبة الماهية المأخوذة بنفسها و إلّا لصدق سلب الإمكان أيضاً. جناب مير در جواب شبهه مى گويد: امكان سلب ضرورت طرفين است تا به وسيله آن قضيه دوم را از دست آن شاك بگيرد. وى گفت: در اين صورت ماهيت مى تواند از امكان عارى و بركنار باشد.

جناب میر در پاسخ وی می فرماید: ماهیت از امکان عاری نمی شود، آخوند می فرماید: به این جواب نیازی نیست. مرحوم میر می فرماید: امکان، یعنی سلب ضرورت طرفین که به سلب بسیط تحصیلی بر او صادق است، «فیکون صادقاً فی مرتبة الماهیة من حیث هی و إن کان خارجاً عن جوهرها» این معنا که سلب ضرورت طرفین است بر ماهیت صادق است. پس این امکان بر ماهیت صادق، و از او جدایی ناپذیر است، گرچه از جوهر ذات ماهیت نیز خارج است. مرحوم میر این قسمت «و إن کان خارجاً عن جوهرها» را نفرمود. پس همان فرمایش آخوند است که امکان از او دست بردار نیست و خارج از جوهرش هست. پس جناب استاد هم همین را فرمود و شما هم، چنین می گویید پس ایراد بر ایشان چیست؟

مرحوم میر می فرماید: معنای امکان که سلب ضرورتین می باشد به صورت سلب تحصیلی بر ماهیت صادق است، فقط همین اشکال وی می باشد. پس فرمایش وی تنها همین ایراد را داراست، ولی امکان به صورت سلب تحصیلی بر او صادق است، و نه به صورت عدولی، چون معنای امکان سلب ضرورتین میباشد، و این سلب بر او صادق است، ولی جزء جوهر وی نیز نیست، پس اشکال چیست؟

«فإنَّ مجرد كون الشيء سلباً تحصيلياً لا يوجب صدقه في مرتبة الماهية المأخوذة بنفسها» آخوند مى فرمايد: اگر بنا باشد به عنوان سلب تحصيلى اين امكان بر او صادق است، سلب سلبش هم بر او صادق است پس به عنوان سلب تحصيلى حمل امكان بر ماهيت صورت مى گيرد.

ممكن است كسى بگويد: سلب امكان، يعني لا إمكان، و به عبارت ديگر سلب سلب ضرورتین به صورت سلب تحصیلی بر ماهیت من حیث هی صادق باشد. پس ماهيت من حيث هي ليست بإمكان و ليست بسلب إمكان. در هر صورت لازمه اين سخن آن است که حرف آن آقا درست شود که در قضیهٔ دوم خود میگفت: ماهیت در مرتبهٔ ذات متصف به امکان و سلب امکان نمی شود، و از هـر دو عــاری است. ایــن اشكال أخوند بر مرحوم ميرداماد است. آيا همانطور كه فرمايش آن آقا، كه آخـوند فرمود ضعف قولش روشن می شود، به نحوی محمل صحیح داشت فرمایش میر هم سر و صورت پیدا کند به اینکه بر ماهیت من حیث هی امکان صادق است و البته این صدق دلیل بر جزء بودن امکان برای ماهیت نباشد، و صدق امکان بر ماهیت عدولی نباشد، بلکه به صورت سلب تحصیلی است. چنین نیست که ماهیت لا امکان است به نحوي كه لا را جزء محمول بياوريم، بلكه وقتي ميخواهيم امكان را از او سلب كنيم به صورت سلب تحصیلی آن را سلب کنیم تا هم بفهمانیم که امکان در رتبهٔ ذات او داخل نیست و هم بفهمانیم که ماهیت از او دستبردار نیز نمیباشد، و در مراتب دیگر ماهیت از او منفک نیست. پس برای رساندن این دو مقصود: اول، ذاتی نبودن امكان براي ذات و دوم، غير قابل انفكاك بودن آن، به صورت سلب تحصيلي از آن تعبير ميكنيم. پس اين بود محمل صحيح حرف مير.

ثمّ قد مرّ جواب ديكري است به كفتار «بعض الأماجد»: أنّ المقسم في الأمور الثلاثة

هي حال الماهية بالقياس إلى الوجود و العدم و هذه حالة ثبوتية اتصافية اين اشكال بر مرحوم مير اين است كه شما فرموديد: «سلب ضرورة طرفين سلباً بسيطاً تحصيلياً» اصلاً ما مى گوييم حمل امكان بر موضوع به صورت سلب تحصيلى نيست، بلكه به صورت قضية موجبه است، زيرا امر داير است بين وجود و عدم، و ما اين اوصاف، يعنى مواد ثلاث را بر موضوع به صورت ثبوت و عدم حمل مى كنيم؛ يعنى به صورت قضية موجبه ؛ يعنى مى گوييم اگر ماهيت به اين صورت باشد واجب، و اگر به آن صورت باشد ممكن، و اگر چنين باشد ممتنع است و امكان به صورت قضية ايجابي بر موضوع حمل مى شود. پس اصلاً تعبير به سلب بسيط و سلب تحصيلى نادرست است لذا در مقسم، اين مواد ثلاث را به صورت ثبوتى بر موضوعات آنها حمل نموده، و نه به صورت سلب بسيط.

«ثمّ جواب دیگر «قد مرّ أن المقسم فی الأمور الثلاثة» وجوب و امكان و امتناع «هی حال الماهیة بالقیاس إلی الوجود و العدم» که اگر ایس طور باشد واجب و اگر آن طور باشد ممکن است و اگر عدم است امتناع «و هذه حالة ثبوتیة اتصافیّة»، یعنی شما حق ندارید تعبیر به سلب بسیط بکنید و إن کان بعض القیود میگوییم اگر ممکن این طور است پس در حمل این ممکن قضیه موجبه ثبوتیه تشکیل می شود ولو اگر ممکن را بشکافید معنایش سلب است؛ یعنی سلب ضرورتین می باشد ولی آن غیر از این است که امکان را به صورت سلب بسیط بر ماهیت حمل می کنیم، جنان که ملاحظ می فرمایید آدم در ابتدای تقریر گفتار جناب میر وقتی می خواهد بفرماید: «لما لم یکن می فرماید: «لما لم یکن است، پس در حمل وی سلب بسیط تحصیلی به ذهنش می رسد که چرا حمل وی سلب بسیط تحصیلی است چرا حملش سلب بسیط تحصیلی است چرا حملش می سلب بسیط تحصیلی است چرا حملش می می مورورتین است، و سلب بسیط تحصیلی باشد؟ پس فرقی بین معنای امکان که سلب ضرورتین است، و حمل آن موجود است: سلب بسیط تحصیلی در حمل امکان بر موضوع است، در

حالی که حمل امکان بر موضوع خود به صورت سلب ضرورت نیست و نیز به صورت سلب تحصیلی نیست، بلکه قضیهٔ موجبه است. اصلاً جا ندارد که گفته شود صدق امکان بر موضوع، یعنی ماهیت به سلب بسیط تحصیلی است گرچه امکان خودش سلب است، و حمل آن سلب تحصیلی نیست، بلکه قضیهٔ ایجابی است. این خلاصهٔ اشکال بر قول ایشان و آن تقریر. در حالی که قبلاً دربارهٔ سلب تحصیلی و سلب ضرورتین و فهم آن در زحمت بودیم، و آدم میماند که آیا مراد معنای امکان است و یا حمل امکان، پس اگر باید حمل امکان سلب تحصیلی باشد، چون خود امکان معنایش سلب ضرورتین در حمل، سلب بسیط امکان معنایش سلب ضرورتین در حمل، سلب بسیط تحصیلی است.

جواب أن است كه، حمل امكان بر موضوع ايجابي است ولو معناي خود امكان سلب تحصيلي است وهذه حالة ثبوتيّة، يعني جلو ابن سلب بسيط تحصيلي راگرفته و إن كان بعض القيود كالإمكان سلبية، حتى تكون المعقودة به من القضايا موجبة سالبة المحمول لا سالبة بسيطة حمل امكان بر موضوع قبضيه اي موجبه است منتها سالبة المحمول است لا سالبة بسيطه بنابراين جناب مير فكون الشميء ممكناً عبارة عن اتصافه، يعني القضية موجبة بسلب الضرورتين لا لاتصافه بضرورة الطرفين كـه ســلب بسيط تحصيلي است. پس حالا مفاد أن سلب بسيط تحصيلي جناب مير روشن شده که آدم پیش از این «قد مر» در عذاب بود که جناب میر میخواهد چه بگوید. در این عبارت امكان به سلب ضرورت طرفين معنا شده است، و مراد از «سلباً بسيطاً تحصیلیاً» معلوم گردید که چیست. پس مراد معنای امکان است که سلب بسیط تحصیلی است، ولی در حمل سلب بسیط تحصیلی نیست، و در قضایا عنوان اتصاف و ايجاب و قضيه موجب است لاتصافه بضرورة الطرفين فصدق الإمكان عملي شيء معناه صدق الاتصاف به نه اتصافش به او، كه قبضية موجبه شود. شما نمي توانيد بفرمایید که به صورت سلب تحصیلی امکان بر ماهیت صادق هست، زیرا حمل وی به صورت سلب تحصیلی راه ندارد. البته می توان به تکلف کلام میر را محملی صحیح داد، چنان که بیان شد. پس خلاصهٔ سخن آخوند، ماهیت بشرط الوجود دارای اوصافی است و نیز معالوجود اوصافی نظیر امکان دارد و این اوصاف از وی دست بردار نیستند و عدم انفکاک به معنای جزئیت برای ذات نیست، بلکه خارج از ذات وی هستند. این لوازم با عوارض بشرط الوجود باید تفاوت گذاشته شود و در مقام نفی عوارض از ماهیت باید سلب را مقدم بر حیثیت بیاوریم؛ یعنی الماهیة لیست من حیث هی بامکان أو بواحدة أو بکثیرة، و امثال آن.

### وهم و تنبيه

عقد فصل در عدم امكان بالغير بود. اكنون وهمي است كه حقيقتاً عنوان وهم بــر وي رساست. وي ميگويد: ممكن بالغير موجود است، زيـرا مـعناي امكـان سـلب ضرورت طرفین است، آن گاه دو قضیه را پهلوی هم نشانیده و از نقیض آن دو نتیجه میگیرد: اگر چیزی معلول است، معنایش تحقق علت وی میباشد. اگر این سخن را بشكافيم أن است كه اگر معلول تحقق نيافت عدم علت، علت بىراي عدم معلول مي شود، و البته در فلسفه بحث از احوال اعيان موجودات به قدر طاقت بشري است و بحث از عدم، استطرادی، زیرا عدم چیزی نیست تا اثری بر او مترتب شود و اگر به نحوی در وعای ذهن، عدم اعتبار میشود به قیاس با موجودات است؛ یعنی از زید، عدم زید و از وجود، عدم وجود لحاظ میشود، و از علت، بـه عـدم عـلت مـنتقل ميشويم. پس مراد از اينكه عدم علت، عليت براي عدم معلول دارد تنها علامت و اماره بودن آن برای عدم معلول است، و بیش از این علیت معنا ندارد تا لفظ علیت را بر سر عدم آوریم. اکنون وی شبهه میکند و در مقدمهاش میگوید: اگر معلول تحقق یافت؛ یعنی علت وی تحقق یافت، معنای عدم تحقق معلول آن است که عدم علت، علت وی شده است (چون «وهم» است پیداست که این حرف وهمی و نادرست

است). آن گاه از این مقدمه نتیجه میگیرد: «فإذا کان» دارد واجب و ممتنع و نـقیض واجب و ممتنع را مي آورد، بعد أن دو را با هم جمع ميكند و ميگويد: اين هم امكان بالغير است. وي ميگويد: معناي اينكه ممكن واجب بالغير ميشود ايس است كه علتش تحقق يافت و اين مسمكن معلول تحقّق يافت. اكنون نـقيض أن عـلت را ميگيريم؛ يعني سلب اين وجوب، سلب بالغير است، بنابراين عدم معلول به خاطر سلب علت است، پس سلب بالغير پديد آمده است، و از طريق امتناع هم جنين مي توان كردكه اين شيء ممتنع شده و ممكن امتناعي بالغير دارد، همانطور كه ممكن وجوبی بالغیر دارد و مراد از امتناع بالغیر ضرورت عدم است، زیرا آن غیر نمیگذارد که موجود شود، و نقیض این ضرورت عـدم، سـلب ضـرورت عـدم است. نـقیض وجوب بالغير سلب ضرورت وجوب است. پس سلب ضرورت عدم و وجوب اگر در کنار هم قرار بگیرند، این سلب ضرورت عدم و وجوب عبارت از امکان است، و این ممکن نیز از غیر پدید آمده است، زیرا اولی وجوب بالغیر بود و نقیض آن گرفته شد و دومی امتناع بالغیر بود نقیض آن هم گرفته شد. پس دو نقیض که جمع شدند، سلب ضرورت وجود و عدم شده است که همان معنای امکان بالغیر است، بنابراین امكان بالغير معنا دارد. پس چنين تلفيقي از وجوب بالغير و امتناع بـالغير كـرده كــه امکان خود دارای قابلیت برای آن دو است و از این طریق، امکان بالغیر درست شده أست.

دوباره کلام به خود عنوان بحث ، یعنی استحاله امکان بالغیر بسرگشت و وهمی پیش آمد که از دو قضیهٔ امتناع بالغیر و وجوب بالغیر نقیض گرفت و آن را امکان بالغیر پنداشت، و دلیل بر وقوع امکان بالغیر را همین تلفیق دانست. وی گفت: چون وجوب بالغیر داریم و معنای وجوب بالغیر ضرورت وجود از ناحیهٔ غیر است، امتناع بالغیر هم داریم ؛ یعنی ضرورت عدم از ناحیهٔ غیر از این دو نقیض، میگوییم: اولی عدم

<sup>\*</sup> درس صدو هفدهم: تاریخ ۴۸/۷/۳۰

ضرورت وجود بالغیر و دومی عدم ضرورت عدم بالغیر است، و از تلفیق این دو،
عدم ضرورت وجود و عدم بالغیر پدید می آید، و این معنای امکان بالغیر است. از آن
به چند وجه جواب می دهد: جواب میر (بعض المحققین) که فرمود: هر چند معنای
امکان سلب ضرور تین است، ولی در تقسیم ماهیت به ممکن و واجب و ممتنع
قضایای موجبه را به صورت صفات اثباتی تقسیم می کنیم؛ یعنی یا ماهیت متصف به
وجود است و یا به عدم و یا لا اقتضاء نسبت به آن دو می باشد، در همهٔ آنها نام این مادهٔ
قضیه، امکان و یا امتناع و یا وجوب است. پس قضیهٔ اثباتی دارای نسبت و نسبت
دارای کیفیت به نام مواد ثلاث است، در این صورت حمل امکان بر ماهیت به صورت
قضیهٔ موجبه و اثبات محمول برای موضوع است.

#### وهم و تنبيه

ثم لعلک تقول: اگر «قیل» میگفت بهتر بود، چون من و شما چنین توهمی نمیکنیم. معلولیة شیء لشیء تستازم معلولیة عدمه لعدم ذلك الشیء اكنون قاعده كلی را پیاده میكند: إذ عدم العلة علة لعدم المعلول. گفته شد كه این سخن چندان اساس ندارد، زیرا عدم معلول كاشف و حاكی و اماره و علامت است كه علت وی تحقق پیدا نكرده است، و آن علت هم علت عدم او نیست. پس این سخن طرفینی است كه هیچ هیچ است، علتی كه عدم هست چگونه علت می شود، معدوم علت وهمی و خیالی و فرضی است پس چگونه امر معدومی علت می شود. پس این قاعده كلی، همانگونه فرضی است پس چگونه امر معدومی علت می شود. پس این قاعده كلی، همانگونه خوجود علت سبب پیدایش معلول است، نبود علت سبب نبود علت است. این ضابطه و قاعده برای این پیاده شد كه از این راه واجب بالغیر و ممتنع بالغیر درست كنیم و از راه نقیض آنها دو عدم ضرورت بالغیر و امكان درست شود؛ یعنی از راه غیر، كه علت است، وجود بالغیر برای معلول می آید وقتی عدم، علت عدم معلول باشد پس عدم بالغیر درست می شود و كار وی در می رود، پس این مقدمه وی بود.

فإذا كان وجوب الممكن بالغير گفته شد كه اگر اين عبارت به صورت زير بود. «فإذا كان الممكن وجوبه بالغير» آدم راحت تر مى فهميد، يعنى تصور نشود بالغير متعلق به ممكن هست «فإذا كان الوجوب بالغير»، «بالغير» مفعول به واسطهٔ وجوب است پس إذا كان وجوب اين ممكن بالغير و هو اين وجوب ضرورة وجوده است فنقيضه و هو نقيض اين وجوب سلب ضرورة الوجود يكون بالغير اين يك جانب امكان را از اين نقيض درست مىكند. پس يك قضيه را درست كرده كه سلب ضرورة الوجود يكون بالغير، بعد يك قضيه ديگر هم مى آورد و اين دو سلب ضرور تين را جمع مىكند و مىگويد: امكان بالغير شده است، چون هر دو بالغير در او نهفته شد. اين سلب ضرورة الوجود معلول مى گويد: امكان بالغير شده است، چون هر دو بالغير در او نهفته شد. اين سلب ضرورة الوجود بالغير را به حكم آن مقدمه به دست آورد كه نبود علت باعث نبود معلول است. پس معلول كه نباشد، يعنى علت تحقق بيدا نكرده است.

و إذا كان امتناعه بالغير امتناع معلول هم بالغير است؛ يعنى ممكن است كه امتناع بالغير را قبول مى كند، چنان كه وجوب بالغير را قبول مى كند و خودش لا اقتضاء است و إذا كان امتناعه بالغير و هو ضرورة عدمه نقيضش را بگيريد فنقيضه و هو سلب ضرورة العدم يكون بالغير به حكم آن قضيه و ضابطهاى كه قرار داد، همان گونه كه در قيضيه اصل، بود و نبود بالغير بود پس نقيض آنها هم بالغير است، زيرا آن قاعده حكم مى كند كه نبود علت، علت است براى نبود معلول لذا سلبشان هم بالغير است، و دو سلب بالغير، يعنى سلب ضرورت وجود بالغير و سلب ضرورت عدم بالغير مفاد امكان بالغير، يعنى سلب ضرورت بالغير است كه اين بالغيرند، زيرا سلب ضرورتين بالغير است و ملاك سخن وى در همين است كه اين معانى از ماهيت ممكن بر مى خيزد، تا از اين راه به تلفيق دو قضيه مى رسد. فإذن ثبت الإمكان بالغير.

فنقول لك: قد مرّ قبلاً به تفصيل بيان شد و درس قبل هم از برخى محققان بيان شد و بعد از آن هم خود آخوند فرمود: «ثم قد مرّ أن المقسم» و آن گاه در آخر هم فرمود: «و هذه حالة ثبوتية اتصافية و إن كان بعض القيود كالإمكان سلبية.» پس همين حرف را در جواب وی میگوییم که صریح امکان، سلب نیست. ما امکان را مثل وجوب و امتناع حالات ثبوتی اتصافی برای ماهیت میدانیم، نه سلب محض بوده باشد، ولو دلِ بعضی از این مفردات را بشکافیم میبینیم سلب خوابیده است، ولی در حمل به صورت قضیهٔ ثبوتی است، و تقسیم ماهیت نسبت به وجود به این معانی به صورت ثبوتی است، نه اینطوری که شما پیش آمدید و آن را به صورت سلب بسیط محض حمل میکنید.

فنقول لك: قد مرّ أن ممكنيّة الشيء هي اتصافه بسلب الضرورة كلمهٔ «اتصافه» همان حرف ديروز است (حالة ثبوتية اتصافيّة)، بسلب الضرورة الذي الذي را صفت اتصاف بگيريد «الذي» اين اتصافى كه في قوّة موجبة سالبة المحمول همان عبارت «اتصافه بسلب ضرورة الطرفين» است كه قضيهٔ موجبه مى باشد كه قبل از «وهم» گذشت لا في نفس سلب الضرورة كه شما از اين دو نقيض گرفتيد امكان نفس سلب ضرورت براى ماهيت نيست، بلكه اتصاف ماهيت به اين گونه معانى و از جمله امكان است گرچه از امكان به اين سلب در مقام تشريح و تفصيل تعبير مى شود.

و ظاهر أن نقيض ضرورة الوجودكه شما نقيض را يك پله امكان گرفتيد هو المعنى الثاني، يعنى نفس سلب است كه از موضوع بحث خارج است، و صورت قيضيه اتصافيه موجبه حمليه نيست؛ يعنى موجبهاى كه سالبة المحمول است الأول الذي هو ممكنية الشيء است؛ يعنى ثبوتية اتصافيه بوده باشد. اين يك جواب.

و أيضاً اين جواب از پاسخ بالا بهتر است. وى مىگويد: در تمام تقسيم ها موضوع بايد وحدت داشته و متشخص باشد و اگر در تقسيمات موضوع تقسيم واحد نباشد، چون تشخص مساوق وحدت و وحدت مساوق وجود است پس شىء واحد قطعاً موجود و متحقق است. بنابراين اگر موضوع توحد و تشخص نداشته باشد ما اين محمولات پراكنده و متعدد را براى چه موضوعى مىآوريم و چه چيز را تقسيم مىكنيم و آنها بر روى چه چيز بار مىشوند؟ اين محال است. و اگر محمولات را بر

امور براکنده حمل کنیم، حصر نتیجه نـمیدهد. آخـوند در اسـفاد (ص ۱۸۹، سـطر چهارم، چاپ اسلامیه) فرمود: «و هاهنا دقیقة أخرى و هي أن الوحدة معتبرة في أقسام كل معنى يكون موضوعاً لحكم كلي» اگر وحدت معتبر نباشد احكام روى چه چيز مىرود؟ قاعدة كلى «فقولنا: كل مركب ممكن» اين مركب بايد وحدت داشته باشد و تشخص پیداکند «و کل واجب بسیط» این واجب همینطور «و کل حیوان کذا» همین طور حیوانی که وحدت یافته و وجود و تشخص یافته، احکام روی او میرود. خلاصهٔ آن، این می شود: «أي كل مركّب له صورة واحدة فيهو ممكن و كيل واجب الوجود فهو واحد بسيط وكل ماله طبيعة واحدة حيوانية فهو هكذاة و هكذا اين بحث را اینجا و جاهای دیگر کتاب میپرورانیم. باید در موضوع، وحدت محفوظ بـاشد، شما نقیض قضیه ای را و نقیض قضیهٔ دیگر را با هم قرین کردید و فرمودید که از تركيب اين دو معنى امكان تشكيل مي شود. پس وحدت اصلشان چه بود كه اين سلب روی وحدتشان رفته باشد؟ در حالی که اصلشان وحـدتی نـداشت، بـلکه دو قـضیهٔ پراکنده و دو نقیض مختلف بودند که یکی نقیض یک قضیه و دیگری نقیض قضیهٔ دیگر بود. بعد میفرماید: این نحوه از وحدت در قضایای تألیفی صدق نمی آید تا چه رسد به قضایای حقیقی. امور تألیفی مثل وحدت عسکر، که یک عسکر اجزائی دارد ولو این اجزاء از هم گسیختهاند، اما یک هیأت جمعی و یک وحدت تألیفی این افراد را یک حقیقت کرده است و آنها دارای یک واقعیت شدهاند، پس ملاک جمع دارد و آن واحد است، در حالی که این دو قضیهٔ نقیض را هیچ وحدت زیر پر نمیگیرد تا حتی وحدت تألیفی اعتباری درست شود، چه برسد به اینکه وحدت حقیقی مورد نیاز در امكان تشكيل شود.

و أيضاً جواب دوم، ليس مجموع ضرورة الوجود و ضرورة العدم كـه اصـل آن دو قضيه هستند كه شما از واجب بالغير و امتناع بالغير اين دو تعبير را استخراج كرديد و سپس نقيضشان را آورديد صفة واحدة لها وحدة اجتماعية يكون لها علة واحدة وحدة

تأليفية كه وحدت تأليف درست شود. البته اكنون با ايشان مماشات، و بعد تـصريح میکند که حتی وحدت تألیفی درست نمیشود، پس بین دو چیز پراکسند. و دور از یکدیگر نمی تواند الفتی و تألیفی باشد و وحدتی درست شود تا چه رسد به وحدت حقیقی حتی یکون لها سلب واحد که آن سلب واحد معنای امکان شود، مستند إلی سلب علة واحدة كه از آن قضية كلى استفاده دو قضيه كرديد و سپس دو نقيض را گرفتيد و آن دو را منضم کردید، در حالی که اینها وحدت شخصی ندارند تا آن قضیهٔ کلی پیاده شود تا بگویید علت وی که تحقق پیدا نکرد پس معلول وی نیز تحقق نیافت، زیـرا معلول أن دو سالبه گسيخته از هم هستند، وحدتي ندارند تا اين دو معلول بريده از هم، یک علت و لو عدمی داشته باشند، در حالی که در مقدمه دستکم این مقدار وحدت لازم است بل هما سلب ضرورت وجود و ضرورت عدم، يعني دو نقيض هم مثل اصلشان صفتان متخالفتان بالذات مستندتان إلى علّتين مـتخالفتين چـون وحـدت ندارند برای هر یک، مثل اصلشان که آنها را باعث و سبب است، یک علت است؛ یعنی همانطور که اصل آنها علت دار است نقیض آنها هر کدام عدم آن علت را دارا هستند و در عدم وحدت ندارند، پس نه دو اصل وحدت دارند و نـه نـقیض آن دو غـیر مجتمعتین فلا یکون نقیضاهما نقیض این دو اصلی که یکی ضرورت وجـود و یکـی ضرورت عدم است دو سلب بریده از یکدیگرند، مثل اصلشان که دو ایجاب بریدهاند پس وحدت ندارند که به یک علّت نسبت بدهیم و مقدمهای راکه شما گرفتید دخلی و ارتباطي با ذي المقدمه ندارد فلا يكون نقيضاهما صفة واحدة مستندة إلى سبلب واحد چون معلول وحدت شخصی ندارد، زیرا این معلول دو نقیض و دو سلب ملفّق بــا همدیگر است، پس یک معلول نیست و وحدت شخصی ندارد تـا عـلت شخصی داشته باشد و إن كانت واو وصليه است. اكنون صورت تأليفي را هم، كه به صورت مماشات پذیرفته بود، نفی میکند، زیرا با ایـن آحـاد پـراکـنده وحـدت تألیـفی هـم نمي توان درست كرد تا چه رسد به وحدت حقيقي كه مطلوب ماست و إن كانت

الوحدة تأليفية نمى توان با چنين افرادى وحدت تأليفى درست كنيم فضلاً عن الحقيقية كه ماهيات موجودات و معانى متشخص هستند و معانى متفرع بر آنها نيز بايد واقعيت داشته باشد كه اگر علت آمده تحقق پيدا كنند و اگر نيامده تحقق پيدا نكنند پس وحدت دارند «فضلاً عن الحقيقية».

گاهی کتاب دروغ هم میگوید او أنت تعلم أن الوحدة في جميع التقسيمات معتبرة و الا لم تنضبط الأقسام في شيء من التقاسيم. اين اصل مهم كه وحدت در موضوع تقاسيم معتبر است بايد محفوظ شود، و الا احكام و اقسام روی چه چيز می روند و قضايا و قواعد علمی چگونه محصور می شوند و منضبط می گردند ؟ و اگر احكام روی واحد شخصی نرود و وحدت تحقق پيدا نكند، ضابطه كلی و اصل علمی به دست نمی آيند «و أنت تعلم أن الوحدة في اين دو وجه جوابی كه آخوند فرمود. جواب سوم از آنِ مرحوم مير، استاد آخوند است. تعبير وی درباره استادش اين است: و قد قُرّرت هذه الشبهة في كتاب الافق المبين، أدام الله ظلال مصنفه علی صفارق العالمين، وی استادش را دعا می كند معلوم است كه در قيد حيات بوده است و دعا جزء عبارت است.

بوجه آخر: الآن همان شبهه را تقریر می فرماید، ولی جناب آخوند می فرماید «بوجه آخر:» ولی اگر می فرمود: «بعبارة أخری» آدم راحت تر و بی دغدغه تر بود، چون این شبهه را که الآن جناب میر دارد تقریر می کند توضیح همان شبهه است، ولی جواب فی الجمله تفاوت دارد، اما در تقریر شبهه عبارت از «لعلك تقول: جناب آخوند بیشتر شده است پس این شبهه در افق المبین همان شبهه است، ولی بازتر و روشن تر شده است و می توان وجه آخر را تفصیل و توضیح همان اجمال گرفت. گرچه دو راه در تقریر شبهه نیست و هو أن الوجوب بالغیر هو ضرورة الوجود بالغیر و هو نقیضه سلب ضرورة الوجود بالغیر این جمله اضافه می شود و توضیح خوبی است، و هو نقیضه سلب ضرورة الوجود بالغیر این جمله اضافه می شود و توضیح خوبی است، و هو

۱. به شوخی و مزاح چنین فرموده است، و مزاح مربوط به دتعلمه است.

ممكن این سلب ضرورت وجود بالغیر یک توضیح خوبی است، چون میخواهیم معنای امكان را در این سلوب بیاوریم که این دو سلب را منضم کنیم و بگوییم که معنای امكان است و هو ممكن بالنظر إلی ذات الممكن. این از طرف وجودش اکنون آن شقّ دوم را بیان می فرماید: و گذلك نقیض الامتناع بالغیر الامتناع بالغیر ضرورت عدم است و نقیض آن و هو سلب ضرورة العدم بالغیر است. اما اکنون آن جملهٔ بالا را نیاورده است و می دانیم این هم ممکن است و نظر به غیر دارد اکنون این دو سلب را جمع کنید فإذن ثبت الإمکان بالغیر، امکان بالغیری که و هو مقابل الوجوب بالغیر و الامتناع بالغیر. این همان عبارت آخرای کلام آخوند به توضیح بیشتر در شبهه است.

ثم ذكر الجواب عنها: ولي جواب فرق دارد «ولكن» با أنكه جواب را ميخوانيم، ولي پس از خواندن باز حرف درست نميشود، و جواب از وجوب امكان بالغير كافي نيست؛ يعني ما ميخواهيم امكان بالغير را برداريم، ولي اين جواب أن را بر نميدارد، اما وی در معنای امکان دقت به کار آورده است، زیسرا فسرمود: در امکان سلب دو ضرورت ميباشد و اصل قضيه ضرورت بالغير است و نه سلب بالغير، و شما در گرفتن نقیض باید کاری کنید که سلب بالغیر شود تا معنای امکان درست شود ؛ چون ضرورت بالغیر معنای امکان را نتیجه نمی دهد و امکان بالغیر نسمی شود پس سلب بالغير نداريم، ولي در دفاع از شبهه گوييم: اين شيء اگر ضرورت بالغير دارد؛ يعني از امكان بودن به در نرفته است و لذا ضرورت بالغير دارد و به حكم أن مقدمه، كه أن أقا تشکیل داده است، که نبود وی هم از ناحیهٔ غیر است، همان سخن در اینجا نیز پیش مي آيد و شبهه دفع نمي شود، ولي دو وجه مرحوم آخوند كه بيان شد خوب أست. ثم ذكر الجواب عنها: بأن نقيض ضرورة الوجود بالغير سلب ضرورة الوجود بالغير على أن يكون بالغير قيداً للضرورة لا لسلب الضرورة شما بايد امكان سلب ضرورت را بياوريد نه صورت بالغير را و كذلك نقيض الامتناع آنكه لازم است آمدن ضرورت از ناحية غير است و آن محال نیست، ولی اینکه سلب از ناحیهٔ دیگری و غیر باشد محال است، و

این معنای امکان است، و امکان با آن صدق می آید، و این امر محال لازم نمی آید. و کذلك نقیض الامتناع، فاللازم سلب الضرورة ضرورتی که این صفت دارد الآتی منه دومی را برای تذکر آورده، الغیر لا سلب الضرورة سلبی که این صفت دارد الآتی منه دومی را برای تذکر آورده، زیرا «الآتی» صفت سلب است و «آتیة» صفت ضرورت است «فاللازم سلب الضرورة...» اگر شما سلب آتی من الغیر را اثبات کردید این معنای امکان است اشکال و شبهه شما درست است، اما ضرورت آتی از غیر به معنای امکان بالغیر نیست و امکان بالغیر از آن درست نمی شود. پس حرف ما، که امکان بالغیر مستحیل است، به قوت خود باقی است و المستحیل هو إتیان سلب الضرورة من الغیر لا سلب إتیان الضرورة منه این سخن ایشان است. اکنون اگر سلب را برداریم آیا ضرورت از غیر هست و باز معنای امکان هست یا نه؟ و آیا ضرورت از غیر شده است؟ در این صورت به حکم آن مقدمه ای که آن آقا آورده عدم ضرورت از غیر می شود، سخن وی درست می شود و اشکال به حال خود باقی است.

### احصاء و تنبيه

کتاب خیلی عظیم و بزرگ است صاحبش تألیفات سنگین علمی دارد. با آن شرح حال و زهد و تقوا و ریاضات، و نیز شاگردانی که همانند منظومهٔ شمسی به دور وی میگردیدند. و در هر صورت در این کتاب به این عظمت و تفصیلی گاهی تقدیم و تأخیر پیش میآید در صفحهٔ کتاب (چاپ ۱، فصل ۶) در آخر «تصالح اتفاقی» فرموده بود: «إن ما اشتهر من الحکماء المشائین... الحکم بوجود هذه المعانی العامة» که مراد همین مواد قضایا بودند «کالوجوب و الإمکان و العلیة و التقدم و نظائرها» مثل حدوث و قدم و اینها «و أنهم یخالفون الأقدمین.» اقدمین کسانی هستند که پیش از مشاء با قدمای اقدمین مخالفت کردند پس در اسم

١. الاسغار الارمعه، تصحيح و تعليق أيةالله حسنزاده، ص ٢٣٤.

بردن باید این دسته، مخالف با اقدمین را متأخرین بدانیم و بگوییم «حیث قالوا:» یعنی ضمیر باید به اقدمین بخورد، ایشان گفتند «بأن نحو وجود هذه المعانی أنما بملاحظة العقل و اعتباره» و نمی توان گفت این عبارت اینجا با آن «تصالح اتفاقی» تقدیم و تأخیر است؛ یعنی اینکه فرمود فرمایش متأخرین فرمایش متقدمین است و آن فرمایش فرمایش متأخران است تا عکس اقوال مستند به آنها در تصالح اتفاقی شود، پس ناچار «حیث قالوا» را به اقدمین نزنیمو ضمیر را به مشاء باز گردانیم تا عبارت اینجا اشکال پیدا نکند. اما در آنجا ابتدا حرف مشاء را نقل کرد که گفتند: «بوجود هذه المعانی العامة کالوجوب و الإمکان» پس این کلام قول اقدمین است که «بوجود هذه المعانی عامه وجود دارند. پس متأخرین قائلند که وجود دارند و قائل بودند که این معانی عامه وجود دارند. پس متأخرین قائلند که وجود دارند و اقدمین گفتند که وجود این معانی به ملاحظهٔ عقل است الآن به عکس آن فرمایش میخوانیم.

# احصاء و تنبيه

المشهور من الأوائل أنهم يأخدون كلاً من الوجوب و الإمكان و الوحدة والوجود أموراً زائداً في الأعيان اين حرف مشّاى آنجاست كه متأخر از رواقيون هستند و المتأخرون على أنّ تلك الأمور زائدة في العقل على الماهيات اين حرف اقدمين آنجاست كه اينجا فرمود: متأخرين، و به خوبى و صاف اين دو عبارت عكس همند. نسخ نيز همه هم همين طور است او المتأخرون على أن تلك الأمور زائدة في العقل على الماهيات إلا أنها

حواشی یک دوره نستان مرحوم جلوه پیش ماست که عده ای خدمت مرحوم جلوه میخواندند و کتاب در دست یکی از شاگردان ایشان بود. حواشی و فرمایش هایی که مرحوم جلوه داشت این آقای شاگرد بدون اینکه از خود امضایی داشته باشد همه اش می فرماید: استاد اینجا این جور تقریر فرمود. عبارت وجه جمع را دیدم کاری نرسیده تا بنده یادداشت کنم و محضر شریفتان عرضه بدارم. البته بعدها حواشی از آقایان داریم که به کار می آید یا

من العقلیات الصرفة التي لاصورة لها في الأعیان یحاذي بها ما في الأذهان. حرفهای طرفین را میدانیم و به تفصیل در «تصالح اتفاقي» خواندیم و خواستیم بینشان آشتی ایجاد کنیم، و موارد بسیاری از این گونه تصالح اتفاقی در این کتاب داریم. آرایی که اختلافی دارند تصالح داده می شود؛ مثلاً در باب زمان یکی می گوید زمان، بودش واجب است و یکی می گوید طور دیگر است. آخوند می فرماید: همه راست فرمودند، و بسیاری از کلمات به ظاهر صورتی مختلف دارند، ولی آخوند حیثیتهای حرفهای این و آن را می شکافد و تصالح و آشتی می دهد، چنان که دربارهٔ نفس حدود صد قول می آورد، و جناب شیخ خیلی از آنها را در شفاه نقل و رد می کند، ولی جناب آخوند آنها را رد نمی کند و وجوه و تأویل آنها را بیان می کند.

و قد علمناك ما فتح الله علينا من طريق القصد و سلوك الأمة الوسط آنهايى كه گفتند وجود دارد و به لحاظ وجود رابط در قضايا به موجوديت آنها قائل شدند و آنهايى كه گفتند معانى مزبور وجود ندارد به لحاظ وجود ثابت و وجود محمولى قائل به عدم وجود شدند. پس در وجود رابط، تصالح بين آنها ايجاد شد في نحو وجود هذه المعاني و أنها على أيّ سبيل تكون ثابتة كه به اعتبار وجود رابط موجودند و منفية به كدام اعتبار منفى هستند؟ به اعتبار وجود محمولى منفى هستند. پس ثابت و منفى معاً معنا شد.

ربما قرع سمعك چه بسا به گوشت مىخوردكه اشاعره همانطوركه در باب وجود گفتند وجود اشتراك لفظى دارد؛ يعنى اين موجودات همه حقايق متباين، و آنها عين ماهيات در خارج هستند و لفظ وجود به صورت اشتراك لفظى بر هذا و ذلك حمل مىشود و الا هيچ اشتراك معنوى در ميان موجودات و كثرات نيست هـر مـوجودى

 <sup>→</sup> آنچه خودمان یادداشت کردیم و نوشتیم تقدیم می شود، اما دیدم وی چیزی نفرمود که کاری برسد خیلی به درد
 سر افتاد و زحمت کشید که با آن فرمایش آنجا تنافی ندارد، چرا؟ برای اینکه مراد از متأخرین، یعنی متکلمین.
 سؤال: از کجا می فرمایید: مراد متکلمان هستند؟ جواب وی آن است که، سه یا چهار سطر بعد اشاعره را عنوان، و
 بعد حرفشان را رد میکند. پس به قرینهٔ حرف بعدی متأخرین متکلمین هستند. چنین فرمایشی کاری نمی رسد.
 وی خواست عبارت را سر و صورت دهد، ولی سرو صورت نداده است.

خودش ماهیت مستقل کذایی است، و از دیگری بریده است، و وجودش عین ماهیت است و هیچ نحو اشتراک بین این موجودات نیست، همان سخن در باب مواد ثلاث، یعنی وجوب و امکان و امتناع با ماهیات را قائل است که اینها عین آنها هستند؛ یعنی امکان عین آن ماهیات بوده و وجوب و امتناع نیز همینطور است. همانگونه که آن حرف بیمعناست و نبودن اشتراک معنوی بین وجودات و اتحاد با ماهیت باطل است، و اینکه همهٔ اشیاء با هم حقایق متباین باشند و هیچ وجه جمعی بینشان نباشد اينجا هم همان حرف مي آيد. آخوند مي گويد: آيا بايد اين سخنان عنوان شود و اعتنا به آنها کنیم و ردّ و ایراد نماییم؟ در حالی که این حرفها قابل گفتن نیست، ولی چون خار راه پیاده شدن معارف است لذا چارهای از طرح آنها نیست من أقوام، یعنی اشاعره كه ليسوا من أهل المخاطبة و التوهين أن إندازه اعتبار ندارند كه كلامشان را نسبت به وهن دهيم و بگوييم اين كلام موهون است. اين سخن مثل ايـن عـبارت است كـه «خسسن و خسسین هر سه دختران معاویهاند» که هیچ چیزیش درست نشد، همهاش غلط است. آخر یک گوشهاش درست باشد که اَدم بگوید موهون است لكلامهم و البحث عن مرامهم چه چيزي به گوشت ميخورد؟ «أنَّ» فاعل «قرع» أنّ هذه الأمور، يعنى اين عناصر عقود لا تزيد على ما ينضاف هي إليها «من» «ما» را بيان ميكند من الماهيات الموصوفة بها «هي» اين امور «إليها» به أن ماهيات لا ذهناً و لا عيناً. ايشان گفتند ماهيت عين اين امور هستند، يعني مواد ثلاث را به آنچه به آن اسناد میدهی عین آنند. پس وقتی این مواد سه گانه را به آنها اضافه میکنی تزایدی بینشان نیست، بلکه عین آنها هستند؛ مثل وجود و ماهیتی که وجودات عین ماهیاتشان هستند فإنك تعلم بأول الفطرة أنه إذا قيل: الإنسان ممكن بس امكان عين اين كثرات است.

حالاً از این اقوام سؤال میکنیم میگوییم مگر شما نمیگویید: «الإنسان ممکن» مگر نسمیگویید: «الفلك ممكن» و هر یک از این كثرات را ممكن میدانید، اكنون همه ممكن شدند و امكان بر آنها حمل، و مضاف به آنها مي شود و امكان هم عين اين ماهيات است پس اگر امكان عين فلك است من كه ميگويم: «الإنسان ممكن»، «الفيلك ميمكن»، يس فيلك عين انسيان است، يس انسيان عين فلك است و فلك عين انسان است فانك... لا يعنى بامكان الوجود في الإنسان نفس معنى الإنسان چــه بسا انسان گفته مىشود و از امكان أن غفلت دارد و از طرف دیگر حرف امکان زده می شود و از موضوعاتشان ذهبول دارد و توجه ندارد و في الفلك ننفس معنى الفلك عبلي قبياس منا ننقلناه عنهم فني الوجنود. در وجمود چه فرموديد اگر چنانچه ماهيت عين وجود باشد پس ما كه گفتيم: «الإنسان موجود»، موجود محمول شده، مىفرماييد ايىن «الانسان» كه ماهيت است، عين وجود است. پس من كه گفتم: «الإنسان موجود»، مثل اين است كه بگسويم: «الإنسان إنسان» و «المسوجود موجود» هر دو يک چيزند. اينجا هم که می فرمایید این صفات عین این محمولها هستند و امکان عین موضوعات خود است پس من اگر گفتم: «الإنسان ممكن» مثل اين است كه بگويم: «الإنسان إنسان»، «الممكن ممكن». علاوه بر اينكه لازم مي آيد همهٔ اشياي مضاد، يك چيز بوده باشند، چون همه عين امكانند بل هو معنى واحد يقع أي يحمل عليهما فلو حمل الإمكان على الإنسان و عني به نفس معنى الإنسان ثم حمل همين امكان على الفلك و عني به نفس الفلكية فلم يكن امكان معنى واحداً وضع بإزائه لفظ واحد غير ما وضع بإزائه الإنسان و الفلك اگر این است امکان یک معنا نیست برای اینکه امکان در هر کجا عین حقیقت اين موضوع است پس يک معنا نيست. و إن قيل... اللاحق، يعني «و إن حمل» حرف حمل است؛ یعنی «قیل» در هر دو جا به معنای «حمل» است. ضمیر یعمها به ماهیات مختلف برمی گردد.

همان گونه که اشاعره در باب وجود به عینیت آن با ماهیات معتقد بودند\*، دربارهٔ

<sup>\*</sup> درس صد و هيجدهم: تاريخ ٢٨٨٨١

ساير معاني عامه نظير امكان، به عيني بودن آنها با ماهيات معتقد شدند. مرحوم آخوند فرمود: اگر امکان عین انسان است، همین امکان عین فلک نیز میباشد در این صورت فلک و انسان به حکم اتحاد در محمول یکی میشوند و اختلاف و کثرتها برداشته می شود، در حالی که کثرات ثابتند. در دنبالهٔ رد این فرقه فرمایش مرحوم میر را، که از سخن متکلمان اشعری شگفتزده شده است، آورد، زیرا اگر ایشان در باب بحث و فحص علت احتياج و افتقار عالم به محدث، قائل به امكان شدند و با بزرگان حكما در اینکه این نیازمندی به ملاک امکان است و امکان عالم باعث نیازمندی به حق سبحانه است موافقت کردند، ولی وقتی دوباره به بحث از خود امکان و چگونگی ماهیت آن رسیدند امکان را عین موضوعات و مضافّالیه آن، یعنی ماهیات دانستند؛ یعنی گفتند: امكان انسان عين انسان، كه مضافً إليه است، مي باشد. پس مفاد اين در قضيهٔ «الإنسان موجود»، يعنى «الإنسان إنسان» و يا «الإنسان إنسان الموجود» است، چون هر دو طرف یک واقعیت هستند همچنین معنای قضیهٔ «العالم ممکن»، «العالم عالم» است، چون هر دو طرف یک معنا و عین همند و تنها اختلاف در لفظ دارند، و الا در معنا يكي هستند. پس اگر گفتيم: «العالم محتاج إلى الله تعالى، لأنه ممكن» اين عبارت يك مدعای بدون دلیل خواهد شد و مفاد آن این است: «العالم محتاج إلی الله تعالی، لأنه عالم. ، پس علت برای نیاز وی، که باعث ایجاد عالم شده است، طبق این قاعده، که علت محدثه علت مبقيه است آيا همين است كه عالم چون عالم است از حق صادر شد و چون عالم است باقی است و علتی و واسطهای برای پدید آمدن وی موجود نیست و جهت افتقار ندارد، زیرا شما امکان را عین عالم دانستید و هر دو یکی شـدند، در حالي كه عالم بودن عالم ثبوت شيء لنفسه بوده و نياز را نميرساند، بلكه اثبات شيء لنفسه ضروري است. و فقد قضي العجب عنهم و عن قولهم هذا، بعض أبناء الحكمة شيخ اشراق و التحقيق حيث قال: إن هؤلاء گروه اشاعره از متكلمين يوافقون أبناء الحقيقة في الاحتياج على وجود الصانع تعالى با ما همراه هستند بأن العالم ممكن صغري وكل ممكن

مفتقر إلى سبب مرّحج تا اینجا با ما همراهید حالا این حرف شما چیست که، ثم إذا باحثوا في الإمكان یقولون: هو نفس الشيء الذي یضاف إلیه، یعنی «یضاف الإمکان إلیه»؛ یعنی به آن شیء. مراد از شیء عالم باشد و امکان به عالم اضافه شد که میفرمایید عالم ممکن است فکأنهم قالوا: حالا وقتی امکان عین عالم است مثل اینکه گفتید: «العالم لم یحتاج إلی الصانع؟» چرا ما احتیاج به محدث را میگوییم، «الأنه ممکن» و چون ممکن عین عالم است پس به جای ممکن، عالم بگذاریم. جمله این میشود که، چون عالم عین عالم است نیاز به محدث دارد، در حالی که ثبوت هر چیزی برای خودش ضروری است و این علت نیاز نیست، بلکه اثبات شیء نیاز به علت ندارد پس نیاز به صانع و علت احتیاج سلاسل موجودات به طرف و واجب زیر سر امکان است. پس چگونه ایشان این دو طرف متناقض را میگویند؟ از یک طرف در بحث افتقار عالم علت آن را امکان میدانند، و از طرف دیگر عالم را عین امکان میدانند در حالی که ثبوت شیء برای خودش ضروری است، و در آن نیازی به علت ندارد، به هنگامی نیاز به علت دارد که حرف امکان پیش آید.

# قاعدة أشراقيه

این قاعده از شیخ اشراق سهروردی، یحیی بن حبش ا صاحب کتابهای فراوان

۱. شیخ اشراق خیلی قوی بود و نبوغی داشت با این همه آثار و تألیفات، عموی اندک داشت. اساتید ما نقل فرمودند که: شرح حکمهٔ الإمتراق قطب شیرازی (که منطق و فلسفه را شرح کرد و خود مرحوم آخوند بر آنها حواشی و تعلیقات دارد ما تن حکمهٔ الإمتراق همین سهروردی است. در جایی نخواندیم ولی از اساتید سینه به سینه نقل شد که مرح حکمهٔ الإمتراق) تقریر درس مرحوم خواجه نصیرالدین طوسی است که حکمت اشراق تدریس می فرمود. وی شخصی با نبوغ است و در ۳۸ سالگی از این جهان رخت بر بست. در ابتدای امر برای ایشان شبهه ای پیش آمده و خودش از این شبهه دست برداشت و حرف وا نادرست یافت. شبهه این بود که ماهیت اصالت دارد و وجود اعتباری است. این پندار دیگران را واداشت که وی را ردکنند. بعد خودش هم ماهیت اصالت دارد و وجود اعتباری است. این پندار دیگران را واداشت که وی را ردکنند. بعد خودش هم مستبصر شده و سخنش این شد: «النفس و ما فوقها إنیات صرفة و وجودات محضه، کتاب هایی در رد وی نوشته

است و در منظومه خوانديم:

قسضية قيضر في البيّانة ا

الشيخ الإشراقي ذو الفطانة

اگر اقتضای طبیعی عرضی مثل مفاهیم عامه تکثر باشد و کثرت در ذات وی نهفته باشد، آیا می تواند این شیء عرضی (و نه عرض) در خارج تحقق پیدا کند؟ البته حقایق انسان و حیوان و انواع دیگر ماده متکثر می شوند و تا پای ماده در کار نیاید کثرت پیدا نمی شود، ولی در معانی کلی و مفاهیم عرضی عامه باید چه گفت؟ در نظرگاه نخست انسان می گوید: اقتضای طبیعی ماهیت کثرت باشد، ایرادش چیست؟ پس این همه کثرات چیست؟ ولی وقتی توجه کنیم و بهرسیم آیا این فرد مصداق آن طبیعت نیست؟ پاسخ می دهد: هست، چنان که قول حق در کلی طبیعی تحقق آن در فرد و خارج است که به عین وجود شیء محقق می شود چنان که «و الحق آن الکلی الطبیعی بمعنی وجود آشخاصه» زیرا معنی «وجود آشخاصه»، یعنی خود طبیعت در خارج نیست زید مصداق انسان نیست، بلکه مثل «زید کریم غلامه» که کریم بودن خصوصیت غلام است و نه زید، وجود هم صفت فرد است و نه کلی طبیعی، پس در واقع باید گفت: کلی طبیعت عین وجود افراد است و نه غیر آن. چنان طبیعی، پس در واقع باید گفت: کلی طبیعت عین وجود افراد است و نه غیر آن. چنان

<sup>-</sup> شده است از جملة آنها تعهید القواعد است که ماتن ابو حامد ترکه و شارح صائن الدین علی ترکه است که کتاب جد خویش را، که سنگین بود و در اصالت وجود نوشته بود، شرح کرده است. اسم کتاب جد وی قواعد الثوجید است. این کتاب حاوی امهات و اصول عرفانی است و مطالب بسیار شریفی دارد. شارح وی نیز حقایق و مطالبی را در این رسالهٔ کوچک آورده است و هدف عمدهٔ ایشان در رد همین پندار اعتباری بودن وجود و اصالت ماهیت است. مقداری از آن کلمات را در این کتاب بیان میکنیم، و یکی از کارهای ما جمع مآخذ فرمایشهای آخوند است. در بسیاری از مطالب اسفاد مآخذ و اینکه نظر مرحوم آخوند به کیست و بحث را از کجا پیش آمده است یادداشت کردیم. از جملهٔ آنها رسالهٔ تمهیدالقواعد در شرح قواعد التوجید است که در رد شیخ اشراق نوشتند و مرحوم آخوند هم از شیخ اشراق سخنی نقل، و رد میکند!

شرح منظومه، تصحیح و تعلیق آیةالله حسن زاده، ج۱، ص۲۵۶.

٢. حاشية ملا عبدالله، ص ٤٩ (چاپ جامعة مدرسين).

که طبیعت آب در قطره هست همانطور که در دریا هست و بقیهٔ عوارض از کمی و زیادی و الوان و جهات از ناحیهٔ طبیعت نیست پس اکنون که این فرد، یعنی زید انسان است پس طبیعت اکنون چه اقتضایی داشت آیا اقتضای کثرت داشت؟ اگر طبیعت انسان مقتضى كثرت بود تا بخواهد متكثر شود بايد افراد پيدا نمايد، و اين طبيعت در افراد موجود شود و تا میخواهد در فرد فرد بیاده شود باید طبیعت به دلیل اقتضای خود متكثر باشد پس هيچ گاه طبيعت نميتواند تحقق پيدا كند. اگر كثرت اقـتضاي ذاتی و طبیعت شیء باشد نمی تواند فرد پیدا کند، و تا میخواهد فرد پیاده شود، فرد چون حامل طبیعت است کثرت را طالب است، پس باید متکثر باشد این نظیر ایس سخن اینجاست. در «قاعدة إشراقیة» حرف شیخ اشراق نقل، و در «بحث و تنقیح» حرف وی رد میشود. شیخ اشراقی میگوید: امکان و امتناع و وجـوب هـیچ نـحوه تحققي ندارند. اين حرف مختص به امكان نيست حتى در وجوب هم چنين ميگويد و نیز در وحدت، و به طور کلی، میگوید:کل طبیعة عامة در نسخ عامیة موجود است، و مراد از أن «ما يبحث عنها في الأمور العامة» است و مأل عامه و عامية، كلي است. در هر صورت این مفاهیم عامه در خارج تحقق ندارد، زیرا اگر این مفاهیم بخواهند در خارج محقق شوند؛ مثلاً امكان بخواهد در خارج تحقق يابد به سرنوشت آن طبيعتي که ذات وی اقتضای کثرت داشت مبتلا میشود، زیرا تا بخواهد امکان پیاده شود باید در خارج وجود پیداکند و چون همانند وجود،که در خارج اگر میخواست تحقق پیدا کند موجود بود و «موجود له الوجود» بود امکان نیز «له امکان»، و آن امکان که بخواهد تحقق پیدا کند باید موجود شود و این موجود خارجی دارای امکان است و این امکان باید در خارج موجود شود و وجود پیداکند پس باید دارای وجود شود و این موجود امکان دارد، خلاصه تسلسل میشود. البته این مطلب در ذهن است و از مداعبات خیال، و نه عقل ناصع و خالص، چنانکه در باب وجود گفته شد. و چون در ذهن این بازی خیال انجام میشود، خسته میگردد و میایستد و اعتبارات در وعای خیال صورت میگیرد و تا اعتبار برداشته شود ذهن میایسـتد و تسـلسل خــارجــی نیست.

قاعدة إشراقية قد وضع شيخ الإشراقيين قاعدة لكون الإمكان و أشباهه وجـوب و وجود و وحدت أوصافاً عقلية لا صورة لها في الأعيان حتى وجـود هـم صـورتي در اعیان ندارد. وی قاعده و ضابطهای به دست میدهد و البته آن تنظیر را نیز در خاطر داشته باشید شبیه آن طبیعتی که اقتضای کثرت دارد و در خارج تحقق پیدا نمیکند این است كه، بأن كل طبيعة عامة يا عامية، يعني أنجه «يبحث عنها في الأمور العامة، يقتضي نوعه إذا كانت له. همهٔ نسخ «نوعه» دارد وسوسه نشويدكه چرا «نوعها» ندارد. در نحو خواندیم که «کل» مرجع ضمیر نیست، بلکه باید در تأنیث و تذکیر ضمیر به مضاف إلیه كل نگاه كرد، اما در اينجا اين قاعده مراعات نشده است، ولي عبارت اين طور است: صورة خارجية تقتضي أن يتكرّر مـتسلسلاً مـترادفـاً تـتولد مـنه فـي الوجـود سـلاسل مستولدة مسعاً إلى لا نسهاية كسالوجوب و الوجود و الإمكان و الوحدة، خبر «أنّ» لا تكون موجودة في الأعيان است. اين چنين مفاهيمي در خارج تحقق پيدا نمیکند؛ مثل اینکه بفرمایید: طبیعتی که اقتضایش تکثر بوده باشد در خارج محقق نیست، زیرا اگر اقتضای ذاتیاش تکثر بوده باشد در خارج محقق نمیشود، چون اگر فردش بخواهد پیاده شود طبیعت میگوید باید متکثر باشد اینجا هم همینطور، تا امکان در خارج میخواهد در خارج وجود پیداکند، میگوید: من وجود ممکنم و امکان من هم وجود میخواهد و امکان وی هم در صورت موجودیت ممکن است و امکان این ممکن، وجود میخواهد و با وجود میگوید: من ممکنم و امکان من وجود میخواهد و همینطور امکانهای بینهایت باید در خارج موجود شود و سلاسل بينهايت از اين امكانها بايد محقق شود تا امكان اصل پدید آید.

در منطق خوانديم: «الأجناس تترتب صاعدة إلى جنس العالي، و الأنواع تـترتب

نازلة إلى نوع الأنواع»، زيرا اگر ذاتيات منتهى به جنس عالى نشود و فصول از ايس طرف منتهى به فصل اخير نشود شىء وحدت و تشخص پيدا نمىكند تا شخص در خارج پيدا شود. اگر شىء داراى اجزاى غير متناهى باشد و تمام نشود، وحدت و تشخص پيدا نمى شود پس وجود شخص در خارج محدوديت لازم دارد، بايد شىء به جنس الاجناس برسد، و الا شىء داراى اجزاى ذاتى متناهى مى شود و نمى تواند پيداكند. پس اگر امكان بخواهد تحقق بابد مى گويد: من موجود ممكن هستم و امكان دارم و آن امكان بايد در خارج موجود باشد، و امكان وقتى وجود يافت ممكن مى شود و همين طور، پس تا امكان بخواهد در خارج محقق شود بايد بى نهايت امكانات محقق شود تا شخص تحقق پيداكند. همين قاعده را توسعه مى دهد.

فكما إذا كانت للوجود صورة عينية چون هنوز مستبصر نشده بود وجود را اعتبارى مى دانست لذا مى گفت وراء الماهية العوجودة كان له وجود عيني و لوجوده الوجود أيضاً كتاب «وجود» دارد إلى لا نهاية له ثم لمجموع السلسلة وجود آخر مجموع تركيبى و مجموع تأليفى وجودى جداى از اجزاء ندارد. پس آنها وجود على حده نمى خواهند اگر ده و يا صد فرد انسان تحقق پيدا كردند مجموعشان، يك وجود ديگر نمى خواهد. اينكه كسى بگويد: افراد يك نوع كه جمع شوند از آنها و حدتى اعتبار مى شود، مثل ايك قوم و يك لشكر، درست نيست، زيرا اين يك مجموع تركيبى نيست تا از آنها معجون داراى مزاجى درست شود يتسلسل مرة ثانية إلى لا نهاية أخرى و هكذا و لايكون للوجود الأصل؛ يعنى همان كه گفتيم «إذا كانت للوجود صورة» و در ابتدا سخن از آن بود حصول إلا بحصولها جميعاً اين يك مورد مثال.

فكذلك الوحدة إذا كانت في الأعيان وراء الماهية كان للماهية دون الوحدة وحدة يك و للوحدة دونها، يعنى دون الماهية وحدة أخرى و للوجود وحدة و للوحدة وجود و تعود اللانهاية مترادفة متضاعفة اگر بگوييم وحدت در خارج وجود دارد پس اين زيدكه در

۱. به این مضمون در حاشه ملا عبدانهٔ (ص ۴۲، چاپ جامعهٔ مدرسین) موجود است.

خارج موجود است زید واجد وحدت و وجود است پس وحدت برای وجود است و نيز للوحدة وجود، وجودي كه وحدة دارد باز آن للوحدة وجود و هكذا و كـذلك فـي الإمكان و الوجوب و تتولد سلسلة أخرى على التضاعف من الإمكان و الوجود فللإمكان وجود و لوجوده إمكان؛ إذ لو وجب لم يكن عارضاً و وراء تلك السلاسل سلاسل إلى لانهایة فی التضاعف پس این معانی پی در پی هم پیش می آید بین الامکان و الوجوب بالغير و بين الوجود و الوجوب و بين الوحدة و الوجوب. اينها را همينطور كه با همديگر بسنجد باید وحدت و امکان و وجوب هر یکی برای اینها وجود داشته باشند باز وجودشان یا واحد است یا واجب یا ممکن، باز حرف وحدت و امکان و وجوب مي آيد و از اين اعتبارات وهمي و مداعبات خيال را به عنوان برهان قرار داد. فإذن كل مفهوم كه بالاگفتيم كل طبيعة عامية هذه سبيله فإنّه لا يكون له صورة في الأعيان و لا هو بحسب الأعيان شيء وراء الماهية فإذن هذه الأمور، يـعنى امكـان و وجـوب و وجـود تحقق ندارد و تحقق آنها فقط در ذهن است طبائع انتزاعية و اعتبارات ذهنية لا يحاذي بها شيء في الخارج وجوب و وجود در خارج محاذي ندارد و لا مبلغ لها متعين في الذهن يقف عنده بفرماييد ذهن هم در يک جايي بايستد مبلغ معيني نـدارد كـه كـجا بايستد هر كجاكه ذهن ايستاد اين اعتبارات هم ميايستد و يتخصص به من التكرر في الحصول لدى العقول. چه خوب بود بفرماييد لدى الخيال.

بحث و تنقیح. ابتدا سخن وی را با نقض رد میکند:

۱. شما کلماتی دارید که نقیض قاعدهٔ شماست. از آن جمله واجب تعالی و کلمهٔ نور و مفهوم نور است و مما تنزلزل به هذه القاعدة أمور: منها: کون الواجب عند القاتلین بصحتها و استحکامها به صحت این قاعده و استحکام این قاعده از ایشان سؤال می شود دربارهٔ واجب تعالی طرف و مبدأ عالم در آنجا وجود اصل است، آیا وجود مرکب است و یا وجود بحت و بسیط؟ قبول دارید که در آنجا ترکیب نیست. از این یک وجودی که مرکب نیست و بسیط است چه تعبیر می فرمایید: آیا و حدت دارد یا

ندارد؟ شما می فرمایید: وحدت بر دو گونه است: ۱. وحدت احدی؛ ۲. وحدت واحدی. و حق تعالی فوق وحدت واحدی، وحدت احدی دارد. اگر در حق سبحانه به چنین وحدت قائلید و به این زیبایی سخن می گویید ما هم می گوییم: «کما هو الواحد إنه الأحد»؛ حق سبحانه علاوه بر واحد بودن احد هم هست. واحد، یعنی یکی، الواحد إنه الأحد»؛ حق سبحانه علاوه بر واحد یکتاست. خدای سبحان علاوه بر اینکه یکی اما یک وقت می گوییم یکتا. معنای احد یکتاست. خدای سبحان علاوه بر اینکه یکی است یکتا هم هست. یکتا، یعنی بسیط الحقیقه است. آیا از این یک وجود احدی مفاهیم مختلف انتزاع می کنید؟ در پاسخ می گویید: چون این واجب است عالم و قادر و دیگر اسمای غیر متناهی را دارد پس از این یک وجود احدی صمدی انتزاع بی نهایت اسماء می کنید ما هم با شما در این جهت شریک هستیم، و چون شما در بی نهایت اسماء می کنید ما هم با شما در این جهت شریک هستیم، و چون شما در قاعدهٔ خود گفتید: وجود نباید در خارج محاذی داشته باشد و اینجا یک وجود پیدا شد که در خارج موجود است و شما آن را قبول دارید، این یک مورد نقص برسد.

منها: كون الواجب عند القائلين بصحتها و استحكامها وجوداً صرفا و وجوباً بحتاً و شما دربارهٔ اين هر دو هم وجود و هم وجوب فرموديد كه «ما يحاذي به شيء في الخارج» نداريم. در توحيدى مى فرماييد او عين وجود و محض وجود است، اين قاعده چه شد؟ قائماً بذاته واجباً بنفسه فضلاً عن كونه في الأعيان وى محض وجود است تا چه رسد كه بگوييم وجود وجوب در اعيان تحقق ندارد فقد ناقضوا أنفسهم في باب الوجود خوب بود پشت سرش وجوب هم داشته باشد و كونه عندهم اعتبارياً محضاً لا صورة له في العين و حال اينكه و ذات الباري تعالى عندهم صورة الصور و أصل الحقائق. شيئيت شيء به صورتش است و هر موجودي كه تحقق پيدا كرده صورت دارد كه فصل اخير آن است و او، آن حقيقتي است كه به هر صورتي مي گويد: «أنا بذلك فصل اخير آن است و او، آن حقيقتي است كه به هر صورتي مي گويد: «أنا بذلك

و منها: أن مقنّن هذه القاعدة و مخترعها قائل بجواز أن يكون مفهوم واحد و معنى فارد يوجد تارة ص<sup>ن</sup>ة لشيء و تارة متحصّلاً بنفسه متقوماً بذاته مقنّن اين قاعده شيخاشـراق

بود. به وی گوییم خود جناب عالی که مخترع این قاعده هستید فرمایشی در حکمت اشراق فرموديدكه «يجوز أن يكون مفهوم واحد، كه سه \_چهار خط بعد آخوند حرف ایشان را باز میکند که مفهوم واحد، یعنی نور است. این مفهوم واحد و نبور دارای عرضي عريض است و يک طرف آن به حسب ارتقا و اعتلا به جمايي ميرسد که محض نور و قائم به خود است. پس جمناب عمالي، شيخ اشراق مبدأ عمالم را بمه نورالانوار تعبیر میکنید و میفرمایید او محض نور است و از این طرف، که نــور را تنزّل میدهید میفرمایید نور به جایی میرسد که انوار ضعیف مادی به انوار ذهنی منتهی میشوند پس طرفین محدود میشوند، چنانکه که ما در وجود گفتیم که وجود یک جانب به محض وجود میرسد و یک جانب منتهی به وجود رابط میگردد و یا در خارج از جنبهٔ ضعفش به آن أنزل مراتب وجود، یعنی هیولای اولی ختم میشود و از طرف دیگرش، کأن بر نظام هستی أحاطه دارد. پس یک طرفش را فعلیت محض احاطه كرده كه واجبالوجود است و يك طرفش را قوهٔ محض گرفته كه هيولاي اولي است؛ از آن طرف جود و احسان و بخشش و فضل بينهايت است از اين طرف هم گدایی و گرفتن و فقر. پس فرمایش شما دربارهٔ نور این است که لفظ نور را بردارید و به جایش وجود و بود بگذارید. لفظ گناهی نکرده است چطور در وجود آنطور مي فرماييد، در حالي كه فرمايش شما در نور اين است و منها: ... يوجد تارة صفة لشيء که این ماهیت مثلاً نور و وجود گرفته است؛ یعنی این ماهیتی که معدوم بود حالا نور وجود گرفته و نور صفت او شده است و تارة متحصلا بنفسه متقویّاً بذاته، یعنی نوری كه هست واجب بذاته و بالجملة متفاوتاً في أنحاء الكون؛ يعني در بودنشان، اين كون به اصطلاح لغوى است نه كون فلسفي و الحصول، متخالفاً في أطوار القوة و الضعف و الكمال و النقص همين حرفها را دربارهٔ وجود ميگوييم حالا شما بفرماييد: نور، و ما مي كوبيم: وجود، پس دعوا نبايد بر سر لفظ باشد، فليجوّز مثل ذلك في بعض المعاني در وجوب و وجوب و وحدت كما أسلفناه في الوجود.

سخن در ردّ شیخ اشراق در ایراد نقض بر وی بود و آنها عبارتند از:• ۱. وجود، وجوب و نور، که خود ایشان سخنی دارد که نقض این گفتار میکند. وی میگوید: حق سبحانه وجود محض و وجوب وی تأکّد وجود است، پس چگونه این امور را معانی اعتباری می داند؟ علاوه اینکه دربارهٔ نور قائل است که وی دارای یک مفهوم بوده، ولي در يک جانب قوي است و در جانب ديگر ضعيف و طرفين سلاسل انوار كذايي به آن ختم ميشود فليجوّز مثل ذلك في بعض هـذه المـعاني در وجـود و وجوب هم كما أسلفناه في الوجود و الوحدة من قبولهما أطواراً مختلفة فسي التمحقق و أنحاءً متفاوتة في الفضيلة و النقصان آنها دو طرف داشته و توالي و تعاقب و كثرت و تراكم دارد پس اين امور اعتباري نيستند فغاية كمال كل منهما شما اگر اين وجود وحدت را اعتباری میدانید پس این هم مثل نور باشد و وجود هم همینطور باشد. أن يكون ذاتاً أحديّاً قيوماً واحباً بالذات و غاية نقصه از اين سو أن يكون بيايد تا به اعتباراً عقلیاً برسد، زیرا طرفین دارد و معنی رابطیاً معنای رابطی در وعای عقلی موجود است لا حقيقة متأصّلة بإزائه. از أين طرف وحدت اين طور، بوده باشد و از أن طرف چنان باشد، حالا علاوه بر این نقض در «فموجودیة» به جواب حلّی میپردازد: حل ایس است که این معانی در وعای ذهن شما اعتبار میشود و الا در خارج شیئیت هر شیء، یعنی ماهیت و تحقق و منشأ آثار بودن هر شیء به وجود است، و وجود به نفس ذات خود موجود است، چون وجود واجب بالذات است. البته در الهيات از وجوب بالذات بحث ميكنيم و أن سخنان منتهي مي شود به اينكه اشياء و كثرات كه منشأ آثار هستند و در کنف و به برکت وجود تحقق پیدا میکنند و منشأ آثـار مـیشوند، ولی وجود بنفس ذاته واقعیت خارجی است، پس اگر بخواهید بـرای حـقایق خـارجـی اعتباراتي ذهن درست كنيد، مي توانيد، عالم خيلي وسعت فراوان دارد، اما متن واقع و خارج به وجود خود را نشان میدهد. مراد از اشیاء ماهیات هستند و نفس وجود به

<sup>\*</sup> درس صد و نوزدهم: تاریخ ۶۸۸۸۲

نفس ذات خود موجود است و نظیر وجود نور است که همه چیز به او روشند، ولی خود نور به نور دیگری روشن نیست، بلکه ظاهر بذاته و مظهر لغیره است، حتی این نور ظاهری مثل خورشید و ماه و انوار دیگر چنین هستند که ظاهر بذاته و مظهر لغیره هستند و ظهور این نور هم به وجود است. اگر نور وجود نباشد، این انوار ظهوری ندارند و کثرات به نور وجود خود را نشان میدهند پس وجود ظاهر لذاته و مظهر لغيره است. فموجودية الماهيات التي لا حقيقه لها بأنفسها، يعني ماهيات إنما هي بالوجود لا بأنفسها اين مال ماهيات و موجودية الوجود بنفس ذاته الدليل دليل بنفسه است لأن الوجود نفسه حقيقة الماهيات الموجودة بهبه وجود فكيف لا تكون له حقيقه و حقيقته عين ذاته و لا يحتاج في موجوديته إلى وجود مثل دليل كه از دليل نمي پرسند. «لم كان الدليل دليلاً ليتضاعف الوجود» در مورد وجود تضاعف وحدات نمي شود و البته ايس ماهیت، که به وجود تحقق یافته، به وجود موجود میشود. پس اگر وجـود مـوجود باشد باید به وجود باشد در این صورت لازم می آید، تسلسل سلاسل متعاقب و متوالي و متراكم و انباشتگي وجودات غير متناهي تا بينهايت. پس اگر اين ماهيت بخواهد وجود پيداكند بينهايت وجودات بايد مجتمع شوند و چون محال است پس ماهيت وجود پيدا نميكند.

در پاسخ میگوییم: این وجودات در وعای ذهن ملحوظ است و کثرات در موطن ذهن چنین اعتبار شده است و با قطع این اعتبارات سلاسل قطع می شود لکن للعقل أن یعتبر لها موجودیة أخری این عقل، یعنی خیال و وهم، فکر و ذهن انسان کما فی حقیقة النور علی ما هو طریقته مطلب بالا را اکنون تنصیص می فرماید، زیرا بالا فرمود: «لجواز أن یکون مفهوم واحد: «شیخ اشراق مطلقاً در فلسفه اصطلاحات را عوض کرد بیش از ایشان غزالی هم در تغییر اصطلاحات منطقی خیلی پافشاری داشت. محک النظر کتاب منطقی غزالی است که در آن اصطلاحات را تغییر داده است. آن جیزی که مرحوم حاجی در اول منظومهٔ منطق آورده که مصرع «تلازم تعاند تعادل جیزی که مرحوم حاجی در اول منظومهٔ منطق آورده که مصرع «تلازم تعاند تعادل

اول» مصرع دوم «من أصغر أوسط و أكبر جلي.» در شرح فرمود: اين كلام از فرمايشهاى بعضى از علماى اسلام، يعنى غزالى در محكه النظر است. فإن حقيقة النور ظهور الأشياء و مظهرها، فالأشياء ظاهرة بالنور و النور ظاهر بذاته لا بنور آخر لتتضاعف الأنوار إلى لا نهاية كه نتيجه اين شود كه شىء نبايد تحقق پيداكند لكن للعقل أن يفرض للنور نورانية اعتبارية، و لنورانية النور نورانية أخرى، و هكذا إلى أن ينقطع بانقطاع اعتبارات العقل و ملاحظاته. پس همين سخن را در وحدت بفرماييد: وحدت از تشخص شىء است و شىء در خارج توحّد پيدا مىكند تا تحقق پيداكند. وحدت از موجود دست بردار نيست هر كجا كه وجود هست در خارج وحدت با او هست و موجود دست بردار نيست هر كجا كه وجود هست در خارج وحدت با او هست و موجود دست بردار نيست هر كباكه و وحددت را هم همان طور بفرماييد: از وحدت ارض و شمس و قمر و مركبات و معدنيات و وحدتهاى اعتبارى مثل و حددت عسكر و جمع و قوم و بياييم تا وحدتهاى اعضا و جوارح پيكر نظام هستى وحددت حقة الهيه.

و كذا الكلام في الوحدة التي هي صفة عينية، لأنها عين الوجود ذاتاً و غيره مفهوماً البته وحدت با وجود اختلاف مفهومي دارد چنانكه با احد تفاوت دارد پس آنها از نظر مفهوم مختلفند، ولى در خارج يكي هستند و كثيراً ما يكون للشيء حقيقة و ذات سوى مفهومه و ما حصل منه في العقل كالوجود و صفاته الكمائية مفهوم وجود غير از خارج وجود است، زيرا وجود خارجي در ذهن نمي آيد و علم به وجود خارج از راه مفهوم نيست و در الهيات مي فرمايد: بله، علم به وجود عيني خارجي از راه مشهور ممكن است تا آنجا برسيم، ولى در اثناى اين مباحث، ان شاءالله، بارقههايي نصيب آدم مي شود و مي بينيد:

گفتم به کام وصلت خواهم رسید روزی

گفتا که نیک بنگر شاید رسیده باشی و آنچه را میطلبید و میخواست به آن برسد میبینید دارد و شهوداً داراست. یک

تلنگر و تنبیهی میخواست تا به وی بگوید که خودت داری و شهوداً میتوان بــه او رسید. مفهوم وجود در ذهن و صفات وجود مثل مفهوم علم است که آن هم دارای حقیقتی است که همانند وجود خارجی چیز دیگری است، و نیز کیفیت نفسانی آن و وجود ذهنی و مراتی و علم ارتسامی تا علم واجب، که خود واجب میشود، که آنچه در این نشأه است وقتی بالا روند متن واجب شده و غیر متناهی میگردد؛ مثلاً عالم بودن فلان شخص و قوى بودن آن ديگري اگر علم و قدرت بالا رود و العالم و القادر شود به حقیقت علم میرسد که از اسمای مستأثرهٔ الهی است، اکنون شخص محیط و مدير و احاطه به كار دارد، اما اگر به «المحيط» برسيد از اسماي مستأثرة الهي است چنانکه در صفات دیگر مثل سمع و بصر نیز چنین است که ما هم سمیع و بصیر هستيم، ولي البصير و السميع چيز ديگري است كه همه اين بصيرها و سميعها شئون او هستند. بعدها از فارابی نقل می شود که آنچه در این نشته می بینید ناچار باید در متن واقع سمع و بصر و قوت و قدرت و علم موجود باشد و آنچه از صفات وجبود و صفات كماليه وجود ميبينيد همه از خزانهٔ وجود نازل ميشوند ﴿ ﴿ وَ إِنْ مِنْ شَـيِّ إِلَّا عِنْدَنَا خَزائِنُكُ. همه اصلى دارند، تا اين فرع پديد آمده است. پس كسى است كه اينها را از فقر به دارایی و از نادانی به دانایی میکشاند و به آنها سرمایه میدهد، گفت و شنود و بحث و مطالعه عنوان اعدادي دارند، و چنين نيست كه كسى حرف بـزند و دانش بخواهد و از راه هوا و فضا به صماخ گوش پرواز کند و بنشیند، بلکه همهٔ اینها معداتند و حرف و مطالعه، باعث اعداد برای آن کسی میشود که در باطن امر میپرورانـد و جان را به سوی خود میکشاند و مکمل نفوس و مخرج نفوس از نقص به کمال و از قوه به فعلیت است و آن حقیقت ورای این سخنان است و او علةالعلل و مسبب الاسباب و فياض على الاطلاق است.

شرح المنظوم، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ص ٥٠٥ مراد اين جمله است كه از فارابي نقل فرمود: ديجب
أن يكون في الحياة حياة بالذات....، و نيز پاورقي آن صفحه.

و كثيراً ما يكون للشيء حقيقة و ذات سوى مفهومه و ما حصل منه في العقل حقيقت خارج غير از مفهوم ذهنى است آنچه در ذهن آمده مرآت خارج و آيت خارجى مىباشد كالوجود و صفاته الكمالية. اين يكى و قد يكون للشيء اين يك مطلب ديگر است مجرد مفهوم لا حقيقة له في العين اولى اين بود كه خودش حقيقت و واقعيتى در خارج دارد و مفهومى از او در ذهن اعتبار مىكنيم كه اين مفهوم مرآت خارج است. در قسمت دوم اين است كه مفهوم فقط در ذهن است و مرآت نيست و قد يكون للشيء مجرد مفهوم كه ذهن مفهوم را درست مىكند و به طفيل وجودات آن را مىسازد گرچه در خارج تحقق ندارند، مثل اينكه عدم را، و شريكالبارى و عدم زيد را تصور مىكند، اى چه بساكه شخص عدم خودش را تصور كند لا حقيقة له في العين كالإمكان و الامتناع و اجتماع النقيضين و شريكالباري و أمثالها اينها حقيقتى در خارج ندارند.

اشكال: شما همه را يك كاسه كرديد و امكان و وجود و وجوب و وحدت را با هم ذكر كرديد؟ دربارهٔ مفهوم و معناى امكان يك حرف است، ولى آنچه را، كه از طبايع عامى هستند، و ما يبحث عنها في الأمور العامة، همه را قياس به امكان كنيد حرف ديگر است، بلكه بين آنها بايد تفصيل قائل شد بعضى مفهومات اين طورند بعضى آن طورند و كذا سائر السلوب و الإضافات. اينها در وعاى ذهن هستند و در خارج تحقق ندارد پس ذهن آنها را اعتبار مى كند. اين دو حرف.

و ربما یکون حرف سوم است مفهومات متعددة موجودة بوجود واحد چه بسا مفهومات متعدد به یک وجود موجودند اب و ابن و جسم و روح و طبیعت و مجرد است و تجرد برزخی و تجرد عقلانی دارد و مقام فوق تجرد دارد و متحیّز است. پس هم مجرد است و هم متحیز. اگر مجرد است زمان و مکان نمی خواهد و متحیز نیست و فوق زمان و مکان است، در حالی که آقای زید را می فرمایید مجرد و متحیز است. پس برای یک شخص اوصاف و حقایقی می آورید که به ظاهر تنافی را می رساند. البته این سخن به دو حیثیت صحیح است می فرمایید زید ثابت و سیال است؛ سیال است؛

یعنی بدن و جسمش در حرکت است، بلکه متن جوهر در حرکت و سیلان است. اما ثابت است؛ یعنی علومی که فراگرفته و ملکاتی که به دست آورده همه در سر و خزانهٔ او متحققاند و تغییرپذیر نیستند و او همه را داراست؛ اگر فهمید ۴ = ۲ × ۲ میلیاردها سال بوده باشد و بدنها از او عوض شود این ملکه برای او هست. پس وی ثابت و سیال است. پس، الی ماشاءالله، برای یک موجود می توانید مفهومات عدیده به حیثیات گوناگون بیاورید و بگویید: وی واحد است. این سخن راست است. وی کثیر است. باز راست است و، الى ماشاءالله، بل متحد مع حقيقة واحدة كه اين أقا هم عالم است و هم قادر، وي هم بصير و هم سميع است. مي فرماييد: النفس في وحدته كل القوى است. اينها همه شئون يک حقيقتند، در عين حال که متخيل ذايق و سامع است عاقل نیز میباشد. عناوین گوناگون و مفهومات متعدد برایش می آوریم کمفهومات العلم و القدرة و الحياة التي هي عين وجود الحق تعالى حق سبحانه عاري از ماهيت است ولو اینکه مفاهیم این معانی متخالفند ولی یک نحوه وجود احدی دارند. در قسمت اخير سه اصل را آورديم: ١. «كثيراً ما يكون لشيء حقيقة» ذاتي كه غير از مفهوم است. ۲. «و قد یکون لشيء مجرد مفهوم.» ۳. «و ربما یکون مفهومات متعددة...»؛ یاعنی مفاهیم متعدد از یک شیء اخذ میشود.

و بهذا به این حرف اخیر: «ربما تکون...»، که مفهومات متعدد موجود به وجود واحد هستند، با توجه به این مطلب آنچه را شیخ اشراق در کتاب دیگرش به نام المستاری و المطارحات فرموده نادرست است. وی در آن کتاب گفت: خیلی خوب با شما مماشات میکنیم، که وجود حقیقت واحد و فارد بوده و دربارهٔ موجودیتی که از او اعتبار می شود، به ما اعتراض کردید که در وعای ذهن است و در خارج موجودیت چئین نیست که تراکم این امور اعتباری بوده باشد بلکه شما از اعتبارتان دست

شرح المنظومه، ص ۳۰۹ (چاپ سنگی).

۲. ص ۳۴۴ (چاپ ۱، ایران).

بردارید، زیرا این اعتبار واقعیتی ندارد این را پذیرفتیم، اما چـه مـیفرمایید دربـارهٔ وجود و وحدت که میپرسیم آیا اینها دو معنا هستند یـا یک وجـود وجـود است و وحدت وحدت؟ پس اینها دو معنا هستند. پس اگر ما با شـما هـمراه شـویم کـه در موجوديت و وجود اين حرف را نزنيم بسيار خوب بـا شـما هـمراه ميشويم كـه موجودیت و وجود، یعنی موجودیت اعتباری و این امر اصیل را یکی قرار بدهیم و این ملاحظات ذهنی و اعتباری را کنار بگذاریم و بگوییم وجود یک حقیقت و یک واقعیت است اما وجود و وحدت را چه کــار مــیکنید آنــجا وجــود و وحــدت مــثل موجودیت و وجود نیست که بتواند یک چیز شوند و یک هستی و یک بـود بـاشند وجود به معنای بودن، هستی است، ولی وحدت به معنای یکی و یکتایی است، پس این دو دو چیزند حالا که دو چیزند نمی توانید بفرمایید سرنوشت وجود و وحـدت در یک جا جمع میشود؛ مثل موجودیت و وجـود کـه یک واقـعیت و وجـودند و اعتباریت موجودیت را کنار میگذاریم، ولی اینجا نمیتوانیم اعتباریت وحدت را كنار بگذاريم، بلكه وحدت امري وراي وجود است، حالا نظر شما چيست؟ قبول داریم که وحدت ورای وجود است، ولی میگوییم حالا که ورای وجود شده این وجود، که تحقق پیدا کرده، واحد است یا نه؟ یعنی آیا وحدت بـرایش هست؟ پس مى پرسيم: وحدت موجود است يا معدوم؟ مى فرماييد: موجود است. اگر وحدت وجود يافت «للوحدة وجود»، در اين صورت آيا أن وجود واحد است يا غير واحد؟ مىفرماييد: واحد. سؤال: آيا براي وي وحدت متحقق است يا نه؟ ميهفرماييد: بـله، دارای وحدت است. نقل کلام میکنیم در آن وحدت و هکذا. پس اشکال من شیخ اشراق بر فرض مماشات در موجودیت و وجود در وجود و وحدت، به قوت خود باقی است. أخوند مى فرمايد: و بهذا به اين حرف اخير، كه «ربسما تكون مفهومات متعددة موجودة بوجود واحد» مىباشد جـواب شـيخ اشـراق داده مـىشود كـه شــما از يك حقیقت واحد مفاهیم زیادی اعتبار میکنید؛ مثل مفهوم وجود و مفهوم وحـدت کــه

مىتوانيد در يک وجود واحد جمع شوند مگر خود شما نمىفرماييد حقيقت عـالـم حق سبحانه بسيط الحقيقه و عين وجود است و اگر تركيب در أنجا بوده باشد افتقار و احتیاج پیش می آید و می گویید که دو مرکب نیست. از شما می پرسیم: این حقیقتی که مركب نيست آيا وجود هست؟ ميگوييد: بله. آيا نور هست؟ بله. آيا ظهور همه چيز به اوست و علم و عالم ميباشد؟ جواب ميدهيد: بله. آيا قادر است؟ بله. الي ماشاءالله، اسماء را از این وجود احدی لحاظ میکنید که منشأ انتزاع واقعی و حقیقی آنها وجود احدی است پس اگر چنین مطلبی را قبول دارید آیا از این کثرات وجود در خارج كثرت پيدا ميكند؟ جواب ميدهيد: نه. اگر همهٔ مفاهيم چنين هستند پس چرا وقتي نوبت به وحدت رسيده اين سخن را ميگوييد؟ و بهذا يندفع ما ذكره هذا الشيخ الجليل القدر في كتاب المشارعات و وصفه بالقوة و المتانة و هو قوله: إنا نتسامح با شما همراهيم و در موجودیت و وجود همانطور که شما گفتید میپذیریم مع من قال: السوجودیة نفس الوجود اینجا را سهلانگاری میکنیم و با شما همراهیم فنقول: الوجود و الوحدة حالهما في أنّهما ينبغي أن يكونا في الأعيان عندكم شما مي فرماييد وحدت هم در خارج تحقق دارد وجود هم در خارج تحقق دارد و أن كلًا منهما از این وجـود و وحـدت اعتبار عقلي عندنا. روى همان حرف خودش ايستاده است.

وهب، يعنى سلّمنا أنكم منعتم السلسلة الغير المتناهية في الوجود بأنّه هو الموجودية أنجا را از دست ما گرفتيد كه نفرماييد موجوديت و وجود اين را حق نداريد فلا شكّ أنّ الوجود و الوحدة مفهومهما مختلف نمى توانيد بفرماييد اينجا مثل موجوديت و وجودند كه يك چيزند و يعقل أحدهما دون الآخر حالا كه شده «أحدهما دون الآخر» نمى توانيد مثل موجوديت و وجود قياس كنيد و بفرماييد مآل موجوديت به وجود است و در متن واقع چيز است و نمى توانيد آنها را به يك حقيقت برگردانيد فلا يرجع أبداً معنى الوجود و لا معنى الوجود إلى الواحدة. فنقول: شيخ اشراق مى گويد: أذا كان الوجود موجوداً در خارج وجود تحقق پيدا كرد شما مى فرماييد وحدت هم

تحقق پیدا می کند کان له وحدة و إذا کانت الوحدة موجودة کان لها وجود که له برای این وجود وحدة أخری موجودة بوجود آخر و هکذا، فیلزم بالضرورة سلسلة مسترتبة غیر متناهیة که لازمهاش این است که وحدت تحقق پیدا کند من وجود وحدة و وحدة وجود متعاقباً باید وحدت وجود پیدا کند و وجود وحدت دیگر و لا یکفی أن یقال: نمی تواند مثل موجودیت وجود بفرمایید إن وحدة الوجود هو خود وجود است ولی در آنجا می فرمودید که موجودیت وجود خود وجود است. پس آنجا می توانید این دو رأ جمع کنید و جای تسامح بود اما اینجا نمی توانید بفرمایید: وحدة الوجود هو، وجود است، یا بفرمایید: أو وجود الوحدة هی همان وحدت است. نمی تواند دو چیز به حسب مفهوم متخالف یک چیز باشند فإن مفهوم الوجود غیر مفهوم الوحدة و لا یکون شیئان که مفهوم متخالف یک چیز باشند فإن مفهوم الوجود غیر مفهوم الوحدة و لا یکون شیئان که المرام که فرمود.

و بناؤه على خلاصة فرمايش اين است كه كسى كه قضية آخر «و ربما يكون...» را قبول نكند و بناؤه على أن المفهومات المختلفة لا يمكن أن تنتزع من مصداق واحد و ذات واحدة و بناى وى اين باشد كه مفاهيم مختلف را نتوان از يك مصداق انتزاع كرد و امتناع ذلك و حال اينكه غير مسلم كه شما فرموديد مفهومات عديده را نمى شود از يك ذات انتزاع كرد اين مورد پذيرش نيست فإن أمراً واحداً و حقيقة واحدة من حيثية واحدة ربما كان فرداً و مصداقاً لمفهومات متعددة و معان مختلفة مى شود ذات احدى بارى تعالى را بلكه ما دون او مفارقات را بلكه در نفس ناطقه انسانى، كه مجرد است، بارى تعالى را بلكه ما دون او مفارقات را بلكه در نفس ناطقه انسانى، كه مجرد است، خودش و عالم به خودش و معقول خودش و مدرك خودش و عالم به حقايقى و جواهرى است و، الى ماشاءالله، اسماء و صفاتى كه از يك حقيقت واحد گرفته و بر او حمل مى شود ككون وجود زيد معلولاً راست است و مرزوقاً و متعلقاً و اسامى ديگر فإن حمل مى شود ككون وجود زيد معلولاً راست است و مرزوقاً و متعلقاً و اسامى ديگر فإن

وحدت هم همینطور است حالا آقای زید واحد است یا کثیر است میفرمایید یک شخص واحد است و أنچه هم از او صادر ميشود همه را به يک حقيقت نسبت مي دهد و ميگويد: من با اين همه كثرات يك وحدت دارم؛ من واحد، و كثير هستم. اما لازم نیست دو تا تشخص و تعدد و دو حیثیت خارجی منحاز و ممتاز از یکدیگر داشته باشد و كاختلاف الصفات الحقيقية الإلهية بالاتر التي هي عـين الوجـود الأحـدي الإلهي باتفاق جميع الحكماء كه شما هم با ما همراهيد؛ يعنى جناب شيخ اشراق همراه است. و العاصل خلاصه، أن قضية أخر را دوباره تـقرير مـيكنيم: أنّ مـجرد تـعدد المفهومات لا يوجب أن تكون حقيقة كل منها و نحو وجوده غير حقيقة الآخر و وجـوده باشد الا بدلیل آخر غیر تعدد المفهوم پس در برخی جاها تعدد مفهومی وجود دارد و جمعشان را نشاید. پس از تنافر و تباین آنها میفهمیم که دو چیز هستند؛ مثلاً علت موجوده نمي تواند معلول هم باشد. پس آن دو بايد دو چيز باشند، زيـرا ايـن شـيء معطی و واهب است، در همان حیثیتی که واهب است دلالت بر دارایس وی دارد و نمي توان گفت از همين حيثيت همان هبه را متهب است و قبول مي كند. اگر قابل و متّهب است پس این دلالت بر فقر و ناداری وی میکند، و مثل محرک و متحرک از یک حیثیت که اگر محرک است جنبهٔ غنایی دارد و داراست و اگر متحرک است جنبهٔ قبولی دارد پس محرک جنبهٔ فعلی و متحرک جنبهٔ قبولی است و شیء واحد از یک حیثیت نمی تواند هم فاعل و هم قابل باشد پس یک وجود با یک حیثیت اگر دلیـل خارج اجازه ندهد که ما بگوییم این مفاهیم در یک موطن صدق بیاید حرفی است، ولى اگر به ما اجازه داد كه صدق بيايند چه اشكال دارد فاعل و قابل يك شخص باشد ولي به دو حيثيت.

سخنی جناب خواجه در شرح ۱شدامت دارد و آن این است که، این شخص طبیب است ولی اکنون مریض شد؛ یعنی بدنش مریض شده ولی عقلش و عملش و جانش و

١. نمط ٣، فصل ٧، ص ٣٢١ (چاپ دفتر نشر كتاب).

روحش و كمالي كه اندوخته سالم است؛ يعني اين شخص طبيب است و طب مربوط به آن سوی وی میباشد، بیماری و مریضی مربوط به بدنش است پس ایـن طبیب مي تواند خودش خودش را معالجه كند، زيرا در اينجا دو حيثيت موجود است: آنكه معالج است جان اوست و اینجا، که متعالج است، بدن اوست؛ مثل اینکه زید محرک است: آنکه محرک اوست و اینکه متحرک است بدن اوست و حیثیات تفاوت دارد. اگر می توان در یک موطن واحد به حیثیات گوناگون آن مراجعه کنیم و مانع عـقلی نباشد درست است و سخنی صحیح میهاشد اما اگر دلیل قائم شد که تباین و تنافر مفهومات طوری است که نمی تواند در یک موطن جمع شوند این حرفی دیگر است نه اینکه به صرف تغایر مفهومات بگوییم که باید تعدد وجودات داشته باشد إلا بدلیل آخر غير تعدد المفهوم و اختلافه به اختلاف و تعدد مفهوم و صرف تعدد و اخمتلاف نمي توان اين سخن را گفت كه، يوجب ضمير «يوجب» به دليل راجع است «أن تكون ذات كل واحد منها غير ذات الأخر.» اين حرفي است ديگر. حالا أن دليل ايجاب كرده و میگوید مفهومات نمیشود در یک جا جمع شوند و باید تعدد وجودی داشته باشند حرفي است ديگر، حالا شاهد مي آوريم.

و مما يؤيد هذا قول الشيخ الرئيس في الهيات الشفاه في بيان أن كون الشيء ... اين فرمايش شيخ را از الهيات شفاه نقل كرده است. الهيات شفاه تصحيح نشده و خيلى مشوش است<sup>1</sup>. در نمط سوم الشلاات بحث شريفي دربارهٔ اتحاد عاقل و معقول شيخ بيش آمد آنجا به عرض رسانديم كه قاطبهٔ حكما مطلقاً اتحاد عاقل و معقول را در

۱. ما پیش از این، حدود هشت سالی شغاه را همین جا خدمت آقایانی مباحثه می کردیم. بحمدالله الهیات شغاه من البدو الی الختم تصحیح شده هست، خیلی زحمت کشیدیم. برای تصحیح از این نوشته های طلبکی هم از بدو تا ختمش داریم و نسخه ای است خیلی مغتنم. اگر پیش آمده کسی بخواهد الهیات مصحّح با تعلیقات توضیحی ما جاب شود حاضر و آماده است و حیف است این آثار از بین برود. فصل ششم مقاله هشتم الهیات شفاه (ص ۲۲۳) الهیات رحلی شماره گذاری اش خیلی مشوش است، شماره گذاری کردیم باید زحمت بفرمایید شماره گذاری شود.

مجردات قائلند و هیچ اختلافی در آن نیست؛ یعنی از نفس و مافوق نفس قائل به اتحادند پس موضوع بحث به اتفاق همه أن است كه هر جوهر مجرد (يعني عقل)، عقل و تحاقل و معقول است با اینکه می فرمایید مفاهیم این الفاظ متغایرند عاقل غیر از معقول و معقول غیر از عاقل است اما در خارج این نفس ناطقه و این عقل و این روح و این ماورای طبیعت هر کدام یک حقیقت هستند پس ماکه میگوییم جوهر مجرد عقل و عاقل و معقول است این تعدداًور نیست بلکه یک حقیقت و یک واقعیت است. اختلافی که در اتحاد عاقل و معقول است، ان شاءالله، اگر خداوند توفیق عطا فرمود، در مرحلهٔ دهم کتاب ميآيد. و در آنـجا اخـتلاف ايـن است کـه، آيـا عـاقل مثلاً نفس ناطقه با علومي كـه كسب كـرده آيـا بـا ايـن عـلوم و مـعارف عـملي كـه از او پیاده می شود و عملی را که تحصیل می کند آیا این نفس ناطقهٔ مدرک، که عاقل است، با این معلومات خود اتحادی وجودی پیدا میکند یا نه؟ دعوا و نـزاع بـر سـر ايـن مطلب است. مطلب اول را هيچ كس اختلاف نـدارد. آن را هـمه بـالاتفاق قـبول دارنـدكـه اتـحاد عـاقل و معقول است و يك حـقيقت هـمهٔ أنها ميباشد. الأن بحث را روى قسمت اول ميبريم كه هر جوهر مجرد عقل است و عاقل و معقول، آیا این مفاهیم متعدد وجودات متعدد میآورد یا نه؟ ایس را از گفتار شیخ شاهد آورده است که آقای شیخ اشراق شما به صرف مفاهیم متعدد نمی توانید وجود آنها را متعدد بگیرید و چون در هر فنی حرف استوانه های فنّ مورد اعتبار و حجت است از این رو کلام شیخ الرئیس را آورده است که، اختلاف مفاهیم در عاقل و معقول ایجاب نمیکند که تعدد وجودی یابند و صرف این اختلاف، تعدد وجودي در خارج نمي آورد، بلكه شيخ در محرك و متحرك هم مي فرمايد كه صرف اختلاف آن دو در مفهوم، ایجاب نمیکند که تعدد وجودی یابد که در خارج دو چیز بوده باشد.

۱. شیخ رئیس اتحاد مزبور را ناممکن دانسته و البته شیخ، مثل برخی از موارد دیگر، از این نظر برگشته است.

سخن در نقد کلام شیخ اشراق بود که میگفت: \* اگر دربارهٔ وجود و موجودیت با شما مماشات کنیم و آن دو را یک چیز بشماریم، دربارهٔ وحدت و وجود چه میگویید که دو مفهوم متخالفند که هر کدام تحقق خارجی جداگانه را طالبند، پس اگر گفتیم این وجود واحد است، وحدت وی باید جداگانه تحقق داشته و هر چیز که در خارج تحقق یافت؛ یعنی وجود یافت، و این وجود وحدتی دارد؛ وحدت او یک طرف و وجود آن در طرف دیگر هر دو تحقق دارند، زیرا دو مفهوم تخالف و دو تحقق حارجی دارند و این سلاسل به جایی ختم نمی شود و هر چه که فرض تحقق عینی خارجی دارند و این سلاسل به جایی ختم نمی شود و هر چه که فرض تحقق عینی آنها مستلزم محالی است مفهومی اعتباری است پس اینها اموری ذهنی اعتباری

پاسخ: تنها اختلاف دو چیز در مفهوم باعث اختلاف در تحقق نیست، بلکه رواست که آنها در خارج دارای یک تحقق و یا دارای یک منتزع باشند. پس دلیل دیگری برای تعدد خارجی آنها لازم است و باید تنافی آنها را در تحقق خارجی فهمید؛ مثلاً چون یکی جنبهٔ فاعلی دارد و دیگری جنبهٔ قابلی، و در طول هم هستند، یا یکی واهب و دیگری متهب است و یا یکی محرک و دیگری متحرک است و سرانجام یکی از این عوامل تعدد در تحقق باعث شوند که یگانگی خارجی آنها را محال سازد یکی از این عوامل تعدد در تحقق باعث آن شود، لذا می توان مفاهیم و معانی متعدد از صقع یک حقیقت انتزاع کرد.

شیخ رئیس در الهیات شفاه اسخنی گفته است که آخوند آن را تأیید این سخن دانسته و لذا آن را ذکر کرده است. شیخ گفته است: صرف تغایر مفهوم عاقل بودن و معقول بودن به حسب مفهوم، دو چیز را در تحقق خارجی ایجاب نسمیکند، زیرا برهان دلالت میکند که جوهر مجرد عاقل و معقول است با آنکه دو چیز نیست، پس

<sup>\*</sup> درس صد و بيستم: تاريخ ۶۸/۸/۴

١. مقالة ٨. فصل ۶.

هم عاقلیت و هم معقولیت از یک چیز انتزاع میشود. جوهر مادی و موجودات مادی مثل زمین و آب و خاک... عاقل و عقل نیستند. جوهر مجرد مثل ملائکه، قوا، نفس ناطقه، بلکه جان حیوانات است که در همین کتاب بیان میشود. هر چند شیخ در ابتدا از مجرد بودن آن تأبّي داشت ولي بعد خود اعتراف به آن، و به تجرد برزخي آنها اقرار كرد. پس اگر جوهر مجرد باشد به اتفاق همه، عاقل به خود نيز ميباشد، گرچه موجودات مجرد قائم به دیگری مثل صور علمی مورد بحث و نظر است که آیا عقل و عاقل و معقولند. البته مراد از جوهر مجرد آن جوهری است که قائم به ذات باشد و در موضوعی نباشد و متکی به دیگری نباشد ولو واجببالغیر باشد، اگر چه محل داشته باشد، زیرا صور اعراض نیستند و موضوع ندارند ولی محل دارند. شیخ فرمود: جوهر مجرد عقل است و او همواره عالم به ذات خود ميباشد و مظهر ﴿لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَ لا نَــومه الله مــى باشد، ولو بــدنش خــوابـيده بـاشد ولى او بـيدار و هـوشيار بــه خویش است و تا او را صداکنی بیدار میشود، پس وی خواب نمیرود و او خود غافل نمیشود و آگاه به ذات است. پس جوهر مجرد عقل و عاقل، يعني عالم به خود و مدرک به ذات خود میباشد. پس وقتی وی عالم شد ذات وی معلوم و معقول و مدرک اوست بنابراین وی به ذات خود عالم و ذات وی برای او معلوم میباشد و خودش در نزد خدا حاضر است، و از خود غافل نیست. اکنون سؤال مى شود: عاقل كيست و معقول كدام است؟ عالم كدام است و معلوم كيست؟ پاسخ آن است که، همان که عاقل و عالم است همان معقول و معلوم است، دوگانگی در بین نیست. به صرف تعدد مفهومی نمی توان گفت که آنها در خارج باید متعدد باشند، بلکه یک شخص زید و یک ملکه، که جوهر مجرد است، هم عقل و هم عاقل و هم معقول است.

و چون در هر فن گفتار مردان آن فن و اساتید و اساطین و کارکشتگان آن فن مورد

١. بقره (٢) آية ٢٥٥.

استناد قرار میگیرد مُبرهِن مجاز است که برای تأیید گفتار خود از آنها شاهد بیاورد، گرچه برهان دارد.

و مما یؤید هذاگفتار ما را که صرف تعدد مفهوم ایجاب نمی کند تا منتزع آنها متعدد و دو چیز بوده باشند قول الشیخ الرئیس فی الهیات الشفاه بیان أن کون الشیء عاقلاً و معقولاً صرف اینکه عاقل و معقول دو مفهوم متعدند لا یوجب اثنینیة فی الذات و لا فی الاعتبار. مراد از این اعتبار تعدد به حسب مفهوم و تخالف آنها نیست، پس مراد از این اعتبار اعتبار مفهومی نیست، زیرا ورای مفهوم باید در خارج و یا نظیر آن تعدد داشته باشد و آلا اصلاً بحث ما در تعدد دو مفهوم متغایر است در اینکه آیا در خارج دو چیز را در تحقق لازم دارند و یا نه؟ دوگانگی در ذات معلوم است، دوگانگی در اعتبار، یعنی ورای تعدد مفهومی واقعیتی برای شیء بوده باشد که به حسب اعتبار دو چیز لحاظ گردد و هذا و ذاك شود نه فقط به حسب مفهوم متعدد باشند.

ابن ترکه در تمهید القواعد برای بیان مقاصد کتاب جد خود، یعنی رسالهٔ قواعد النوحید این سلسله از معانی و اصطلاحات فرهنگی قوم را معنا کرده است، چنان که در مرحلهٔ دهم، که بعد از آن به جوهر و اعراض می رسد که به غلط به طبیعیات مشهور است در حالی که آخوند تصریح می کند که ما در این کتاب طبیعیات نداریم در فصلی معانی لغات مستعمل در این فن را معنا می کند. بحث اعتبار را در آن کتاب عنوان کرد و تحقیقات شیرین و دل نشینی در آن کرده است که البته گفتیم که کتاب تمهید کتاب ناقلایی است، و مسائل بسیار مهم در آن بیان شده است.

پس مراد از «لا في الاعتبار» اعتبار مفهومي نيست و الا حرف و مدعاي ما در موردي است كه دو مفهوم متعدد باشند، و أن المتحرك إذا اقتضى شيئاً محركاً حركت فرع بر احتياج است و شيء از فقر و نداري به سوى دارايي حركت ميكند كه اگر خود داشته بود، تحصيل حاصل مي شد و محال بود، و همهٔ اين حركتها فرع بر احتياج

١. ر.ک: مقدمة تمهيداللتواعد تاگفتار ابوحامد.

است، و محرک وی به یک معنا علت غایی وی میباشد و به یک معنا فاعلی که وی را از نقص به کمال میکشاند محرک وی است؛ چه اینکه محرک غایی آن علت است، و معطى كمال بــه اوست أن المتحرك إذا اقتضى شيئاً محركاً لم تكن نفس هــذه الاقــتضاء توجب أن يكون شيئاً آخر؛ به صرف اينكه بـه نـظر اولى و ابـتدايـي مـتحرك مـحرك ميخواهد، به همين اندازه و صرف همين اقتضا ايجاب نميكند كه چيزي ديگر بايد محرک وی باشد و خود وی نمی تواند هم محرک و هم متحرک باشد و یا اقتضای این را ندارد که خود وی محرک باشد أو هو، یعنی خود متحرک، خودش محرک بـاشد. اکنون متحرک همین اندازه میگوید که من محرک میخواهم ولی اینکه خودش یا دیگری محرک باشد از این اقتضا ساکت است. بعد که این را بشکافیم می بینیم محرک باید دیگری بوده باشد. پس صرف این مفهوم اقتضا نمیکند که بگوییم تعدد مفهوم علت برای تعدد منتزع مفهوم نیست، ولی شما، جناب شیخ اشراق چنین اقتضایی را قائل شدید، در حالی که نفس این اقتضا آیجاب تعدد نمیکند بل نوع آخر من البحث حالاکه بیاییم محرک و متحرک را بشکافیم میبینیم باید دو چیز باشد یوجب ذلك، و یبیّن؛ یعنی نوع آخر از بحث مبین میسازد و مبرهن میدارد که غیر لازم است و یا غیر لازم نيست. ضمير در «يوجب و يبيّن» به نوع آخر بر ميگردد أنه من المحال أن ما يتحرك هو ما يحرّك، و لذلك چون صرف تبعدد مفهوم تبعدد منتزع أنبها را ايسجاب نمیکند لم یمتنع أن یتصور فریق لهم عدد یک فرقهای که عددی هستند و گروهی و جمعيتي هستند اين گروه تصور ميكنندكه أن في الأشياء شيئاً محركاً لذاته كه محرك و متحرک یکسی بوده باشند همین که متحرک است همین محرک است؛ یعنی شمیء ممحرک ذات خمودش است پس آن دو یک چیز باشد پس اگر در ابتدا برای این قوم با کثرتی که دارند چنین تصوری پیش بیاید نباید تعجب کرد، زيرا اقتضاى أن ذاتى نيست إلى وقت أن قام السرهان عملى استناعه تا به تدريج زیر و رو بکنند و بفهمند. شیء در حرکت و متحرک با حفظ وحدت و حیثیت

نمى تواند محرك هم باشد و لم يكن نفس تصور المحرّك و المتحرك يوجب ذلك كه بايد تعدد بوده باشد.

مثال دیگر: و کذلك المضافان دو چیز که دارای اضافه هستند صرف دو مضاف اقتضای دو چیز بودن نمی کند کذلك المضافان تعرف اثنینیتهما لأمر از خارج و به برهان می فهمیم. بعد از اینکه اضافه موجود شد اضافه طرفین می خواهد و بعد از زیر و رو کردن بحث اضافه می فهمیم که باید متعدد باشند لا لنفس النسبة و الإضافة المقروضة فی الذهن دانتهی. صرف نسبت و اضافه چنین اقتضا نمی کند پایان کلام شیخ.

أقول همينهايي كه به عرض رسانديم از زبان ايشان اكنون كلام شيخ را باز ميكند معنى كلامه، يعنى كلام شيخ: أنَّ مجرَّد اختلاف المعانى و المفهومات لا يقتضي أن تتعدُّد ذواتها، یعنی ذوات این معانی و مفهومات مختلف باشند. أو تتحد و یا این ذوات و مفهومات و معانى متحد بوده باشند بل يحتاج إلى استيناف نظر و برهان دوبــاره بــايد بحث و فحص كرد غير اختلاف المفهومات يقتضيان كه نظر و برهان اقتضاي تعدد أنها دارند يا نه تعددها تعدد اين مفهومات را أو وحدتها في الذات و الحقيقة يا ميگويند نه خير، با وحدت هم مصداق صدق مي آيد پس مثل قدرت و علم با وحدت مصداق مىسازند، و أن مفاهيم از يك ذات احدى مى توانند انتزاع شوند. مفاهيم گاهى مثل محرک و متحرک و معطی و متّهب است در این صورت باید دو چیز بوده باشد. پس باید مورد مفاهیم را دید که چگونه است؛ اگر تباین و تنافر بینشان هست جمع را نشاید و مصداق متغایر میخواهند و اگر جمع میشوند یک مصداق کافی است. پس به صرف تعدد در مفهوم نميتوان اثبات تغاير خارجي كرد فكما أنّ مفهوم التحريك غير مفهوم التحرّك و مفهوم الأبوة غير مفهوم البنوّة مضافان راكه فرمود فكذلك مفهوم العاقلية غير مفهوم المعقولية پس همة اين سه امر در اين جهت شريكند كه مفاهيمي مختلف هستند ابؤت و بنؤت و محرک و متحرک عاقلیت و معقولیت در این جهت شریکند پس از آنکه در این معنای تعدد مفهوم شریکند. اگر دربارهٔ این مفاهیم کاوش

کنیم متوجه میشویم که عاقلیت و معقولیت گرچه به حسب مفهوم متعددند ولی در یک موطن جمع میشوند اما محرک و متحرک حیثیت متعدد را طالبند و ابـوّت و بنؤت خواهان یک جهت جمع نیستند، بلکه به دو حیثیت نیازمندند. پس این معانی متعدد باید دربارهٔ آنها جستجو شود تا برهان و نظر چه حکمی نماید لکن النظر و البرهان قد حكما في القبيل الأولكه تحريك و تحرك و محرك و متحرك هست بتعدد الذوات دون الثاني در عاقليت و معقوليت. در آنجا مي فرمايد كه ابوت و بنوّت و امثال آن علاوه بر اختلاف مفهومي تعدد ذوات و حيثيات خارجي لازم دارنـد بــه خــلاف عاقلیت و معقولیت. بله، ما در وعای ذهن میگوییم که این از آن حیث که عاقل است غیر از آن حیث است که معقول است اما در واقع یک جوهر مجرد است و تعدد آن ناشی از حیث است و آن حیث روی مفاهیم آورده میشود و نه روی وجود بل حکما بأن عاقلية الذات المجردة عين معقوليتها بحسب الذات و الوجود مع اختلافهما بحسب المفهوم بلا شك و ريب ضابطة خوبي است. اينها اصول و امهاتي است كه آدم جمع و جور كند براى تأليف و تصنيف راهگشاست فاتقن ذلك المقام ضابطه را حفظ بـ فرما فإنّه قد زلّت فيه الأقدام. قدم شيخ اشراق هم لغزيده است. حال كه اين است در اثناي تأیید و فرمایش به گفتار شیخ اشراق بر می گردیم که در درس قبل فرمودید: «و بهذا يندفع ما ذكره الشيخ» به خصوص أن قاعدهاي هم كه «مما يتزلزل به هذه القاعدة».

فإذن انكشف وهن قاعدته اكنون دوباره به آن عبارت و به ضمایر و اسمای اشاره توجه كنید. این قاعده كه شیخ اشراق فرمود نادرست است ایشان دربارهٔ امكان و وجود و وجوب و وحدت و خلاصه در ضابطهاش «كل طبیعة عامیّة» یک حكم كرده است كه اینها تحقق خارجی ندارند و همه را با یک چوب رانده و یک كاسه كرده است. بیان شد كه كلام وی در وجود ناتمام است چنانكه در وحدت و وجوب ناتمام است، گرچه در امكان، سخن وی راهی دارد كه ما هم همراهیم و میگوییم در خارج تحقق ندارد، زیرا امكان نحوهٔ وجود رابطه است پس تحقق امكان در وجود رابط

است، نه وجود عيني محمولي في نفسه داشته باشد. اما شما همه را يک كاسه كرديد، زیرا در همهٔ طبایع عامی نمی توان گفت در خارج تحقق دارند، چون امکان در خارج محقق نیست اما خیلیها در خارج تأصّل واقعی دارند و اصل همه واقعیاتند: من جمله وجود و وجوب و وحدت. ولي قاعدهاي كه عنوان كرديد امكان را بـه خـوبي اثبات میکند ولی دست قاعده تان را از دامن برخی دیگر کو تاه است و به آن نمیرسد. پس أن عبارت أنجا اين مطلب را بيان ميكندكه، قـاعدة شـيخ وجـود و وحـدت و وجوب را شامل نميشود كه خودش هم توضيح داد كالوحدة و الوجود، زيرا اين امور صورت عینی خارجی داشته و منشأ آثارند، بلکه هر اثری از هر موطنی از اینهاست و ایشان در خارج اصالت واقعی دارند و إثباتها لعدمیته فی الخارج ضمیر «ها» در «لعدميته» به وصف برگردد؛ يعني أين قاعدهٔ عدميت اين امور را «في الخارج» اثبات میکند، پس قاعدهٔ شما چه میکند؟ در بعضی از امور ناتمام است و بعضی از امور را اثبات ميكند. بنابراين اثبات ميكند اين قاعده عدميت بعض را «في الخارج». مثلاً اين قاعدهٔ شما میگوید امکان در خارج عدم است و تحقق ندارد. این را اثبات میکند، اما آیا قاعده میگوید وحدت و وجود و وجوب هم در خارج عدمند و اثبات عدم آنها را مىكند؟ اين قاعده قدرت بر اثبات آن ندارد. از عدميت بعض در خارج كه امكان باشد چنین استفاده کردید که اگر امکان در خارج موجود بـوده بـاشـد لهوجـود و وجـود امكاني ممكن است و له إمكان، سپس اگر امكان وجود داشته باشد هـمينطور لازم ميآيد سلاسل متوالي و متعاقب وجودات و نتيجه ايـن مـيشود كـه چـنين چـيزي نمي تواند در خارج متحقق بوده باشد اين در مورد امكان راست است، ولي اين مطلب را ضابطه برای اموری که در خارج تحقق بالاصاله و عینی دارنید و منشأ هـر اثـری هستند، قرار دادید پس قاعده در وجود و وحدت ناتمام است، زیرا آنها در خارج تحقق دارند پس این قاعده عدمیت بعضی از این امور مثل امکان را در خارج اثبات ميكند و اين راست است، ولي فلا تأثير لها براي اين قاعده في ما سوى ذلك در غير اين بعض معدوم در خارج پس به همین اندازه که عدمیت برخی مثل امکان را ثابت میکند باعث تسری به دیگر مواردی که در خارج تحقق دارند نمی شود و عدمیت آنها را ثابت نمی کند و بیان کونها اعتباراً عقلیاً حالاکه این قاعده شما ثابت نمی کند که سوی ذلك البعض مثل امکان هستند و آنها هم اعتبار عقلی بوده باشند پس ضابطه، ضابطه نشد حالا که نشده فتجب الاستعانة بغیرها. دلیل بر اینکه معنای امکان چرا در خارج تحقق ندارد باید چیز دیگر باشد پس این ضابطه شما نادرست شده است اکنون قاعده بر عدم تحقق امکان چه باید باشد؟ و قد مرّت الإشارة إلی کیفیة لحوق هذه المعانی بالحقائق و الماهیات، فعلیك بحسن التأمل و قوة التدبر. بسلکه در آخر درس امروز، بالحقائق و الماهیات، فعلیك بحسن التأمل و قوة التدبر. بسلکه در آخر درس امروز، معدومات لذاتها بخلاصه باید گفت امکان و نظایرش «موجودات غیرها و جود محمولی نفسی خارجی ندارند.

ثم إنك قد علمت یک دلیل دیگر علاوه بر آنچه پیش گفتیم امكان در خارج تحقق ندارد گرچه مقدمات و جزئیات آن پیش تر گفته شده است و آن اینکه وصف متفرع بر موصوف است؛ اگر موصوف امری اعتباری باشد و در خارج متحقق نباشد به طریق اولی وصف وی نیز نمی تواند در خارج متحقق باشد و در موطن اعتبار وصف موصوف است. امکان صفت ماهیت می باشد، ماهیت مسمکن موصوف آن است و خود ماهیت امر اعتباری است که در خارج بالاصاله موجود نیست و تحقق خارجی ندارد و باید در کنف نور وجود خویش را نشان دهد پس خود وی که امری اعتباری گردید وصف وی، یعنی امکان به طریق اولی امری اعتباری است، پس تحصّل امکان و قیام آن به ذات خود ممکن نیست و باید تابع موصوف خود باشد ثم إنك قد علمت... عن انتسابها إلی الفاعل التام این را پیش تر دانستیم و معلوم آن ما، یعنی امکان نتصف به الماهیة المأخوذة علی هذا الوجه من حیث هی هی لا یکون أمراً عینیاً امکان نمی تواند امر عینی باشد برای اینکه وصف یک چنین موصوف کذایی است بل اعتباریاً.

دلیل دیگر: و أیضاً الإمكان دانستیم كه مفهومها سلبي. امكان سلب ضرورت طرفین است و السلوب بما هي سلوب لا حظ لها من الوجود لا عیناً و لا ذهناً همه حرفها روی امكان آمده است، زیرا وی تحقق فی نفسه ندارد، و وجود محمولی بالاصاله در خارج برای وی نیست پس در مورد امكان باید چنین گفت و البته قاعده این مطلب را ثابت نكرد، و دلیل در بین بود، زیرا قاعده كلی نیست.

و مما تفتضح به الفرقة المجادلة القائلة اين فرقه را در «تصالح اتفاقي» ذكر كرد كه اینها قائل بودند مواد ثلاث وجود خارجی دارند، و عین ماهیت هستند، چنانکه ماهیت هم عین وجود است. این فرقه اشاعره هستند که نظر به تحقق امکان در خارج دارند، ولی مشّای اصیل و افراد قوی در فن این فرمایش را ندارند. وانگهی ما داریم نقل قول میکنیم، چون حرف آنها خیلی مبتذل است ایشان با این بیان می خواهند اثبات تحقق امكان در خارج نمايند. اين حرف مبتذل اين است: معلول اول و مخلوق اول و عقل كل ممكن است و مي دانيم كه امكان مقدّم بر اوست، زيرا الشيء أمكن أوّلاً برای اینکه اگر اوّلاً واجب بوده باشد واجب است و اگر امتناع داشته باشد محال است پس شيء داراي امتناع بالذات ميشود و نمي تواند در خارج تحقق پيدا کند پس أمکن اوّلاً، پس شرایط تحقق أن در خارج وجود پیدا كرد «فوجب»؛ يمعني پس از تحقق شرايط وي در خارج، فياض على الاطلاق هم به او وجود ميدهد «فوجد» پس ترتيب این طور بود «أوّلاً أمكن» پیش از وجودش امكان است كه امكن «ثم وجب فوجد» پس امكان تقدم دارد بر خود شيء، زيرا بايد شيء ابتدا، امكان داشته باشد و امكان اول باشد. پس قبل از معلول اول باید امکان بوده باشد. آیا این آقایان متوجه این حرف خویش نیستند که اگر پیش از معلول اول بوده باشد آیا امکان واجب بالذات است یا مخلوق؟ پس ایشان امکان را معلول میدانند در این صورت عقل اول معلول اول نيست، بلكه معلول دوم است و امكان وي معلول اول است. البته ما در منظومه

خواندیم که «الشيء أمكن ثم وجب فوجد» اين امكان، يعني در وعاي ذهن وقـتي تحلیل شود و ماهیت را من حیث هی در نظر بگیریم و قبل از آنکه در این تحلیل ذهنی رنگ وجود عینی خارجی بگیرد برای او امکان است پس این احکام وعای ذهن است و تحلیل ذهنی ترتیب برای آن در نظر میگیرد نه اینکه در خارج چنین باشد. ولي اين سخن حكما را اشاعره متوجه نشدند و از اين سخن به گمان نـاروا افتادند که امکان ابتدا در خارج پیدا میکند، همانند دیگر کلمات وجودی که تحقق پيدا ميكنند و مما تفتضح به الفرقة المجادلة القائلة بكون الإمكان مـوجوداً عـينيّاً وراء الماهية دليل اين افتضاح النظر في المعلول الأول كه امكان پيش از معلول اول موجود هست و وجود عینی خارجی دارد و أنه معلول اول ممكن الوجود است، چرا؟ لأنه من الحوادث الذاتية عندهم مثل ديگر موجودات ما سوى الله حال كه معلول اول از ممكنات است فلابد و أن يمكن أولاً پس بايد امكان اولاً امكان داشته باشد ثم يوجد برای اینکه لأن ترجّح الوجود بالغیر حالا این وجود بالغیر در این جانب است و ایس وجود ترجح و وجود و تحقق بافت لأن ترجع الوجود بالغير لا يستصور إلا بسعد كسون الشيء ممكناً في نفسه، زيرا اگر واجب في نفسه بوده باشد معنا ندارد و اگر ممتنع بالذات بوده باشد نيز موجود نمي شود پس اول بايد في نفسه باشد فإذا فرمايش جناب آخوند در ردّ ایشان است، وی میفرماید: بنا بر فرمایش شما تقدم الإمکان علیه وقتی امكان بر اين معلول اول مقدم بوده باشد آيا اين امكان واجب است و يا ممتنع و يا ممكن؟ اگر بگوييد: ممكن است فإمكانه يكون ممكناً أيـضاً لاسـتحالة كـونه واجـباً بالذات، لكونه صفة متعلقة بغيره امكان صفت متعلق به غير است و واجب بالذات نيست و لا متناع تحقق واجبين دو واجب ممتنع است: ١. امكان واجب بالذات باشد؛ ٢. واجب الوجود و حق سبحانه فإذا كان ممكناً فلابد من مرجّع و علة حالا أن مرجح

١. شرح المنظومة، ص ٧٢ (چاپ سنگي) حاجي فرمود: ١الشيء قرّر فأمكن فاحتاج فأوجب فوجب فأوجد فوجد فحدث.٤

كيست كه شما فرموديد: «ترجّح الوجود بالغير» مرجّح كيست؟ فإن كان مرجّحه واجب الوجود بذاته فيلزم منه از اين قول دو محال لازم مي آيد محالان: أحدهما: كون الواحد بحيث يحصل منه الشيء و إمكانه اكر فاعل امكان بايد واجب الوجود بالذات باشد و فاعل ديگر نداريم تا فاعل امكان باشد پس اين واجب بالذات بدواً دو چيز آفريد: ۱. امکان؛ ۲. معلول ممکن. و این حرف با مباحثی که در پیش داریم نمیسازد؛ یعنی با «بسيط الحقيقة» و قاعدة «الواحد الأحدي لا يصدر منه إلا الواحد» سازگاري نـدارد، زیرا دو معلول، دو جزء و یا دو حیثیت منتهی به اجـزاء را طـالب است تـا از آن دو حیثیت دو معلول جداگانه صادر شود و واجب الوجود مرکب میشود پس دو معلول: امکان و عقل اول، نمی تواند از یک چیز صادر شود علاوه بر اینکه آن قاعدهٔ «الواحد لا يصدر منه إلا الواحد» اجازه نمي دهد. هر چند كه برگشت آن به تركيب است اگر بیش از واحد باشد أحدهما كون الواحد بحیث یحصل منه الشيء و إمكانه و حصول شيئين من واحد أن هم واحدى كه مبدأ بسيط احدى است يستدعي جهتين فيه در أن مبدأ واحد و هذا محال جرا؟ به دو جهت: «لا ستلزامه التركيب» و ديگر «الواحد لا يصدر منه الاالواحد، هر چند همان حرف راكه بشكافيم منتهى مىشودكه اگر اكثر من واحد بوده باشد يستلزم التركيب ولو اينكه مآل اين دو حرف يكي است، اما الآن در مقام تفصيل يكي «لاستلزامه التركيب» و ديگر «الواحد لا يصدر منه إلا الواحد في الذات الأحديه؛ ابن يك محال.

و الثانى: أن يكون إمكان الممكن بفعل فاعل اگر امكان فاعل ايجاد كند امكان بالغير مى شود، در حالى كه برهان اقامه شد كه امكان بالغير نداريم اگر اين امكان در خارج عينيت پيدا كند تحققش از ناحيه غير است پس امكان به فعل فاعل امكان بالغير است و امكان بالغير بى معناست فيكون إمكان الممكن معلّلاً بغيره، و قد علمت أن الإمكان لا يكون معلّلاً، فضلاً عن كونه معلّلاً بغير ذات الممكن. و ليس دارد براى خود كمك مى آورد و ليس لأحد منهم أن يقول: إن الإمكان لا يتقدم على المعلول الأول و سائر

الأزليات، فإنه يلزم أن يكون «فإنه» تعليل براى «ليس لأحد» است و تفريع بر حرف آن آقايان نيست «و ليس لأحد أن يقول: إن الإمكان» الآن به قول آن آقايان نقل مى كند كه كوششى در توجيه سخن خود كردند توجيه دوم خيلى مبتذل است، زيرا گفتند امكان در معلول اول و موجودات مجرد مقدم نيست، ولى در امور مادى امكان مقدم است. پس اين سخن تبعيض بين آنها قائل شده است. حرف دوم وى نيز كم از حرف اول نيست «إن الإمكان لا يتقدم على المعلول الأول و سائر الأزليات» امكان بر آنها مقدم نيست.

سؤال: مراد شما از امكان كدام امكان است؟ ١. امكان ذاتي در همة ما سوى الله مساوی است که مهر فقر بر پیشانی همه خورده است، خواه هیولای اولی و خواه عقل اول و بین آنها همهٔ موجودات در عین وجود امکان ذاتی دارند و علت مبقیهٔ نیاز آنها به مبدأ همانند علت موجدهٔ آنها امكان است و دم به دم ماهيات آنها نور وجود را طالب است وكرنه ايشان در كتم عدم ميمانند و وجود به آنها اين است كه «أنا بدّكم اللازم». قسم دیگر از امکان مخصوص یک سلسله از موجودات است ؛ یعنی موجوداتی که در حركت استكمالي اند، مثل دانه كندم كه رشد ميكند تا به كمالش برسد. يا آن حبه و آن نطفه و آن هسته و سرانجام موجود بالقوه، در حرکتند تا به کمال خود بـرسند. از چنین موجوداتی که در حرکت استکمالی بوده و دارای مسیر خاصی هستند و تخلف از آن مسیر ندارند، و راه و دین و غایت آنها معلوم بود و به سوی او میروند، استعدادی دارند و قوه و منهای را حایزند که با این استعداد این مسیر را طی میکنند، لذا اگر یک قطعه و پاره سنگی را به شکل هستهٔ هلو بتراشیم استعداد درخت هـلو شدن را ندارد ولو اینکه شکلش آن است و همینطور موجودات دیگر، لذا وقتی دانهٔ گندم بریان شد استعدادش را از دست میدهد، اینهایی که دارند به کمالشان میروند امکان استعدادی دارند و وحدت صنع با امکان استعدادی تأمین می شود. پس ایس موجودات مادي داراي امكان استعدادي هستند و البته ايشان با ديگر موجودات

مفارق در امکان ذاتی شریک هستند پس ایشان دو نوع امکان دارند. به عقول و ملائکه، مفارقات گویند، ولی مراد مفارق و جدا نیست، زیرا آنها باذن الله، مرسلات و مدبرات أمراً بوده و در کار هستند، ولی تعلق آنها به مادون، تعلق عنایی و تکمیلی است، چنانکه در منظومه، عنایت معنا شد که عنایت، یعنی توجه بالایی به پایینی و مادون برای پرورش. لذا در اصطلاحات روزمره وقتی بخواهیم به کسی بگوییم به ما محبت داری میگوییم شما به ما عنایت دارید. پس عنایت توجه مافوق به زیر دست است تا او را بپروراند، و لذا مفارقات به مادون توجه و تعلق عنایی دارند، ولی نفس به بدن تعلق استکمالی دارد، بنابراین مادیات دو نحو امکان دارند. مراد متکلمان کدام بک از آن دو است؟

و لیس لأحد منهم أن یقول: إن الإمكان لا یتقدم علی المعلول الأوّل و سائر الأزلیات، فإنه یلزم...\* اشاعره به عینیت امكان در خارج قائل شده بودند و در ادامه رد سخنان ایشان بودیم: «لیس لأحد منهم...» آیا با حفظ قول به خارجی بودن امكان می توانند بگویند امكان بر معلول اول مقدم نیست و چون سخن از معلول اول و پیشی گرفتن امكان بر وی بود و ما اعتراض بر آنها كرده بودیم لذا حرف معلول اول را در كنار دیگران به پیش كشید. اكنون آیا امكان قبل از معلول اول و امور ازلی دیگر هست، و یا معیت با آنها دارد و یا بعد از آنهاست. معیت امكان عینی با معلول اول مورد اشكال بود، زیرا دو چیز از واحد حقیقی صادر می شود و این با بسیط الحقیقه و قاعده الواحد سازگاری ندارد و باعث تعدد حیثیت و تركیب در مبدأ اول می شود و گفته شد كه «و هذا محال فی الذات الأحدیّة.» پس وجه معیت كنار رفت و چون معیت قبلاً و هذا محال فی الذات الأحدیّة.» پس وجه معیت کنار رفت و چون معیت قبلاً گذشت در این درس عنوان نفرمود. پس اگر آخوند می گوید یا باید مقدم باشد و یا گذشت در این درس عنوان نفرمود. پس اگر آخوند می گوید یا باید مقدم باشد و یا قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه قبل و بعد صحیح نیست، زیرا معیت نیز ممکن است و مندوحه قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه قبل و بعد صحیح نیست، زیرا معیت نیز ممکن است و مندوحه

<sup>\*</sup> درس صد و بیست و یکم: تاریخ ۹۸/۸/۶

داريم، صحيح نيست، و آخوند به اين وجه توجه داشت. پس از مقدم به مؤخر آمده و می گوییم: اگر امکان وجود خارجی یابد با معلول اول دو چیز می شود، در صورت تأخّر امکان در معلول اول برای معلول چه کاری میرسد، زیرا معلول اول به دلیل امكان مي تواند به مبدأ مستند باشد، و علت ربط به واجب همين امكان است. پس اگر شیء پیش از امکان موجود باشد، در حالی که امکان و ملاک احتیاج وی بعد می آید، پس وی در رتبهٔ خود باید یکی از مواد ثلاث را داشته باشد؛ یعنی خود معلول اول در رتبهٔ قبل از امکان، یعنی در رتبهٔ ذات خود یا واجب است و یا ممتنع، و چون مخلوق بالغير و واجب بالغير است ممكن است. پس تأخير امكان از رتبهٔ ذات بيمعناست در این صورت معیت و مؤخّر بودن امکان باطل شد بنابراین امکان باید سابق بر معلول اول باشد و چون وجود عینی دارد پس معلول اول، عقل اول نیست بلکه امکان است و چون موجود است و «له إمكان و ليس لأحد منهم» (اتكاي به «منهم» شود) اگر امكان در خارج وجود عینی دارد وی نمی تواند بگوید «أن یقول: إن الإمكان لا یتقدم علی المعلول الأول»؛ يعني نمي تواند بكويد: اكنون كه سبق امكان باطل است و معيت هم باعث تعدد معلول اول می شود و ترکیب در واجب را لازم دارد، ولی راه دیگری وجود دارد و آن این است که امکان مؤخر از معلول اول باشد. اما چرا صحیح نیست به تأخير امكان قائل شود؟ فإنه تعليل است براى «ليس لأحد». يلزم أن يكون الإمكان أنما يحصل بعد أن يوجد الشيء يكباركي از تقدم به بعد آمده است، چون بطلان معيت خیلی بین و روشن است، زیرا با معیت ترکیب در مبدأ لازم می آید. اکنون که در آن دو اشكال كرديد امكان بعد از معلول اول و يا در ساير موجودات موجود ميشود، حالا که تأخر دارد و قد اعترف بأن الممكنات لها حدوث ذاتي پس اگر امكان وجود عينياش بعد از معلول بوده باشد امكان معلول چه شده است؟ و معلول به چه نحوه واجب بالغير شد؟ امكان كه بعد از اوست و خودش در مرتبهٔ ذاتش آيـا واجب است و يــا ممتنع؟ در رتبهٔ ذات یکی از این دو بیشتر نمیتواند باشد و حال اینکه معلول غیر و

حادث و واجب بالغیر است و خود وی حدوث ذاتی ممکنات را معترف است و از طرفی معیت و تقدم مبتلا به اشکال است فإذن إمکانها متقدم علی وجوبها پس باز با این وجوه دوباره امکان مقدم شد و اشکالات بر او وارد می شود الذی یحصل لها بغیرها، إذ الوجوب بالغیر منوط بإمکان الشيء في نفسه. وجوب بالغیر برای امکانی که وجود عینی دارد و خود این امکان واجب بالغیر است، زیرا طبق کبرای کلی که هر شیء دو عنوان و دو وصف و دو حال دارد: ۱. حال ذاتی خود شیء؛ ۲. حال و وصف بالغیر عنوان و دو حال دارد: ۱. حال ذاتی خود شیء؛ ۲. حال و وصف بالغیر عنوان و دو حال دارد: ۱. حال ذاتی خود شیء؛ ۲. حال و وصف بالغیر عنوان دو حال بر دیگری مقدم است؟

پاسخ: حال ذاتی تقدم بر حال بالغیر، یعنی وجود دارد پس ابتدا باید ذاتی شیء تحقق پیدا کند؛ یعنی امکان پدید آید تا موجود بالغیر شود. امکان وجود عینی در خارج دارد پس دو حال دارد: ۱. وصف ذاتی وی که امکان عینی است؛ ۲. وجود این امکان، که بالغیر است و وصف ذاتی مقدم بر وجود بالغیر است. کیف و حال الشیء مراد از شیء إمکان عینی است و حال او امکان اوست فی نفسه من نفسه متقدم علی حاله من غیره؛ یعنی امکان وی قبل از وجود وی است و این تقدم امکان بر معلول اول بود که بطلانش گذشت.

حرف دیگر: و لا یمکن الاعتذار حرف موهون دیگر که اعتذار برای تحقق امکان در خارج است و آن اینکه دو گونه امکان داریم: امکان موجودات مفارق و ازلیات و معلول اول با آنها معیت دارد، ولی امکان امور مادی مقدم است. این هم پندار واهی است. اگر بحث ما در مواد ثلاث، یعنی امکان و وجوب و امتناع است معنای اینکه این امکان که از مواد ثلاث است دو معنا و دو گونه باشد و یک معنا در مجردات معیت داشته و در مادیات گونهٔ دیگر و سابق بر آنها باشد، اگر مراد آنها از امکان گونهٔ دیگر در مادیات امکان استعدادی است، این امکان استعدادی قسیم وجوب و امتناع نیست، مادیات امکان استعدادی قسیم وجوب و امتناع نیست، بلکه صفت عینی خارجی است و بحث ما در امکان قسیم آن دو در مواد ثلاث است

که به معنای لا ضرورت وجود و عدم است و این امکان همهٔ ما سوای واجب را زیر پر دارد. البته امکان به معنای دیگر داریم ولی ربطی به بحث مواد ثلاث ندارد.

و لا يمكن الاعتذار بما يقال: إن إمكان الأزليّات له معنى آخر غير الإمكان في غيرها. آن ازليات امكانشان يك معناى ديگر است و غير از امكان موجودات ديگر، و ايسن امكان وجود عينى دارد كه اشكالات مزبور بر وى فرود نمى آيد.

پاسخ: این امکان چه نوع امکانی است و غیر از این معنا چه معنایی می تواند باشد؟ فإن بیان آن است فإن الإمکان الحقیقی الذی هو قسیم الوجوب و الامتناع لا یخلو عنه شیء من المعلولات چه ازلیات چه غیر ازلیات کیف؟ سؤال: آیا ازلیات و مبدعات ممکن هستند؟ اگر ممکن هستند پس ایشان دارای همین امکان هستند پس کیف؟ و إن لم یکن الإبداعیات الدائمیة ممکنة فی ذاتها بالمعنی القسیم و اگر آن ممکن که قسیم واجب و ممتنع است للواجب و الممتنع را واجد نیستند پس در این صورت که ممکن به این معنای قسیم نیستند به حکم اینکه هیچ ماهیتی از این سه خالی نیست باید یا واجب باشد و یا ممتنع کانت واجبة بذاتها أو معتنعة بذاتها و لیس کذا. در حالی که آن ممکن باید واجب باشد. پس این پندار که امکان به معنای دیگر می شود و اشکالات تقدم و باید واجب باشد. پس این پندار که امکان به معنای دیگر می شود و اشکالات تقدم و معیت و تأخر در صورت عینی بودن وارد نمی شود صحیح نیست.

و كذا لا ينفع الاعتذار بما وجد في مسودات بقيت من الشيخ الرئيس سمّاها بالإنصاف و كذا لا ينفع الاعتذار جيست؟ «من أنّ وجود الحقّ الاوّل» بعضى از نسخ «جود» هم دارد، ولى معنا تغيير نمىكند.

در هر صورت باید طوری عبارت شیخ را معنا کنیم که مؤید گفتار کسانی شود که امکان را موجود در خارج بدانند اکنون عبارت شیخ را معنا کنیم: من أنّ وجود الحق

خوب بود که کتاب الإنصاف و الانصاف را داشتیم و نگاه میکردیم، ولی کتاب انصاف را نداریم. طلبه ای به
 کتاب فروشی رفته بود و انجال سید بن طاووس و مشاعر ملا صدرا و انصاف شیخ الرئیس را می خواست. گفت: اقبال داری؟ گفت: ندارم. پرسید: مشاعر داری؟ گفت: ندارم. گفت: انصاف داری؟ گفت: ندارم.

الأوّل لا يمكن المعلولات در اين كلمه «لا يمكن» بحث است كه چگونه بايد أن را خواند؟ اول، آیا از باب تفعیل است؛ «لا یمکّن؛ سلطه داد و به او قدرت داد» این معنای لغوى مناسب نيست. دوم، آيا از باب افعال است؟ در اين صورت «لا يُمكن» بـايد خواند، ولي آيا به معناي لغوي آن، كه روا بودن و جايز بودن است، بايد معنا كرد؟ اين معنا صحیح نیست. پس اگر از باب افعال است باید در فلسفه «یُمکن» را معنا کرد: «امکان اعطا کرد.»، زیرا اصطلاح قوم در این باب چنین است. پس اگر چه اصطلاحات هر فرقهای با معنای لغوی مناسبت دارد، و بویی و ارتباط با اصل لغت در آن موجود است، ولمي اصطلاح آنها بايد حفظ شود. در اين صورت طبق نظر مجادل در عيني بودن امكان، كلام بوعلى بايد چنين معنا شود: «لايمكن المعلولات»؛ يعنى «لا يعطى حق سبحانه الإمكان للمعلولات»؛ يبعني حتّى سبحان به معلولات امكان را اعطا نمیکند و نمی توان گفت به آنها امکنان داد. پس فرقهٔ قائل به عینی بودن امکنان میگوید: گفتار شیخ مؤید ماست، زیرا وی میگوید: «جود» و یا «وجود» حق به معلولات امكان را نمى دهد من تقدم «من» صلة «لا يمكن» نيست، بلكه تعليل است، و اگر «یمکّن» بخوانیم «من» صلهٔ وی میشود، ولی «أمكن من» در لغت معنا نمیدهد، بلكه «أمكنت الأرض» ؛ يعني كياه مكنان روييد. مكنان نوعي كياه است ولي اكنون حرف ما أن نيست. پس عبارت اين طور شد: يمكن المعلولات من تقدم الإمكان عليها خدای تعالی امکان به معلولات نمی دهد، زیرا خود امکان بر معلولات مقدم است. پس اگر امکان بر معلولات مقدم است جود حق به معلولات امکان نـميدهد، زيـرا امكان قبلاً براي آنها بود. پس امكان طبق نظر مجادل وجود قبلي از معلول اول دارد، پس سخن وي هم مؤيّد به گفتار شيخ شد.

اما اگر ما بخواهیم فرمایش شیخ را معنا کنیم میگوییم: در تحلیل و تقرّر ماهوی چنین است که شیء باید ممکن باشد «الشيء أمکن فوجب فوجد» و مراد شیخ نیز همیناست نه وجود عینی قبلی امکان بر ممکن. اکنون اگر از مجادل بهرسید: ایس

چگونه امکانی است؟ میگوید: این همان امکانی است که ما گفتیم به نحوهٔ دیگر و به معنای دیگر است و معنای امکان عقول و ازلیات غیر از امکان امور مادی است، پس گرچه ما نتوانیم و زبان برای بیان آن نتوانیم باز کنیم، ولی شیخ هم امکان را مقدم بر ممکن در امور ازلی گرفته است. اما چگونه امکانی است؟ همین امکانی است که شیخ گفت: پیش از این توضیحی برای این امکان ندارند. «من أنّ وجود الحق الأول لا يمكن المعلولات من»، يعنى به علت «تقدم الإمكان عليها» اين سخن وي را نفع نمى دهد، زيرا فإن الكلام ليس في التقدم الزماني از كلام شيخ مجادل تقدم زماني را فهمید یا تقدم ذاتی در تقرر اشیاء و ماهیات؟ در صورتی کلام شیخ شاهد میشود که شیخ تقدم زمانی و سبق زمانی امکان را بفرماید، در حالی که شیخ حال تقرر ماهوی را بیان میکند «الشیء أمکن ثم وجب»، زیرا در مفارقات زمان نیست تا تقدم زمانی مثل کاینات در آنها باشد و نیز امکان استعدادی ندارند تا امکان استعدادی بر آنها مقدم باشد پس چون امكان ذاتي است لذا تقدم زماني ممكن نيست فإن الكلام ليس في التقدم الزماني حتى يحصل الفرق المُبدَع و الكائن في سبق الإمكان عملي أحدهما دون الآخر در نمط چهارم و پنجم اشلالت گفته آمد که مشّاء به ماورای طبیعت، مبدعات میگویند و عالم اجرام علوی و افلاک را مخترعات خوانند و به مادون فلک قمر عالم عناصر و مکوّنات گویند. پس کائن، یعنی چیزی که کون و فساد دارد و مادون فلک قمر است، و امكان استعدادي مسبوق بر وجود شيء دارد. پس امكان استعدادي فراهم كنندهٔ معدات شيء و بيرون آمدن تدريجي قوه به فعليت را متكفل است. چنين امکان در ماورای طبیعت موجود نیست تا امکان آنها بر ایشان مقدم باشد پس تقدیم امکان بر ممکن در امکان استعدادی است پس به مجادل میگوییم: سخن در امکان استعدادی موجودات در کاینات نیست که بتواند در خارج موجود باشد و سبقت بر خود شيء ممكن داشته باشد، چون سخن در معلول اول است كه از مبدعات است، و او امکان ذاتی دارد و امکان ذاتی نمی تواند در خارج مقدم بر وجود معلول باشد «فإن

الكلام ليس في التقدم الزماني... في سبق الإمكان على أحدهما دون الأخر، اين سبق امكان، يعني امكان استعدادي «على أحدهما» بر كائن «دون الآخر» كه مبدعات بوده باشد إنما الكلام في التقدم بالذات او بالطبع أنكه عليت تامه است بالذات است و اكر عليّت ناقصه بوده باشد بالطبع است و لا شك أنّ الإمكان حالا اعتراض بر ايشان داريم أن الإمكان إذا كان أمراً في العين و الوجود بالغير مشروط بالإمكان في نفسه، در حالي كه نمیخواهیم اینجور بخوانیم؛ یعنی «وجود» را مبتدا و «مشروط» را خبر بگیریم، بلکه میخواهیم «مشروط» را خبر «امکان» بگیریم و وجود را به کسر بخوانیم «فی العين و الوجود» داراي يک معناست و «بالغير» را مفعول به واسطهٔ «کان» ميگيريم «و لا شك أن الإمكان إذا كان أمراً في العين و الوجود بالغير، مشروط بالإمكان في نفسه» امكان يك موجود در عين و خارج و در عين گرديد و وجود تحقق پيداكرد، و امكان بالغير شد؛ براي اينكه حرف شما اين است كه امكان وجود عيني خارجي دارد «مشروط بالإمكان في نفسه» خودش بايد ممكن بوده باشد تا وجود عيني خمارجمي داشته باشد پس اگر باید امکان وجود فی نفسه داشته باشد پس باید سخن بالا برای او دو حال و دو وصف باشد: ١. حال ذاتي وي كه امكان است؛ ٢. حال غيري وي كـه وجود اوست و ما بالذات مقدم بر ما في الغير است؛ زيـرا و مـا للشـيء مـن ذاتــه يتقدم على ماله من غيره سيما إذا كان ما له من غيره مشروطاً بما له من ذاته. اوصاف گوناگونند گاهی وصفی من ذاته است و گاهی من غیره است. وصف من ذاته مقدم بر من غیره است تا چه رسد به اینکه وصف من غیرهٔ وی مبتنی بر وصف من ذاته وي باشد؛ يعني بايد بالذات ممكن باشد كه وجود بىالغير پيدا كند. اصلاً وجود بالغير مبتنى بر اين وصف ذاتي وي است؛ البته ممكن است شيء داراي اوصافي باشد که بالغبر و بالذات باشند، ولي بر همديگر ترتّب نـداشـته بـاشند و بـه طـوري نباشند که این لازم وصف ذاتی آن وصف دیگر باشد، و بالغیر بر بالذات مترتب نباشد؛ چه به سیار اوصاف برای اشیاء میباشد اما گاهی وصف ذاتی طوری است که

وصف غیری مبتنی بر آن است پس وصف ذاتی باید تقدم داشته باشد و تقدم وی نیز شدید است.

فلا مخلص جواب «إذا» نيست، بلكه نتيجة عبارت است فلا مخلص من هذا الإشكال للقائلين بموجودية الإمكان ايشان حرف موجوديت امكان را بزند، ولى بايد همانند ما بكوييد إلا بالمصير إلى ما حققناه في الاعتذار عنهم و هو كون الإمكان و نظائره موجودات لغيرها معدومات في ذاتها مراد از «موجودات لغيرها» وجود به صورت رابط است مثل اينكه آنجا هم در ابتداى «احصاء و تنبيه» گفتيم: «و قد علّمناك ما فتح الله علينا من طريق القصد و سلوك الأمة الوسط في وجود هذه المعاني و أنها على أي سبيل تكون ثابته» در آنجا به اعتبار وجود رابطشان موجود بودند «و منفية معاً» به اعتبار وجود محمولي منفي بودند آن حرف را اكنون ميزند كيف؟ ولو كان للإمكان باز شماكه مي فرماييد وجود خارجي عيني دارد «كيف؟ ولو كان للإمكان باز شماكه مي فرماييد وجود خارجي عيني دارد «كيف؟ ولو كان للإمكان باز شماكه مي فرماييد وجود في نفسها و إن كانت و او وصليه حاصلة لغيرها كسائر الأعراض الخارجية التي لها صور في الأعيان لم يكن من لوازم الماهيات مع قطع النظر من ملاحظة الوجود و العدم معها اشكال ديگر بر قائلان به لوازم الماهيات مع قطع النظر من ملاحظة الوجود و العدم معها اشكال ديگر بر قائلان به حيثيت امكان.

اگر امکان وجود عینی داشته باشد گرچه به تبع محل موجود باشد، مثل اعراض که به تبع محل و موضوع خود تحقق دارند در این صورت با مباحث گذشته تنافی پیدا میکند که ماهیت من حیث هی در وی وجود و عدم اخذ نشده و عاری از آن دو است، و اگر بنا باشد امکان همانند اعراض به تبع موضوع موجود باشد پس باید ماهیت به نوعی تقرر پیدا کند تا به تبع آن بگوییم آن عرض است و این وصف و حال آن، و امکان به تشبیه به اعراض متحقق شده است، در حالی که ماهیت من حیث هی نه وجود دارد و نه عدم و نه وحدت و امثال آن، بلکه همانند همهٔ مفاهیم که در ذات خود خودشان هستند ماهیت چیزی جز خودش نیست «کیف؟ ولو کان للإمکان صورة

موجودة في نفسها» هر چند كه «و إن كانت حاصلة لغيرها كسائر الأعراض الخارجية التي لها صور في الأعيان» اعراض هم دامنة جوهر هستند و تحقق دارند اگر اينطور باشد «لم يكن من لوازم الماهيات مع قطع النظر من ملاحظة الوجود و العدم معها» شما فرمودید امکان از لوازم ماهیت است و فرمودید لازم به معنای مصطلح در علّت و معلول صحیح نیست و امکان ذاتی باب ایساغوجی نیست پس امکان لازم اوست؛ يعني لا ينفك از ماهيت، و لازم باب برهان است. اگر امكان چنين لازمي است ماهيت نیز وجود نگرفته است پس با آنکه وجود نگرفته چگونه امکان تحقق پیدا میکند؟ و اگر امکان مثل اعراض برای ماهیت باشد ماهیت تا موجود نشد، چگونه دارای امکان می شود؟ و اگر از قبل از وجود دارای این عرض باشد ماهیت من حیث هی موجود باشد، در حالي كه وجود و عدم خارج از ذات وي ميباشد. لأن لازم الماهيات مطلقاً، مثل زوجیت نسبت به اربعه که از آن دستبردار نیست. دربارهٔ این لزوم و کیفیت آن بحث كرديم. خلاصه اينكه از وي دستبردار نيست، پس اگر ميگويد: پيش از آنكه ماهیت وجود بگیرد باید امکان نداشته باشد به این جهت امکان را مثل اعراض جوهر برای ماهیت قرار دادید، در حالی که اعراض جوهر، دامنهٔ جوهر و بعد از وجود جوهرند لأن لازم الماهيات مطلقاً سواء بالمعنى المصطلح، يعنى اقتضا و عليت أم لا. يجب أن يكون أمراً عقلياً !. پس وجود خارجي نداشته باشد، بلكه دامنه اين شيء بوده باشد؛ مثل اعراض خارجي.

باز اشكال ديگر: و أيضاً لو كان لإمكان الممكن... اگر بگوييم امكان وجود عينى دارد، معناى آن اين است كه امكان ضرورت وجود پيدا كرده است چگونه امكان، كه لا ضرورت وجود شد؟ لو كان لإمكان الممكن صورة عينية لما أمكن نمى تواند ماهيت وجود و وجوب يابد لحوق الوجود و الوجوب بالغير للماهية، زيرا لأن لا ضرورة الوجود و العدم كه معنى امكان باشد إذا كان حالاً وجوديا

إسلاميه دامراً ندارد.

خارجیاً برای ماهیت به فرمایش شما لکان حالاً للماهیة الموجودة وقتی که امکان حال ماهیت موجوده شد فینا فی ضرورة أحدهما، یعنی وجود و یا عدم تا پس از این وجود و یا عدم بالغیر پیدا کند و آنگاه ضرورت پیدا کند و این ممکن نیست، بـرای ایـنکه وجود پیدا کرده التی هی آن ضرورتی که أیضاً صفة خارجیة، زیـرا الآن وجـود یـافته است.

نعم، إذا كان الإمكان صفة للماهية اكنون حرف خودمان را بيان ميكند. اكر مثل حرف ما را بزنيد صحيح است إذا كان الإمكان صفة للماهية باعتبار ملاحظتها في نفسها مع قطع النظر عما يستند إليه وجودها أو عدمها بفرماييد امكان صفتي براي ماهيت است که ماهیت من حیث هی بدون در نظر گرفتن وجود و عدم این صفت را داراست، و اکنون اگر ماهیت وجود و عدم یابد منافاتی با این وصف، یعنی با امکان ندارد. پس امکان با قطع نظر از ماهیت صفت آن است و وجود و عدم اگر برای ماهیت آید دیگر ماهیت من حیث هی نیست. پس این دو صفت دو موضوع دارند و تنافی بین این دو گونه اوصاف نیست پس امکان اول روی خود ماهیت من حیث هی رفته، ولی وجود و عدم روی مرتبهٔ دیگر ماهیت رفته است. وجود به لحاظ غیر عارض وی شده است، گویی دو موضوع ممتاز هستند. ولی اگر امکان همانند وجود برای ماهیت باشد و بگویید امکان وجود دارد پس ماهیت موجوده و امکان مثل عرض خارجی آن موجود است پس ضرورت وجود برای ماهیت در این حالت است. پس چگونه اثبات این عرض، یعنی اثبات امکان عینی برای ماهیت تحقق یافته میکنید؟ اگر امکان در مرتبهٔ وجود ثابت شود ضرورت در رتبهٔ قبل از وجود بـرای مـاهیت و لوازم آن تحقق ندارد پس صفت وي، يعني امكان هم نمي تواند تحقق عيني يابد، ولي بر مبناي ما ماهیت دو وصف دارد که در یک وصف مرتبهٔ ماهیت من حیث هی مورد نظر است و در مرتبهٔ دیگر وجود خارجی و عدم خارجی است. پس دو نعت با دو موضوع ممتاز پدید می آید و تنافی برداشته می شود، ولی شما امکان موجود را چگونه در

مرتبهٔ ماهیت میبرید و نیز اگر در رتبهٔ وجود آورید ماهیت در رتبهٔ خود بی امکان مي شود «نعم، إذا كان الإمكان صفة للماهية باعتبار ملاحظتها في نفسها مع قطع النظر عما يستند إليه وجودها أو عدمها» كه حرف ما باشد «فلا يُضر» بنده عبارت را اينجور میخوانم: اثبات را مفعول به مقدم میگیریم «وجودها أو عدمها» را فباعل مؤخر «فلا يُضر إثباتها» اثبات ابن صفت للماهية المأخوذة على هذا الوجه باعتبار ملاحظتها في نفسها اين وجه وجودها أو عدمها الحاصل لها لا من ذاتها، يعني كل واحد، يعني وجود و عدم الحاصلين كل واحد لا من ذاتها بل من غيرها؛ وجود و عدم حاصل براي ماهيت از ذات خود وی نیست بلکه از غیر است؛ یعنی ضرر نمی رساند که امکان را روی متن ماهیت ببریم و وجود و عدم هم بر روی مرتبهٔ دیگر ماهیت باشد و منافاتی پیش نمي أيد، اما بنا به فرمايش شما مضرّ است فبالحقيقة بنا بر حرف ما موضوع الوصفين كه یکی امکان که صفت برای خود ماهیت است و دیگری ضرورت وجود و ضرورت عدم که برای ماهیت در رتبهٔ خارج است فبالحقیقه موضوع الوصفین متعدد و ملحوق النعتين مختلف. البته بين وصف و نعت تفاوتي ميگذارند، اما اينجا عبارت دو چيز نیست این دو نعت و وصف لاحق بر دو موضوع شده است و لو اینکه یک ماهیت است.

أما ما قیل: وی خواست وصف امکان را برای ماهیت طوری معنا کند که امکان با ماهیت بوده باشد، اما اشکال این کلام این است که ماهیت را من حیث هی، و نیز وجود را من حیث هی لحاظ نمی نماید. ما در وجوب و امکان و امتناع حرفمان این بود که ماهیت نسبت به وجود ضرورت ندارد. حالا که ضرورت ندارد یک قسمت از معنای امکان درست شد و عدم هم نیز برای ماهیت ضرورت ندارد پس این دو لا ضرورت امکان است و گرنه اگر ضرورت وجود داشت وجوب و اگر ضرورت عدم داشت ممتنع بود. پس از دو سلب ضرورت امکان درست شد و آما ما قیل: إن الإمکان داشت ممتنع بود. پس از دو سلب ضرورت امکان درست شد و آما ما قیل: إن الإمکان داشت ممتنع بود. پس از دو سلب ضرورة عدمه الناشئین وجود و عدمی که ناشی للممکن عبارة عن لا ضرورة وجوده و لا ضرورة عدمه الناشئین وجود و عدمی که ناشی

از ذات هستند عن ذاته المقيسين إلى ذاته در قياس به ذات ممكن امكان ضرورت ندارد؛ یعنی اینکه این ماهیت است آیا وجود در متن این ماهیت خوابیده است و ضرورت دارد؟ آیا عدم در متن این ماهیت میباشد؟ پس آیا وجود و عدمی که از ناحیهٔ این ماهیت ناشی شده باشند؛ یعنی خود این ماهیت چنین باشد که وجود و عدم برایش ضرورت داشته باشد و جود و عدمی که از ناحیهٔ ماهیت است؛ یعنی آیا ماهیت اقتضای ذاتش وجود و عدم میباشد وجود و عدمی که ناشی از ا ین ماهیت میباشد؟ میگوییم: خیر. ذات ماهیت وجود و عدم خود را تقاضا ندارد و مقتضی آن دو نیست و همین معنای امکان است؛ یعنی ما باشیم و این ماهیت، ماهیت میگوید: نـه مـن اقتضای بودم را دارم نه اقتضای نبودم را. ظاهر این حرف مقداری بـه آن حـرفها نزدیک است، اما آخوند می فرماید: نباید اینجور معنا بفرمایید که وجودی که ناشی از ماهیت باشد؛ یعنی خود این ماهیت به وجود خود چنین نسبتی ندارد که بگوید نه وجود و نه عدم خود را ضرورت ندارم، بلکه ماهیت به نسبت به وجود و عدم مطلق چنین است نه وجود مقید به خودش. پس تعبیر شما نادرست است. این شمخص می گوید: معنای امکان این است که این ماهیت را که لحاظ می کنیم ماهیت می گوید: طبیعت من نه اقتضای وجودم را میکند و نه اقتضای عدمم را. آخوند میفرماید: این طوری نفرمایید. این معنای امکان نیست. این اقتضا نمیکند وجود داشتن و عدم داشتن را، یعنی وجود و عدم ناشی از او، محل بحث و معنای امکان نیست، ماهیت یک طرف وجود و عدم یک طرف، بخواهیم این دو را با همدیگر ربط بدهیم که انتساب وجود به ماهیت ضرورت ندارد، نه اینکه ماهیت میگوید: من بـرای خودم وجود بیاورم برایم ضرورت ندارد، و من برای خودم عدم بیاورم عدمم برای من ضرورت ندارد. اینطوری معنا نفرمایید. معنای امکان این نبود فسخافته ظاهرة، لأن مناط القسمة ماهيت را به واجب و ممكن و ممتنع قسمت ميكنيم، يعني ماهيت نسبت به مطلق وجود سه حالت دارد: إلى الواجب و الممكن و الممتنع حال الشيء بالقياس إلى طبیعة الوجود مطلقاً من دون تقییده بقید که این قید اضافه اش بکنید به ماهیت و مقایسته إلی شيء به آن ماهیت که از او منتهی است.

## اشكالات و تفصيات•

إن الذين يقولون... ربما احتجّوا...، «ربما احتجّوا» خبر «إن الذين» است. متكلمان در باب امور عامه، يعنى طبيعت عاميه كه «ما يبحث عنها في أمور العامة» كه عبارت از وجود و وحدت و امكان و نظاير آنهاست، قائلند كه آنها صورت عينى خارجى دارند و ادلهاى بر آن اقامه كردند. ابتدا ادلهٔ ايشان را مىگوييم. اين امور عامه را از همديگر جدا كنيد، وجود و وحدت و وجوب را از ديگر مفاهيم تميز دهيد، زيرا اين دو داراى تحقق خارجى و صورت خارجى هستند، ولى ديگر مفاهيم عام چنين نيستند. پس امكان را از آنها بيرون كنيد، و الا بايد امتناع را نيز تحقق عينى بدهيد، زيرا امتناع نيز همانند آن دو از عناصر عقود است. اكنون اگر از نقض به امتناع بگذريم و از امتناع چشم بپوشيم دربارهٔ امكان چه مىگوييد؟

متکلمان اشعری امکان و ممکن را یک کاسه کردهاند، زیرا در جهات مثل عینیت وجود و ماهیت که در خارج عین هم هستند قائلند که آنها عین خارج هستند پس امکان و ممکن در خارج یک چیز هستند، پس به طور کلی میگویند همهٔ جهات عین موجودات خارجی هستند، امکان عین ممکن و وجوب عین واجب است پس در امتناع نیز باید امتناع عین ممتنع باشد. اکنون از این مطلب گذشتیم و در باب خود امکان که بیشتر پافشاری دارند و آن را در خارج محقق میدانند بحث میکنیم؟ آیا امکان در خارج چگونه تحققی دارد؟ آیا مادی است و یا مجرد میباشد؟ آیا جوهر است و یا عرض؟ محمول بالضمیمه است و یا طور دیگر؟ ظرف تقرر وی در خارج است و یا عرض؟ محمول بالضمیمه است و یا طور دیگر؟ ظرف تقرر وی در خارج است و یا عرض؟ محمول بالضمیمه است و یا طور دیگر؟ ظرف تقرر وی در خارج است و یا عرض؟ محمول بالضمیمه است و یا طور دیگر؟ ظرف تقرر وی در خارج است؟ و در کدام موطن امکان را پیداکنیم؟ هر کدام از اعراض به نوعی در خارج

<sup>\*</sup> درس صد و بیست و دوم: تاریخ ۶۸۸۸۷.

تحقق دارند، کم و کیف و وضع و جده (یعنی «ریخت» در فارسی) به نحوی در خارج تحقق دارد و جود تحقق دارند و جوهر هم به نوعی متحقق است، اگر امکان در خارج تحقق دارد و جود آن در خارج چگونه است؟ و ظرف تقررش کجاست؟ بله، در ماورای طبیعت جا و ظرف نمی توان گفت، گرچه به دلیل انس ما به این نشأه احوال و اوصاف این عالم را در آنجا می آوریم و اینجا و آنجا به نوعی از توسع در آنجا به کار می رود. و الا جا و ظرف برای ماده موجود است نه در آنجا. پس تحقق امکان و تقرر آن در کجاست؟ مگر اینکه گفته شود امکان در خارج عین ممکن است که آن اشکال پیش می آید.

چهار دلیل برای ایشان در تحقق خارجی امکان میآورد، ولی، همانگونه که بیان شد، امکان را باید از وجوب و وجود و وحدت که در خارج هستند جداکرد إن الذین يقولون: إنَّ الإمكان و نظائره كالوجوب و الوجود و الشيئية و الوحدة همه را يك كــاسـه كرده است لها صورة في الأعيان در وجود و وجوب قبول داريم، ولي عيني بودن امکان و ظرف تقرر آن چیست؟ زیرا اعراض به نحوی وجود دارند و جوهر به نحوى، امكان از كدام مقوله است؟ درست است كه اين مفاهيم هويت زايد بر ذات ممكن دارند؛ ولى آيا زيادت به نحو محمول بالضميمه است؛ نظير بياض براي موضوع، که امکان ضمیمهٔ به شیء ممکن شود و یا محمول من صمیمه است که در وعای ذهن از شیء ممکن امکان را اعتبار کرده و برای آن حمل میکنیم. محمول بالضميمه را نادرست مي دانيد، زيرا امكان دامنهٔ وجود چه چيز مي تواند باشد؟ وانگهی دربارهٔ وجوب و وحدت و وجود محمول بالضمیمه معنا ندارد و صدق نمي آيد، زيرا آنها عين تحقق و تشخص اشياء هستند و ماهيات به تحقق و به اين رنگ متحقق و منصبغند. پس كلمات متكلمان مشوش بوده و اموري راكه با هم يك حكم ندارند یک حکم برای آنها آوردند، و در همه هویة زائدة فی الأعیان آوردهاند، در حالی که محمول بالضمیمه در ممکن صدق نمیکند. و در برخی دیگر عینیت صادق است، و نه زیادت در اعیان.

و الواجب و الموجود و الواحد الشيء اين آقايان ربما احتجوا على إثـبات دعـويهم بحجج: اكنون واهي بودن اين حجج روشن ميشود أولاها: أنا إذا حكمنا على الشيء بأنه ممكن في الأعيان ندرك تفرقة بين هذا و بين ما نحكم أنه ممكن في الذهن چرا امكان در خارج تحقق دارد؟ برای اینکه ما دو نحوه ادراک داریم. پس اینها دو نحو تقرر دارند که ما دو نحوه ادراک داریم؛ یعنی ادراک میکنیم که این شیء در خارج ممکن است و ادراک میکنیم که شیء در وعای ذهن ممکن است. جواب: در وعای ذهن چیزهایی ممكنند؛ مثلاً «بحر من زيبق»، امكان دارد كه در خارج تحقق داشته باشد. امكانش در وعاي ذهن است، اما «بحر من الماء» در خارج ممكن و متحقق است. پس دو نحو ممكن داريم: يك ممكن خارجي و يك ممكن ذهني و اينها اگر دو نحو تقرر نداشته باشند پس چگونه دو نحو ادراک داریم؟ پس یک امکان خارجی داریم و یک امکان در وعای ذهن، که در خارج میگویم این شیء ممکن خارجی است و چون شیء ممكن خارجي است امكان هم در خارج صورت عيني دارد. اشاعره ميگويند همانطور که وجود عین خارج است امکان هم عین ممکنات است در این صورت اشكال پيش مي آيد «تفرقة بين هذا» كه ممكن في الأعيان پس در خارج ممكن است «و بین ما نحکم»؛ یعنی «ندرك أنه ممكن فی الذهن» پس در دو موطن دو گونه و دو جور ادراك داريم فليس إلا أن الممكن الخارجي إمكانه في الخارج در قضية نخستين و الممكن الذهني إمكانه في الذهن در دومي و قس عليه نظائره؛ يعني مفهوم وجوب و دیگر مفاهیم را، همینطور قیاس کن. تا وی میگوید که امکان عین شیء ممکن است حرف وی تا اندازهای آب و رنگ دارد و گرنه همین قدر که امکان در خارج صورت ذهنی دارد وفق نمیدهد.

و ثانیتها حجت دوم أنه إن لم یکن الشيء ممکناً في الأعیان به هنگام ورود در بحث چنین گفته بود که چون در خارج امکان صورت عینی دارد، زیرا شیء در خارج ممکن است و امکان دست بردار نیست:

جدا هرگز نشد و الله أعلم سيه رويي زممكن در دو عالم و همهٔ ما سوی الله ممکن هستند، و علت نیاز به واجب تعالی همین امکان است که هم در ایجاد و هم در بقا نیاز آنها را تأمین میکند و لذاگفتند علت موجده علت مبقیه هم است. پس ممكن به طفيل وجود در خارج موجود است أنه إذا لم يكن الشميء ممكناً في الأعيان لكان اين شيء في الأعيان إما مستنعاً أو واجباً آخوند در نقض میگوید: همین سخن را در باب امتناع هم بگویید و چون ایـن سـخن را در آنـجا نميگوييد بنابراين بدانيد امكان مربوط به صورت عيني خارجي آنـها نـيست، بـلكه نحوهٔ تقرر آنها در ذهن و نفس ناطقه را در حال تجزیه و تحلیل بیان میکند. و در وعای ذهن نسبت وجود و ماهیت را در نظر میگیرد و در مقام ریشهیابی آنها چنین تجزیه و تحلیل و ترکیب میکند تا به سر اشیاء پی ببرد و امکان را از اینها استفاده ميكند و مفهوم وجوب را بيرون ميكشد إذ لا مخرج للشيء عن أحد هذه الأوصاف به هر حال مفاهيم از اين سه قسم به در نيستند و الا انقلاب در قسمت لازم مي آيد كه اشاره كرديم و از كشف المواددو نوع انقلاب را نقل كرديم: گاهي انقلاب ماده عناصر است و یک وقت انقلاب در قسمت است. قسمت انقلاب پذیر نیست. وقتی قسمت حقیقی و دایر بین نفی و اثبات شد کم و زیاد و دگرگون نـمیشود و انـقلاب پـیدا نمي نمايد «إذ لا مخرج شيء عن أحد هذه الأوصاف» اين ناظر است به انقلاب قسمت كه اكر چنين نباشد انقلاب قسمت لازم مي آيد ولو لم يكن موجوداً في الأعيان ممكن با حفظ ممکن بودن که امکان را به طفیل او پیاده کنیم لکان معدوماً وقتی که در خارج معدوم باشد پس شیء ممکن نیست و امکان ندارد. البته همین حرف در موارد دیگر هم مى آيد و در نهايت نتيجه مي كيرد كه «هذا تناقض مستحيل». ولو لم يكن شيء ممكن واحداً لكان كثيراً بقيه را هم به اين دو قياس كن فيلزم أن يكون المحكوم عليه أن مبتدا و موضوع و ممكني كه محكومٌ عليه بأنه ممكن أو موجود أو واحد في الأعيان ضروريٌّ وجودٍ أو ضروريٌّ عدمٍ؛ يعنى اگر وى ممكن نشد يا بر او

حکم ضرورت وجود بار است پس واجب است و یا ضرورت عدم بر او بار می شود؟
یعنی ممتنع می شود و اگر واحد نباشد باید کثیر باشد و معدوماً باز خبر «یکون»، و کثیراً
و هذا تناقض مستحیل. که شیء ممکن باید در خارج موجود باشد و اگر در خارج
تحقق نداشته باشد باید ضروری وجود و یا ضروری عدم باشد «و هذا تناقض
مستحیل.»

و ثانیتها: قهراً فکر دغـدغه دارد، چـون حـرف غـلط را نـفس نـاطقه بــه درسـتي نمي پذيرد. هرچه حرف و عمل صحيح و سالم باشد و كار انسان درست باشد نفس پذیرش بیشتری دارد پس به طور مطلق کلام حضرت خاتم ﷺ را آویزهٔ گوش قرار داده که «دع ما یریبك إلى مالا یریبك» ا هر چه بو مىدهد و دغدغه دارد، نفس آرامش ندارد. آن چیزی که حرف صحیح و درست و نفسالامری است و واقعیت دارد و آنجا نفس اضطراب ندارد دلهره و اعوجاج و انحراف در آن راه نـدارد، راحت بـه حـرف ميرسد. همين كه دارد از نفس الامريت خارج ميشود دلش به اضطراب ميافتد. لذا اگر کسی کسب کرده خیلی گردن فراز است ولی اگر دزدی کرده چه قدر دلهره دارد و اولین منتقم خودش از خودش میباشد و اولیـن عـذاب از نـاحیهٔ خـودش است و مىداند اين اضطراب و دلهره و دروغش چه بر سر خود او مى آورد و چه بـيچارگى برای خود او می آورد. پس «دع ما یریبك إلى ما لایـریبك»؛ یـعنی هـر چـه وسـوسه می آورد معلوم است دارای اشکال است و مطابق متن واقع و خارج نیست بـ ا ایــن سخنان ایشان دل آرام نیست و نمی پذیرد، حتی می خواهد حرف غلط آنها را بفهمد تا رد کند سرانجام باید در زحمت بیفتد.

و ثالثتها: دلیل سوم متکلمان لو کانت هذه الأشیاء محمولات ذهنیة اگر این اشیا فقط در ذهن باشند و صورت عینی نداشته بـاشند، و أوصافاً عقلیة لا أُموراً عـینیة کـه مـا

۱. عوالی اللتالی، ج ۱، ص ۳۹۴ و نیز مستدرک حاکم، بیع ج ۲، ص ۱۲. از امام حسن變 و نیز پیامبراکرمﷺ روایت شده است.

میگوییم فی ذوات الحقائق کان للذهن این ناموزون و نامربوط است اگر چنانچه این مفاهیم و این معانی و این امور فقط تحقق ذهنی داشته و در وعای ذهن باشند پس من در وعای ذهنم می توانم این مواد سه گانه را به همهٔ اشیاء نسبت بدهم پس امکان را به هر چیز می توانم نسبت بدهم و به واجب و ممتنع بگویم ممکنند. پس هر یک از این امور و طبایع عامی را به هر چه بخواهیم میتوانیم نسبت بدهیم، در حالی که صحیح نیست، بگوییم: آیا اگر مفهومی ذهنی شد بر هر چیز میتواند بار شود و به هر چیز نسبت پیداکند؟ و مثلاً امکان را به شریک الباری نسبت دهیم. مگر در منطق نخواندیم که هر قضیهای متشکل از تصور موضوع، تصور محمول، تصور نسبت و حکم بــه وقوع و يا لا وقوع نسبت است، مرحلهٔ چهارم فعل نفس بوده و به آن حكم ميگويند و تصدیق بنابر سخن صحیح همین مرحلهٔ چهارم است. پس تصدیق مرکب از چهار جزء نیست، بلکه همین حکم اخیر است که به انشای نفس بوده و امری بسیط است. پس اگر موضوع و محمولي در ذهن تصور شد و اين امور مزبور در وعاي ذهن تحقق یافتند به همین مقدار می توان آن را به هر چیز نسبت داد یا اینکه حکم بسیط نفس دارای ملاک و قاعدهای است. پس همین که چیزی در ذهن تحقق پیدا کرد تحقق و انتساب آن به موضوع خود نمي تواند ملاک تحقق در خارج باشد، علاوه آنکه تحقق خارجی این امور به چه نحو و چه گونهای از اعراض است؟ کان للذهن أن يضيفها ذهن مي تواند اموري را اسناد بدهد و اضافه كند بأيّة ماهية اتفقّت؛ يعني مي تواند وجوب را به ممكن هم اسناد بدهد و ممتنع را به واجب و امكان را بـه شـريكالبـاري، نـتيجه اين طور مي شود كه، فكان كل مفهوم و إن كان من الممتنعات كشريك الباري و اجتماع المنقيضين و العدم المطلق ممكناً. پس اينها را هم بفرماييدكه ممكن است چون بنا شده که امکان را بتوانیم به همهٔ اینها نسبت بدهیم. لذا به وی میگوییم چون بد معناکردی چنين نتيجه گرفتي:

چون به چشمت داشتي شيشه كبود زين سبب عالم كبودت مينمود

این برداشت از خودت میباشد، زیرا چه نسبتی در وعای ذهن بین این امور با این معانی هست و قس علیه غیره.

و رابعتها: أن سه حجت براي هـمهٔ ايـن طبيعت عـامي بـود (ولي دليـل چـهارم محصوص به امكان است) مختصة بالإمكان: و هو أنّ كل حادث يجب أن يسبقه الإمكان این جمله درست است که هر حادثی باید امکان بر او سابق باشد، اما چون کلمهٔ حادث لفظ مشترک است و حادث به حادث زمانی و ذاتی تقسیم میشود مراد شما کندام حادث است؟ مثلاً در «العالم قديم» كبراي كلى داريم؛ «كل قديم مستغن عن المؤثر» عرض کردیم این دو لفظ قدیم اشتراک لفظی دارند و صغری و کبری از نظر ظاهر در همه مندرج میشوند، ولی در واقع با هم ارتباطی ندارد و تنها لفظ مشترک باعث توهم تكرر حد وسط شده است، ولي عقل ميگويد حد وسط تكرار نشده است. در «العالم قديم» أن قديم زماني است و در «كل قديم مستغن عن المؤثر» مراد قديم ذاتي مثل حق سبحانه است و قديم جز او نداريم و بقيه هم قديم زماني انـد. ايـنجا الآن قضیهای آوردید که «کل حادث یجب آن بسبقه الامکان» در این حرفی نیست پس یک كلمهٔ سبق و كلمهٔ امكان و حادث در بحث خود آوريد: آن حادثي كه بايد امكان بر او سابق باشد حادث زمانی است، و هر حادث زمانی باید مسبوق به امکان باشد. در کلمهٔ «سبق» هم دو معنا موجود است: ۱. سبق امکان ذاتی در وعای ذهن، در ایس جملهٔ فلاسفه كه «الشيء أمكن فتقرر فوجب فوجد»؛ ٢. سبق امكان استعدادي در خارج مثل وجود امکان استعداد در حبّه برای گندم شدن. پس وی مسلّم دارای مقدماتی بود که روییده است بنابراین حادث زمانی مسبوق به امکان استعدادی است و ایس جمله راست است و امكان استعدادي غير از امكان ذاتي محل بحث است و اين را هم قبول دارید، ولی حادث به حدوث ذاتی و قدیم زمانی مثل مفارقات دارای امکان استعدادی نیستند و امکان استعدادی بر آنها سبقت ندارد، زیرا مختص به مادیات در حال حركت استكمالي است، ولي أنها حركت استكمالي ندارند و تعلق تكميلي أنها

باعث استكمال أنها نيست، بلكه أنها ير هستند و فعليت محض دارند و حركت در آنها راه ندارد. ولي نفس ناطقه ابداعي نيست و در وي ﴿ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ اِلَّا مَا سَعَيٰ ﴾ بياده می شود. پس وی باید راه برود و حرکت کند، کسب و حضور و مراقبت داشته باشد و استاد خدمت كند مطالعه كند و دار دار كسب است و حقيقت هم ندارد «إقبرأ وارق» بخوان و بالا برو دیگر تا همت چه بوده باشد سیر هر کس تا کمال او بود؛ اما مفارقات پُرند. سید علی خان مدنی، رضوان الله علیه، <sup>۱</sup> در شرح صحیفهٔ سید السـاجدین ﷺ روایتی از زبان اهل عصمت نقل میکند که ملائکه صمدند و ارواح و عقول و ماورای طبيعت صمدند و حضرت سيدالشهداء و امام باقر در حديث توجيد صدوق" فرمودند: «الصمد الذي لا جوف له»؛ يعني جا خالي ندارد. مثل نفس ناطقه نيست كه خالی بوده باشد و راه بیفتد تا کمال پیداکند. آنچه در حرکت استکمالی است بالقوه بوده و صمد نیست ولی ملائکه صمدند؛ منتها جناب میر، همانطور که در تعبیر واجب بالذات و واجب بالغير داريم، در تعبير حق سبحان وي را به «الصمد الحقيقي» متصف ميكند تا با قيد حقيقي ملائكه را بيرون كند، ولي صمد بودن ملائكه بالغير است؛ مثل واجب بالغير. پس حادث به حدوث زماني مسبوق به امكان استعدادي است، ولي مبدعات چنين امكاني ندارند، زيرا پـرند پس شـما در امكـان و سـبق و حدوث كدام معنا را اراده كرديد «أن كل حادث يجب أن يسبقه الإمكان». در منطق فرمودند: در مقام تعریف باید از الفاظ مشترک اجتناب شود تا سبب انحراف دیگران نشود، در حالي كه اين جمله چند معنا دارد و نتيجهٔ آن اين است كه امكان در خارج تحقق دارد.

و رابعتها: مختصة بالإمكان: و هو أن كل حادث يجب أن يسبقه الإمكان و لا يوجده الفاعل فاعل به معناى معطى الوجود به اصطلاح فلسفى مراد است إلا، لأنه ممكن في

۱. ریاض السالکین، ص۹۰ (چاپ سنگی).

۲. توجد صدری، ص۹۰.

الأعيان وقتى وي امكان ذاتي دارد حق سبحانه فياض عـلى الاطـلاق است و هـيچ مستعدی را محروم نمیکند. در کتابهای پیشتر خواندیم لفظ حرمان را بـه کـار ميبريم و ميگوييم فلاني محروم شده است پس لفظ را به زبان مي آوريم ولي وقتي زیر و رو کنیم میبینیم که محروم بودن معنا ندارد هر کسی به قدر استعداد خودش به او میدهند و میبخشند. کدام شخص حرکت کرد، و گفت: من آمدم، و چه کسی به درستی الله گفت و لبیک نشنید. کیست که کرد و مزد نگرفت. پس چه کسی حرمان دارد. به لفظ میگوییم که فلانی محروم شده است، ولی چه کسی وی را محروم کرده است. بلکه وی کار نکرده و زحمت نکشیده و به راه نیفتاده است. پس اگر وی آمادهٔ وجود شد خلعت وجود را به او میپوشانند و لا یوجده الفاعل إلا، لأنــه مــمکن فــی الاعيان لا، لأنه ممكن في الذهن به دليل امكان ذهني چيزي موجود نـميشود، بـلكه امکان خارجی باعث اعطای وجود به وی میشود. آیا این دلیـل بـر تـحقق عـینی و صورت داشتن عینی امکان در خارج است؟ مگر اینکه مراد از امکان به نظر متکلمان ممکن باشد که وجهی دارد فحسب شما میگویید فقط در وعای ذهن تقرر دارد نه در خارج و إلا ما حصل له تحقق إلا في الذهن اكر فقط در ذهن باشد پس بايد در ذهن تقرر داشته باشد و نبايد در خارج موجود ممكن موجود باشد فما وجد في الخارج فلابد من أن يكون له إمكان في الخارج. پس اكنون نتيجه ميگيرد. البته اين شيء ممكن در خارج موجود است و ذهن آن را تحلیل میبرد و میگوید: «له إمكان» و راست است آنها ممکنند، اما موضوع بحث در این است که امکان را میخواهید در خارج صورت عینی بدهید. شیء ممکن در خارج موجود باشد یک حرف است صورت عینی امکان در خارج متحقق باشد حرف ديگر است. اين بود چهار حجت آقايان.

و هذه الحجج أقوى ما يمكن أن يذكر من قبلهم قوى ترين ادلهاى كه متكلمان مى توانند داشته باشند همين چند دليل است: في كون الإمكان و سائر الأمور العقلية و الأوصاف الذهنية كه همه را يك كاسه كردند التي تجري مجراه كه أنها هم به مجراى

امكان جارى هستند لها صورة عينية، لكن لطالب الحق أن يدفع هذه الاحتجاجات بأن المسلم هو أن الإمكان و نحوه أمور زائدة على الحقائق التي أضيفت هي إليها في العقل. كلمة «في العقل» متعلق به «زائدة» است؛ يعنى امكان و نحو آن امور زايد به موجوداتي اند كه به آنها نسبت مي دهيم؛ يعنى در ذهن و تحليل عقلى اين امور بر حقايق زايد است. «بأن العقل» بيان زايدة بودن تحليل ذهنى اين حقايق إذا لاحظ ماهية الإنسان أو غيرها مثلاً وجدها في حدّ نفسها بحيث لم يكن الإمكان ذاتها مثل حيوان ناطق نسبت به انسان أو ذاتيها كه ذاتى منسوب به ذات، يعنى جزء مثل حيوان تنها و ناطق تنها پس «ذاتيها»، يعنى «جزئها». و كذا سائر النعوت اختصاص به امكان ندارد، اوصاف ديگر هم همين طورند، التي ليست نفس الماهية و لا جزءها تصريح فرمود.

و اما آن مدعایی که آقایان دارند: و آما آن هذه الأمور الزائدة امکان و نظایرش لها صور فی الأعیان که ثابت نفرمودند فغیر مسلّم، اللهم مگر در میان اینها وجوب و وجود و وحدت این طور است. اینها در خارج، محض تشخص و متن اعیان و حقیقة الحقایق و صورة الصورند، اما شما همه را یک کاسه کردید، همین جور حق و باطل را در هم ریختید اللهم فی النعت الذی هو الوجود، و کذا الوحدة الشخصیة آن هم همین طور در خارج تحقق دارد التی هی نفس حقیقة الوجود؛ یعنی و حدت شخصی که منظومه فرمودید: و خدات را که تقسیم کردید به و حدتی می رسیم که آن مظهر اتم و اکمل حقیقت عالم است. فرمودید: نفس ناطقه است، لها و حدة ظلّیة، و بالاتر از آن ذات محیط بر همه است. «و المحیط» از اسمای مستأثرهٔ الهی است گرچه انسان نیز محیط می شود و اتصاف به صادر نخستین پیدا می کند؛ یعنی انسان کامل و امام در علم به آن مرحله می رسد. این اسم شریف الهی، یعنی انسان اگر وجودش را مواظب باشد و آن را آلوده و کثیف نکند، دین و کتاب خود را در خود پیاده کند دارای و حدت حقه مرحله می رسد. این اسم شریف الهی، یعنی انسان اگر وجودش را مواظب باشد و آن

حقیقیهٔ ظلیه می شود پس وحدت حقهٔ حقیقیهٔ صمدیه، مال آن حقیقت است، از اسمای مستأثره اوست.

ای دل به کوی دوستگذاری نمیکنی اسباب، جمع داری و کاری نمیکنی تور شکار به این عظمت داری که می توانی ما سوی الله را شکار کنی و شکارچی نیستی و کذا الوحدة الشخصیة التی هی نفس حقیقة الوجود عند الراسخین ببرهان خاص بالوجود. از راه برهان به پیش می رویم و در نهایت به برهان صدیقین می رسیم که نظام هستی یکپارچه می گوید:

گر بشكافند سراياي من جز تو نيابند در اعضاي من

آن برهان صدیقین لسان صدق نظام هستی است که، إن شاءالله، بیان می شود «ببرهان خاص بالوجود» اینها به جای خود درست اما آن براهین نمی تواند اثبات وی کند. پس نه وجود را براهین شما اثبات می کند و نه ادعای شما دربارهٔ امکان را. البته برهان صدیقین و راسخین فی العلم اثبات عینیت وجود می کند، ولی برای مدعای شما کاری نمی رسد و لا تأثیر لشیء من هذه العجج فی آن للوجود صورة فی الأعیان پس مطلقا براهین شما کاری برای خارجی بودن وجود نمی رسد، چنان که مدعیات دیگر شما نیز اثبات نمی شود، و البته براهین اصالت وجود و وحدت و وجود براهین دیگری است بل هو مما حصلناه بإلهام غیبی و تأییده ملکوتی و إمداد علوی و توفیق دیگری است بل هو مما حصلناه بإلهام غیبی و تأییده ملکوتی و إمداد علوی و توفیق سماوی. اصالت وجود باید به آن نحوه درست شود نه به این فرمایش های کذایی چند پهلو.

قول من قال: در حجت اولى قائل گفت ما در ذهن و در خارج دو گونه حكم داريم لذا اين ممكن في الخارج با اين ممكن في الذهن دو نحوه امكان در دو موطن بايد داشته باشد پس امكان بايد در خارج موجود باشد «و قول من قال:» در حجت اولى إنه ممكن أو موجود في الأعيان در مقابل آن اذهان و متفرع بر آن فرموديد فيستدعي أن يكون إمكانه أو وجوده في الأعيان اين خبر قول است؛ يعنى «قول من قال غير صحيح»،

چرا؟ إذ لا يلزم من صحة حكمنا في الأعيان على شيء بأنه ممكن أن يكون إمكانه واقعاً في الأعيان شما خارج و ذهن را با هم قياس ميكرديد ما يك قياس خارجي داريم كه ممكن في الأعيان و نيز در مقابل أن ممكن في الاذهان قرار دارد لذا گفتيد پس امكان در خارج صورت عيني دارد إذ لا يلزم من صحة حكمنا على شيء بأنه ممكن في الأعيان أن يكون إمكانه واقعاً في الأعيان به همين اندازه كه ما گفتيم اين شيء ممكن است في الأعيان؛ يعني امكان كه نسبت و جهت و عنصر قضيه است. پس اين نسبت در خارج صورت عینی دارد شاید نظرش این باشد که امکان، یعنی عین ممکن است این یک حرفي ديگر است و اشكالات بر او فراوان است. لما علمت من أنّ الوجود الرابط كه امكان وجود رابط دارد قد يفترق من الوجود في نفسه للشيء شما ميخواهيد بــه او وجود في نفسه و صورت عيني خارجي بدهيد بل الممكن محكوم عليه است من قبل الذهن أنه في الأعيان ممكن؛ يعني چون ذهن حكم ميكند كه ممكن در خارج است همین قدر کما مرّکه در خارج ممکن موجود است، ولی ذهن ممکن را تحلیل، و وجود رابط برای امکان بین موضوع و محمول ثابت میکند، و کیفیت این وجود رابط امكان است. پس اولاً، فرق بين وجود رابط و محمولي بگذاريم و محكوم عليه أيضاً من قبله أنه في الذهن ممكن و محكوم آن در ذهن فالإمكان صفة ذهنية أي نحو وجودها الخاص به في الذهن است لكن يضيفها العقل تارة إلى ما في الخارج و تارة إلى ما في الذهن و تارة يحكم حكماً مطلقاً بتساوي النسبة إلى العين و الذهن. اينطور در وعــاى ذهن اسناد میدهد. شما فرمودید: اگر در خارج تحقق نداشته باشد ممکن «یجب أن یکون واجباً أو ممتنعاً» اگر سخن در عناصر عقود است، چرا تنها در ممکن چنین میگوید: دربارهٔ ممتنع هم همین سخن را بگویید؟ پس اگر در امتناع پیاده نمیشود پس بدانید که مفهوم در وعای ذهنی و تحلیل فکری و عقلی را با حقایق خمارجسی اشتباه ميگيريد و كما لا يتأتي أي لا يتحصل لأحد أن يزعم أن الامتناع به جاي امكان امتناع بياوريد إن لم تكن له صورة في الأعيان لم يكن الممتنع في الأعيان ممتنعاً فيه در

خارج و در اعيان و إن لم يكن له امتناع في الأعيان لكان إما واجباً أو ممكناً راه ندارد. فكذا ليس له أن يقول ما ذكر في العجة الثانية مي بينيد در امتناع هم همين طور است بس يك جانبه قياس كرديد بل الامتناع و الوجوب و الإمكان حالها واحد في أنها من الأوصاف العقلية التي لا صورة لها في الأعيان مع اتصاف الأشياء بها في الأعيان و الأذهان جميعاً. بس امكان از معقولات ثاني به اصطلاح فلسفى است، زيرا معقولات ثاني به اصطلاح فلسفى عروض در ذهن دارند اما ظرف اتصاف آنها در خارج است و در معقولات منطقى عروض و اتصاف هر دو در ذهن است. اينجا اين طور شده عروض در ذهن است، اينجا اين طور شده عروض در ذهن است، ولي اين موضوع، محكوم عليه اين صفت در خارج است، ولي در ذهن تحليل و تجزيه و تفريق مي شود به اينكه إما هذا الشيء ممكن أو واجب أو ممتنع كذا و كذا. اينها ظرف اتصافشان در وعاى خارج است پس مي شود از معقولات ثاني به اصطلاح فلسفى. اين مقدمه است براى رد حرف شيخ اشراق فبطلت الحجة الأولى و الثانية.

و أما ما وجد في المعلاد مات لصاحب الإشراق.... \* تاكنون معلوم گرديد كه امتناع و وجوب و امكان از اوصاف عقلى هستند، و دو وصف دارند: ١. اوصاف عقلى كه در اعيان وجود ندارند؛ ٢. اشياء در اذهان و اعيان به اين اوصاف متصف مى شوند كه در تتمهٔ درس قبل فرمود: «بل الامتناع... من الأوصاف العقلية التي لا صورة في الأعيان مع اتصاف الأشياء بها في الأعيان و الأذهان.» در اين صورت مجموع دو صفت فوق اين اوصاف را از معقولات ثانى فلسفى مى كند؛ يعنى اشياء منشأ انتزاع معانى اند و به أن متصف مى شوند، ولى اين معانى تنها در ذهن موجودند، و مى گويند: انتزاع آنها از خارج و اتصاف نيز در موطن خارج مى باشد، ولى عروض آنها در ذهن است؛ مثل كليت و خلاف معقولات ثانى منطقى كه عروض و اتصاف در ذهن است؛ مثل كليت و خلاف معقولات ثانى منطقى كه عروض و اتصاف در ذهن است؛ مثل كليت و جزئيت. پس اگر عروض اين احوال به موضوعات و ظرف تقررشان در ذهن است، و

<sup>\*</sup> درس صد و بیست و سوم: تاریخ ۶۸/۸/۸

اتصاف موضوعات هم به این احوال و اوصاف هم در ذهن هست، این معقول ثانی به اصطلاح منطقی است، و اگر عروض و تحلیل در ذهن است؛ به اینکه ذهن، آنها را به این موضوع و این محمول تحلیل میکند، اما اتصاف موضوعات به این اوصاف، خواه در خارج خواه در ذهن، معقول ثاني به اصطلاح فلسفي است. اين حرف مقدمه برای نقل حرف شیخ اشراق است: «و أما وجد» یادآوری این نکته ضروری است، نظر شیخ اشراق دربارهٔ معانی عامه آن است که آنها در خارج تحقق دارند، ولی اکنون به نقل از کسانی که تحقق معانی عامه را در خارج رد میکنند سخنی آورده است، که مرحوم أخوند اين سخن را بررسي ميكند. پس ما اكنون به نظر خود شيخ اشراق كارى نداريم، بلكه به اين سخن مي پردازيم كه از قضا، شيخ اشراق تنها أن را نـقل فرموده است و برخلاف نظر وی نیز است، گرچه ما با مدعا موافقیم، ولی خلط وی را در معقول ثانی فلسفی و منطقی نمی پذیریم. پس شیخ اشراق در اینکه مبانی عامه در خارج تحقق دارند، ثابت قدم است و با این سخن که فقط ناقل آن است از آن سخن برنگشت ۱، و تنها نظر ما به این است که در این سخن با آنکه مدعا در عینی نبودن امور عامه است و مورد قبول ماست، خلط بین معقول ثانی فلسفه و معقول ثانی منطقی شده است و أما ما وجد في المطارحات لصاحب الإشراق في إبطال كـون الإمكـان و مدعای ایشان در تحقق نداشتن آنها و ابطال تحقق خارجی این مواد ثلاث مورد قبول است، ولى دليل أنها عليل است «ما وجد... من أن حالها كحال المعقولات الثانية»، «و أما ما وجد». «من» بيان «ما وجد» است، من أنّ حالها حال اين اوصاف كحال المعقولات الثانية معقولات ثاني اينكه كالكلية و الجزئية اين معقولات ثاني بــه اصطلاح مـنطق،

۱. در همین چند صفحهٔ قبل، عنوان وقاعدهٔ اشراقیهٔ در این بود که نظر شیخ اشراق در معانی عامه آن است که آنها
 در خارج تحقق ندارند. تعجب از حضرت استاد است که چگونه ذهول فرمودند و نظر شیخ را تحقق عینی امکان
 و امثال آن میداند و این کلام مطلاحات را فقط نقل قول میدانند.

موضوع علم منطق هستند و الذاتية و العرضية و الجنسية و الفصلية من موضوعات علم العيزان كه موضوع علم ميزان هستند؛ يعنى موضوع منطق، معقولات ثانيه اندا. «من أن حالها كحال المعقولات الثانية» است كه اينها از موضوعات علم ميزانند. حيث هنوز حرف ايشان را تقرر مىكنيم حيث إن الأشياء متصف بها في الأعيان. ضمير در «بها» را اگر به امكان و امتناع وجود برگردانيم درست است، ولى ايشان نمى خواهند «بها» را به أن امور امكان و امتناع و وجود بزند؛ مى خواهند ضمير را به كليت و جزئيت و اين گونه امور برگردانند؛ چنانكه سطر بعد مى فرمايد و لا منافاة بين أن يكون زيد جزئياً و الإنسان كلياً في الأعيان. پس از اين حرف ايشان كه انسان «كلياً في الأعيان» باشد مى خواهد بفرمايد ضمير در «تتصف بها» به اين امورى بر مىگردد كه معقولات ثانيه به اصطلاح منطقى اند.

سؤال: در چه موطنی اشیاء به آنها متصف می شود؟ در اعیان. پس آنها معقولات ثانی به اصطلاح حکیمند؛ یعنی از آن اوصافی اند که از طبیعت عامیه اند؛ یعنی آن اوصافی هستند که مثل امکان و وجوب و وجود هستند. پس «تتصف الأشیاء» در خارج «بها» به اموری که از معقولات ثانی به اصطلاح منطقی است؛ مثل کلی و جزئی و نظایر آنها، و حال اینکه این تعبیر نادرست است.

سؤال: چگونه این اشیاء در اعیان صورتی ندارند، ولی اشیاء در اعیان به آنها متصف میشوند؟ در جواب مثال میزند: زید انسان است و جزئی فی العین و انسان کلی فی

۱. متأسفانه بی برنامگی حوزهٔ علمیهٔ قم با این عظمت، دروس اعتفادی حوزه را به گوشه و کناری کشانده، به طوری
که بزرگ ترین درس با بهترین استاد، در طی سال های متمادی در محلی نامناسب، برگزار شود که از نظر موقعیت
هرگز مناسب با درس و بحث و مخصوصاً علوم عقلی و ظرافت آن نبوده و در کنار مسجد نیز، تعمیر موتور و
صدای انواع وسایل موتوری، و دوره گردهایی که برای فروش وسایل هر لحظه صدا بلند می کنند، باعث مزاحمت
می شوند لذا استاد را وادار کرد که بگوید:

اگر انوری خواهـد از روزگـار مگس را کـند خـلق پـروردگار

العين، پس با آن انسان در خارج موجود است و كثرات آحاد انسان هستند، ولى انسان خارجى داراى كثرت است و اين كلى تنها در عقل است. پس با اتصاف افراد انسانيت و كثرت، مع الوصف انسان در ذهن متقرر است و لا منافاة بين أن يكون زيد جزئياً و الإنسان كلياً في الأعيان؛ يعنى در عين حال معقولات ثانى به قوت خود باقى مى باشند و بين كون الكلية و الجزئية من الأمور الممتنعة التحقق في الأعيان پس كليت و جزئيت از امورى هستند كه در خارج تحقق ندارند، ولى در وعاى ذهن اشياء به آنها متصف مى شوند.

گوییم: انسان در خارج متصف به جزئیت و کلیت نمی شود، بلکه تنها به امکان و وجوب متصف میشود و باید بین این دو سنخ از مفاهیم عامه تفاوت قائل شد، زیرا قسم اول از معقولات منطقی و قسم دوم از معقولات ثانی فلسفی است. پس با آنکه هر دو قسم در ذهن موجودند، ولي اتصاف يک قسم در خارج به أنهاست و قسم دوم حتى در اتصاف هم در ذهن است فكذلك الحال في اتـصاف بـالإمكان و الامـتناع و نظائرهما اینجور تنظیر کرد و حال اینکه میدانید شیء به این طبایع عامی، در خارج متصف میشود، ولی تنها برخی از این مفاهیم، معقولات ثانی به اصطلاح فیلسفی هستند و معقول ثاني به اصطلاح منطقي اوصاف اشياء در ذهن هستند نه در خارج، و خلط بين اين دو شده است جواب «أما ما وجد» فمنظور فيه است لأنّ قياس الإمكان و الامتناع و نظائرهما كه از معقولات ثاني فلسفياند إلى الكلية و الجزئية و نظائرهما كه معقولات ثاني منطقي اند قياس بلا جامع. فإن مصداق اتصاف الأشياء بموضوعات علم الميزان نمى توانيد بفرماييد در خارج است ليس إلا نحو وجودها الذهني بخلاف الاتصاف بأمثال هذه الأوصاف التي تذكر في العلم الكلي اين اوصاف معقولات ثاني به اصطلاح حکیمند که اشیاء به آنها در خارج متصف می شوند و قیاسی بد کردید فانه قد یکون بحسب حال الماهية في العين شيء مي تواند در خارج، و نيز در ذهن به أنها متصف بشود و إن كان ظرف تحقق القبيلتين في أنفسهما كتاب چـاب اول «أنـفسها» دارد چــه

معقول ثانی به اصطلاح منطقی و چه به اصطلاح حکیم؛ یعنی همهٔ این اوصاف کلی و عامی که «ما یبحث عنها فی الأمور العامة» خلاصه هر دو قبیله در ذهن محقق هستند إنما هو الذهن فقط. ظرف تحققشان من حیث هی در ذهن است، اما یکی از آنها می تواند در خارج وصف اشیای خارجی بشود و آن معقول ثانی فلسفی و دیگری که وصف اشیای خارجی نمی شود معقول ثانی منطقی است که تحقق هر دو در ذهن است، ولی سخن در اتصاف است که اگر فقط اتصاف علاوه بر تحقق و عروض، در ذهن باشد معقول ثانی منطقی است، ولی اگر علاوه بر ذهن، اتصاف در خارج نیز باشد معقول ثانی فلسفی است.

و أما الحجة الرابعة ردّ «ثالثة» را تاكنون عنوان نكرده، و بعداً نيز به طور استقلالي عنوان نميكند، ولي در ضمن ردّ «رابعة» ردّ أن نيز دانسته مي شود. و أما الحجة الرابعة المختصة بالإمكان فنقول: ... ايشان گفتند: «كل حادث يجب أن يسبقه الإمكان» و مراد او از حادث معلوم نشد، زیرا حادث لفظ مشترک است و بین حادث زمانی و ذاتی مردد مى باشد، و نيز سبق به امكان ذاتي است و يا به امكان استعدادي؟ اين كلمه نيز داير بين این دو هست. آخوند هم، همچنین می فرماید. حالا تعبیری که برای امکان استعدادی مى آورد شيرين و لطيف است، زيرا مى فرمايد: «كيفية استعداديسة» بعدها دربارة آن بیشتر بحث میشود و اجمال آن بارها بیان شد که کیفیات استعدادی، دیس و مسیر مستقیمی دارند و به سوی هدفشان میروند و نظم با آن محفوظ میرماند در هـر موضوعی که کیفیت استعدادی دارد؛ یعنی در این نشأهٔ عالم ماده، بـا نـظم تـام و بـا وحدت صنع پیش میرود. با اطمینان از گندم، رویش گندم انتظار میرود و از جـو، جو، و هر مایه و ماده در مسیر تکاملی صراطالله، و صراط مستقیم و سنت الهمی در جريان است: ﴿ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَخْوِيلاً ﴾. نـه بـدل أن می شود چیزی آورد و نه تحویل و تغییرش می توان داد. اگر کیفیت استعدادی را بشکافید و در آن تأمل کنید میبینید که کیفیت استعدادی مطلقاً در دل هر ذره میگوید

که من دین دارم و دستی بالای سر من است و در تحت تدبیر و متفرد بــه جــبروت هستم و مرا مبدأ و انتهایی است و آغاز و انجامی دارم و به سوی غایت قصدی و کعبه و قبلهام در حركتند؛ منتها جمادات بر كرد معدنيات مي كردند و قبله معدنيات نباتات است و قبلهٔ نباتات حیوانات است و حیوانات در گرد انسان طواف میکنند، و انسانها گرد انسان کامل و گرد عقل و غایت قصوا و آنکه کسمال مطلق است، میگردند و خلاصه به سوی کمال مطلق رهسپارند. پس در هر ذره و ناصیهٔ همه این چنین بـه دست اوست: ﴿ مَا مِنْ دَابُّةِ إِلَّا هُوَ آخِذُ بِنَاصِيَتِهُ ﴾ ؛ پيشاني شان را گرفته و همه را دارد به سوی خود میکشاند. همه هم، دابّه و زنده و حیّند و همه به سوی کمالشان رهسپارند. این کیفیت استعدادی وحدت صنع را به ما میفهماند و اینکه همه تحت تدبیر ملكوت عالم قرار گرفتهاند. خداوند درجات آقاي شعراني را متعالى بـفرمايد! از فواید فرمایشهای ایشان اینکه، ایشان به کیفیت استعدادی خیلی اتکا داشته بودند و به وحدت صنع و اینکه نظام هستی تحت تدبیر متفرد به جبروت است و هـمه در مسير خودشان در كارند، عنايت داشتند. حضرت امام بـه حـق نـاطق، امـام مـلك و ملکوت، جناب امام صادق ﷺ روایت معروف در تـوحید مفضل ۲ هـمین سـخن را آورده و در همین کیفیت استعدادی فرمایش کرده است، ولی کیفیت استعدادی و یا امکان استعدادی را نفرمود، اما همین وحدت صنع را آورد. همین فرمایش را شميخ الرئميس در ابتداي حكمت شفاه أورده است كه اينها همه به طريق مستقیمشان کیفیت استعدادی دارند و پیش میروند که هر چه قبوی تر می شوند بهتر به آنها داده میشود و غذای بهتر میگیرند و هر چه جان قویتر شده غذاي جان طعمه و لقمهٔ جان قوىتر است «يَا مَنْ لَا تَزيدُهُ كَثْرَةُ العطاء إلَّا جُـوداً و

۱. هود (۱۱) آية ۵۶.

بحار الانوار، ج۲، ص ۴۶ ـ ۴۷ (چاپ اول)؛ و شیخ رئیس در فصل سیزدهم و چمهاردهم مقالهٔ اولی شفاه... ص ۲۵ ـ ۳۳.

کرماً.» این را ظرفیت وی آمادگی میدهد، وقتی ظرفیت و آمادگی داد غذای بهتر میدهد و آمادگی بهتر پیدا میکند و هکذا، «أقرأ وارق». «یا من لاتزیده کثرة العطاء إلا جوداً و کرماً» هر چه که میبخشد سبب افاضهٔ جود و بخشش بیشتر میشود. این بود کیفیت استعدادی در این سطر از آخوند. شیخ در وحدت صنع حبهٔ بر را مثال زده و در توحید مفضل هم امام حبّه بر را مثال زده است. ملای رومی هم میفرماید:

هیچ گندم کاری جو بر دهد؟ دیدهای اسبی که کره خر دهد؟

فنقول: إن اريد بالإمكان الكيفية الاستعدادية المقربّة للشيء إلى فيّاض وجوده، المهيّئة له لقبول الفيض عن فاعله التامّ من جهة تحصيل مناسبة و ارتباط لابد منه بين المفيض و المفاض عليه. فرمايش خيلي بلند است در عين حال كه فرمود: اين كيفيت استعدادي، مهیئهٔ اوست که او را به سوی فیض فیاضش نزدیک میکند باز یک تحصیل مناسبی فرمود که در این کتاب و در کتب عرفانی عنوان شده است؛ مثلاً بین مقدمات و نتیجهاش یک نحوه مناسبت هست. از عالم اله یک نحوه مناسبتی بینشان پیش آمده و بي مناسب، گرفتن و دهش محال است، لذا هر مطلب علمي با مقدمات خاص مناسبت دارد هر کسی با مقدماتی که در دست دارد فکر میکند: یکی در قاعدهٔ ریاضی، آن یکی مقدمات فلسفی دارد و آن دیگر مقدمات فقهی. پس هر علمی، مطلبی و نتیجهای و حکمی مناسب آن مقدمات به وی داده میشود. چنین نیست که هرج و مرج باشد و مناسبت و علیت و معلولیت نباشد؛ یک کسی مثلاً درخت رز بکارد و از او خربزه بگیرد. در علوم و معارف هم چنین است. همه به مناسبتی از عالم اله میگیرند و لفظ مناسبت خیلی مهم و شریف است که باز به آن احتیاج داریم. آنچه عاید ما می شود زیر سر مناسبتی است که با آن شیء پیدا کردیم لذا: «خوپذیر است نفس انسانی.»

همنشین اگر با عالم اله شدید و مناسبت پیدا کردید آنجایی هستید و آنجایی بــه شما اضافه میشود و اگر همنشین با خاکیان و مادیون شدید با امور اینجایی که تیرگی

۱. دعای افتتاح.

شیطانی است مناسبت پیدا کردید و از آنها خو و رنگ میگیرید پس هر کس در علوم و معارف با هر چه مناسبت پیدا کرد همان را میگیرد. پس این مناسبت یک اصل قویم و اصیل در عالم انسانی است که در همهٔ میادین، خواه راجع به علوم و معارف خواه در سیر و سلوک و جهات دیگر مطلقاً موجود است و مثل همان کیفیت استعدادی کـار میرسد، گرچه کیفیت استعدادی مناسبت آفرین برای شیء است که او را با اصلش سنخیتی میدهد و خداوند هم دهان باز را بیروزی نمیگذارد و از تو حرکت و از خدا برکت. حرکت به سنخ مطلوب هست و آن مطلوب افاضه می شود. این یک سطر بعدها باز میشود. حالا اگر این را میفرماید، کیفیت استعدادی را میفرماید. فسَلّمنا الآن أنه يسبق لكل حادث زماني اينهاكه حركت استكمالي دارند إمكان بهذا المعنى، يعني به معناي استعدادي موجود في العين البته كيفيت استعدادي موجود در عين، یعنی این دانه گندمی که در او این خصیصه و صفت و قابلیت و قوه و مُنه و این کیفیت هست كه او را در رحم زمين قرار بدهيد سبز و خرم مي شود «أنبته الله نباتاً حسنا». إلى أن يحين وقت بيانه تا وقت بيان امكان استعدادي برسد و تا وقت تفصيل امكان استعدادي پيش بيايد و تحقيق القول منه أنّه بأيّ معنى يقال فيه: أنه مـن المــوجودات العينية به چه معناست كه ميگوييم وي از موجودات عينيه است؟ اين يك شعبه اگر در حجت رابع فرموديد: «كل حادث يجب أن يسبقه الإمكان. اكر مراد شما از اين حادث حادث زمانی است. مراد از امکان سابق امکان استعدادی میباشد. این درست، ولی ربطی به بحث جهات ندارد.

و إن أريد به ما هو بحسب اما شما نخواستيد امكان استعدادى را بفرماييد. اگر اين را مى فرماييد حرف درست، اما اگر شما مدعى اين بوديد كه عناصر عقود، مثل امكان و امتناع و وجوب و جهات قضايا در خارج تحقق داشته باشند اين به حال شما سودى نمى بخشد اين امكان استعدادى كارى به جهت قضيه ندارد و نحوهٔ وجود، كيفيت وجود زمانى براى حاصل شدن احوال ديگر چه ربطى به جهات قضيه دارد! اگر مراد

شما این است، از حریم خواستهٔ شما دور است و إن أرید به ما هو بحسب نفس الذات من حيث هي فالمسلّم أنه سبق الإمكان الذاتي اكسر مي خواهيد بفرماييد كاري به وجود زمانی شیء ندارد، بلکه بحسب ذات شیء یک نحوه سبقی در وعای ذهن دارد، ميگوييم كه، «الشيء أمكن فتقرر فوجب فوجد.» اين را ميفرمايد سبق امکان به این معنا در وعای ذهن است و این امکان استعدادی نیست، بلکه این امکان ذاتی است و اختصاص به این نشأه هم ندارد. ما سوی الله همه محکوم به این حکمند و این تـقرّر در خـارج نـیست و نـمیتوانـد ظـرف تـقرر آن خـارج بوده باشد، بلكه تنها ظرف اتصافش خارج است. فالمسلم أنه سبق الإمكان الذاتمي على الوجود بحسب اعتبار ذهني و مـلاحظة عـقلية نـه ايـنكه در وعــاي خــارج تــقرر داشته باشد حتى أن الممكن و إن لم يكن له عدم زماني سابق على وجوده چيزي كـه متکوّن میشود الآن برای او عدم زمانی است البته یک نحوه توسع در تعبیر در عدم شیء متکون در بعد به کار رفته است، و قبلاً گفتیم که هر چیز در موطن خـود بـاید حساب شود و عدم آن در نظر گرفته شود و گرنه این تعبیر که فلان شیء امروز معدوم است صحیح نیست. در هر صورت چون آن شیء امروز معدوم است و زمان بــر او متقدم است کیفیت استعدادی سبق زمانی بر وی دارد و عدم بر او سابق است، اما در مبدعات زمان بر آنها سبقت ندارد. وجودي سبق زماني دارد كه مقدمات استعدادي و مقرب و آماده کننده داشته باشد تا اینها قبلاً اعداد تحقق وی کنند. پس امکان ذاتی دارند، ولى امكان استعدادي ندارند، زيرا مي توان «لا كَوْن» و نبود آنها را فرض كرد پس ممکنند و وجود و عدم برای ماهیت من حیث هی مساوی است، پس ایشان خواستار وجود شدند و خداي سبحان به آنها عنايت كرده است «حتى أن الممكن و إن لم يكن له عدمي زماني سابق على وجوده» همهٔ ممكنات امكان ذاتي دارنـد، حـتي ممکنی که امکان استعدادی ندارد وجود ابداعی دارد و عدم زمانی ندارد؛ یعنی قدیم زماني است، نيز داراي امكان ذاتي است؛ به اين معناكه عقل تصور حالت «لاكون» (لا وجود) آن را در رتبهٔ ذات می کند: تصور العقل حالة لا کونه. کلمهٔ «لاکونه» یک کلمهٔ مرکب به معنای «لا وجود» است؛ یعنی عقل لا وجودش را تصور می کند، و اختصاص به موجودات مادی ندارد و چنین امکانی که همهٔ ما سوی را شامل است در و عای ذهن تصور نمی شود و تقرر آن در ذهن است و در خارج موجود نیست، بلکه اشیاء در خارج به آن متصف می شوند.

بل نقول: لا يتصور أن يكون لكل حادث إمكان عيني متقدم على وجوده اكـنون بــه بحث به وسعت بیشتری نظر میکند، و میگوید: اگر بنا باشد که امکان عینی هر حادثی متقدم بر وجود او باشد، چون حوادث غیر متناهی در پیش است پس بینهایت امكانات بايد قبل از حوادث مزبور موجود شوند و اين ممكن نيست. اكنون ايس سخن را باز میکند و چون هر حادث به قول شبستری: «درون حبه ای صد خرمن آمد.» از هر حبه صد خرمن بیرون می آید. پس بی نهایت امکان باید در وی موجود باشد. بنابراین یک دانه گندم مشتمل بر امکانات غیر متناهی خارجی است. پس این سخن که امکان شیء باید سابق بر وی باشد به ناچار در هر ذرهای بینهایت امکان موجود است لأن الممكنات... كحركات أهل الجنة. بس در أن نشأه حوادث غير متناهى اتفاق مى افتد و البته اين امر را طرفين قبول دارند لذا آن را پيش كشيده است. پس اهل جنت در مورد درجات خود حرکاتی دارند و عقوبات أهل النار و اهل نار نسبت بــه دركاتشان على ما وردت به الشرائع الإلهية و أقيمت عليه البراهين العلمية. برهان اقامه شد که اینها حرکات و رفت و آمد و درجات دارند و جنودشان متبدل می شود و دارای حالتي هستند فإن وجب أن يكون لكل حادث أو ما هـو بـصدد الحـدوث چــه چــيزى «وجب»؟ إمكان يخصه. مراد همان جملة بالاست كه فرمود: «بسبيل الحصول و بصدد الكون.» مراد از «صدد الحدوث» أن است كه ذهنش باز است و جشم انتظار و خواهان حدوث میباشد، چون کیفیت استعدادی، مُهَیّنه و آماده کننده است. پس آن چیزی که به صدد حدوث است؛ یعنی کیفیت استعدادی دارد و دهنش باز و چشمانتظار است و

به امید این نشسته که مطابق استعدادش به او بدهند، این وادی یک از کتل های علمی و از گردنههای سهمگین این وادی است که باید حل شود و روی مبانی پیش بـرود و قرآن، منطق وحى و متن برهان و عين علم و ايقان و محض عرفان و واقعيت و سرّ محض است. اگر قرآن میفرماید: اهل بهشت احوالی این چنین دارنـد و اهـل نـار حالاتي أن چنان، و يا اينكه اهل بهشت صباح و مساء و حركات دارند و اهل نار عذاب و خروج و شفاعت و تبدلات گوناگون و تحولات دارند، باید حکیم الهی آن را حل کند، زیرا آن عالم ماورای طبیعت است و عالم ماده نیست و امکان استعدادی در آن راه ندارد، زیرا عالم ماده نیست و حرکات استکمالی مربوط به این نشأه است و ماده مربوط به این نشأه است. پس کیفیت استعدادی مربوط به این نشأه میباشد. بنابراین اوصاف اینجا را نمی توانیم آنجا بسریم. تحیّز و زمان و مکان و حرکت ایـنجا را نمي توان آنجا برد. پس حركت اهل بهشت و جهنّم و احوال و تبدلات متجدد آنها از چیست؟ پس با ضوابط و اصول و امهات فیلسفی چگونه باید احکام آن نشأه را، مخصوصاً چنین احکامی راکه متن قرآن است و البته قرآن متن علم و بـرهان است، أنها را حل كرد و پروريد و لطايف روايات و نكات آيات و اشارت آنها را فهميد؟ اين جملة معترضة ما بود.

اکنون اگر هر حادثی باید امکان خاصی داشته باشد فإن وجب أن یکون لکل حادث أو ما هو بصدد الحدوث إمکان یخصه علی ما هو مُوجَب هذه الحجة، یعنی این حجت موجب اوست. موجب، یعنی مقتضای وی است نه موجب به معنای مضطر. در خط بعد فرمود: «فیلزم علی مقتضی الحجة.» این مقتضا با این موجب به یک معنا است آنجا موجب را معنا کرده است «فیحصل فی المادّة بالممتنع أو الواجب.» اگر بفرمایید که در ماده باید امکانات غیر متناهی بوده باشد کلمهٔ غیر متناهی را در «ربما یرتکب» باز میکنیم و آن را به سه شعبه تفصیل می دهیم. هر کدام بگویید: نادرست است و اگر تفصیل می دهیم می شوید که برخی از حوادث تفصیل می دهید و برای بیرون آمدن از اشکال قائل می شوید که برخی از حوادث

دارای امکانات غیر متناهی نیستند پس برخی از اشیاء از امکان به در آمده و در این صورت یا باید واجب باشد و یا ممتنع، پس این تفصیل است و إن لم یکن لبعض الحوادث إمکان که بخواهید از چنگ اشکال در بیاید فیکون من الحوادث ما لا یسبقه إمکان فیلزم علی مقتضی الحجة أن یلتحق برخی از حوادث بالممتنع أو الواجب و در ربما یر تکب باز میکند و تفصیل می دهد.

و ربما يرتكب منهم مرتكب حصول سلسلة الإمكانات...\* در اين سخن بحث بود كه امكان در خارج وجود عيني دارد، در اين صورت لازم مي آيد كه غير متناهي امكان در خارج تحقق پیداکند. و هر حبّهای در خودش عیناً امکان در خارج تحقق پیداکند، و هر حبّهای در خودش عیناً امکان صد خرمن را به دوش بکشد، و بلکه سلسلهٔ غیرمتناهی از امکانها باید در هر شیء موجود باشد، زیبرا هبر شیء حرکتها و تحولات غير متناهي دارد. دو وجه در رد أن مي آيد، در بيان شبهه، كلمهٔ «غير مترتبة» برای امکانها آورد، و آن گاه گفته است: بل متکافئة؛ یعنی هر امکان بر فعلیت خاصی است؛ يعني هر حادثي امكان ويؤهاي دارد لكل حادث إمكان يخصه و البته فهم امکانهایی که قبل از فعلیت آنها در موطن به صورت فعلی تحقق پیدا کنند و ایس امكانات هم غيرمتناهي اند، زيرا حوادث غيرمتناهي پديد آيند، و فعليت دارند و طبق قاعده هر كدام از اين امكانها به فعليت خاصى تعلق دارند و هر امكان ويؤه فعليت خاصی است. در این صورت چگونه می توان گفت که آنها در خارج با وصف فعلیت و غیرمتناهی بودن و ترتیب و تکافی موجودند، گرچه می توان در ذهن به طور اجمالي أنها را تصور كرد، ولي تحقق اين امكانها به طور تفصيل چگونه است؟ البته هر حادث مادي امكان استعدادي خاص دارد، ولي چنين نيست كه امكان استعدادي بينهايت بالفعل در خارج موجود باشد.

«ربما يرتكب منهم» كلمة «يرتكب» از باب افتعال و اين باب، دال بر تكلف و

<sup>\*</sup> درس صد و بیست و چهارم: تاریخ ۶۸/۸۹

زحمت و احتیال است و البته در تصور و پیاده کردن این حرف نادرست چنین تحیّل لازم است. لذا این لطیفه را در تعبیر از قول این قوم به کار برده است الإمکانات الغیر المتناهیة بأن یقول: میخواهد بگوید این سلسله امکانات غیرمتناهی وجود عینی دارند هی غیر مترتبة، بل متکائفة لکل حادث إمکان یخصه، لکنا نبیّن أنّ اجتماع دارند هی الامکانات الغیر المتناهیة مستحیل من وجهین: الأول: اجتماع غیرمتناهیة. در وعای ذهن به طور اجمالی و ابهامی ممکن است و عرصه برای نفس در آن وسیع است، اما با وجود عینی خارجی حرف دچار مشکل است.

وجه اول اینکه، إن الإمکان معنی واحد. مراد امکان ذاتی است که در همه جا به یک معناست، ولي امكان استعدادي در مقام، به أن فعليت أتى مختص است و نـوعي خاص و وجودی خاص دارد. پس امکان ذاتی در همه جا «لا ضرورت طرفین» بوده و در ما سوی الله یکسان است. در امکان استعدادی هم به صورت مطلق میگوییم که، امکان استعدادی مقرّب شیء به فیض فیاض و آماده کنندهٔ وی برای پذیرایی عطیات الهي و ايجاد كنندهٔ مناسبت بين شيء و مفيض و مُخرج وي از نقص و كمال است. پس به صورت کلی و ابهامی امکان استعدادی تعریف و معنا میشود، اما در خارج نحوهٔ استعدادها مختلف است و هر استعدادي مناسبت خاصي با صورت عطيه و هبهاي را که باید از جانب ماورای طبیعت بگیرد، دارد و در آنجا تفاوت موجود است و الممکن بما هو ممكن و من حيث طبيعة الإمكان غير مختلف؛ يعني طبيعت امكان غير مختلف است «و غیرمتناهیة لکل إمکان ممکن إمکان يخصه.» حرف در امکان ذاتي است و اگر هم دربارهٔ امکان استعدادی باشد نیز ناتمام است از شما میپرسیم: و تملك الطبیعة لا يمكن اختلافها من جهة الهيولي التي هي حاملة الإمكانات، لأنها قوة محضة و إبهام مطلق، كما ستعلم. جسم از هيولي و صورت جسمي مؤلف است. صورت جسمي در انواع مشترک است، و لذا برای اختصاص به هر عنصر صورت نوعی لازم دارد و تــا صورت لازم، وي را از اشتراك و ابهام و جنسيت بيرون نياورد جسميت مشترك، در

خارج اقتضای تحقق ندارد؛ مثل حیوان جنسی که در خارج تحقق ندارد مگر با فصل خاص خود، تا از ابهام به در آمده و چیز خاصی شود. یکی از دو جزء جسم، هیولا است که قوهٔ محضه میباشد و از طرفی امکان صفت و کیفیت است و باید محل داشته باشد و چون امکانها غیرمتناهی اند آیا می توان آن را به هیولای محضه استناد داد؟ جواب: چون این امکانها طبق فرض فعلیت دارند، و هیولا هیچگونه فعلیتی ندارد و قوهٔ محضه است و دارای صورت نوعی و جسمی نیست. پس نسبت این کثرات بالفعل به وی صحیح نیست. بنابراین باید به صور نوعی جسمی نسبت دهید و چون در هر زمان یک صورت جسمی بالفعل است و بینهایت صورت جسمی ندارد نه در ذهن و نه در خارج متحصل نیست تا امکان به آنها اضافه شود، گرچه از دورادور مي توان غيرمتناهي اجمالي را تصور كرد، ولي اين تصور اجـمالي بـراي تشـخص و تمیز امکانهای غیرمتناهی فعلی ممتاز از همدیگر کافی نیست. پس نه در خارج و نه در ذهن امکانها جایی ندارند تا در آن تحقق یابند. و صورت جسمی نیز بـدون صورت نوعى تحقق ندارد «و لايمكن اختلافها من جهة الهيولي التي هي حاملة الإمكانات لأنها قوة محضة و إبهام مطلق»؛ تحصل ندارد. خود صورت جسمي هم تحصل ندارد. آن چیزی که تحصل دارد صورت نوعی است و اگر بخواهید امکانات غیر متناهی را از یکدیگر تمییز بدهید ممکن نیست، مگر آنها به صورت نوعی جسمی یا در خارج و یا در ذهن اضافه شوند و هیچ یک را نمی توانید ادّعا کنید، زیرا نه در خارج صور جسمي غيرمتناهي بالفعل متحقق است تــا ايــن امكــانات بــر وي عارض شوند و نه در وعای ذهن. گرچه در وعای ذهن می توان تصور اجمالی غیرمتناهی نمود، ولی این ایجاب نمیکند که امکانات از یکدیگر متمایز بوده باشند، بلکه امکانها آن وقتی متمایز خواهند شد که محلشان از یکدیگر متمایز باشد، کمها ستعلم. فليس اختلاف الإمكانات الذاتية إلا لاختلاف ما هي إمكاناته. بايد كثرات امكان به چیزی از همدیگر تمییز داده شود. و امتیاز دهندهٔ آنها باید حوادث معدوم باشد که

هنوز تحقق نيافتند و هي الحوادث المعدومة بعدُّ الغيرُ المتناهية چه قدر خوب بودكه «الغير المتناهية» را بر «المعدومة» مقدم مي أورد عبارت روشن تر بود؛ يعني مي گفت: «و هي الحوادث الغير المتناهية المعدومة بعد.» «بعد» به معناي هنوز است. اينهايي كه باید امکانات از یکدیگر به وسیلهٔ آنها تمییز پیداکند حوادث غیرمتناهی هستند و حوادث غیرمتناهی هنوز معدومند و تحقق پیدا نکردند، پس چگونه ایـن امکـانات بالفعل محقق را متمايز ميكنيد؟ پس راه تمايز امكانها به محل است و محل أنها حوادث معدوم هستند و يستحيل أن يمتاز بشيء كه امكان باشد بسبب إضافته إلى شيء معدوم اینکه معدومها من حیث العدم از همدیگر متمایز نیستند گرچه در باب عـدم ملكهها به جهت ملكه، با همديگر متمايز هستند. پس معدوم صورتي نـدارد تــا بخواهد منشأ امتياز و سبب تحصّل و تحقق امر ديگر شود، گرچه عدم ملكهٔ بصر از عدم ملکهٔ سمع ممتاز است؛ نابینایی از ناشنوایی ممتاز است، ولی امتیاز آن دو به خاطر مضافً إليه أنهاست. پس تفاوت معدومها ممكن نيست تا چـه رســد بــه ايــن امکانهای غیرمتناهی بالفعل به واسطهٔ هیچ در خارج متمایز شوند و یا در ذهن این سلسلهٔ امکانهای غیرمتناهی چگونه بدون در نظر گرفتن معدومها ممتاز میشوند؟ فإن ما أن حوادث غيرمتناهي معدوم لا ذات له لا يميّز به شيء عن شيء؛ يعني امكان عن امکان. پس امکانی از امکان دیگر تمیّز پیدا نـمیکند و ایـن سـلسلهٔ غـیرمتناهی امكانات بدون امتياز ميمانند.

و لیس لأحد أن یسقول: كسسی بگسوید: در ذهن این امكانهای غیرمتناهی را تسمور مسیكنیم. جسواب: پس امكانهای مسزبور در ذهن موجود میشوند و نه در خارج، در حالی كه مدعای شما تحقق امكان در ظرف خارج است، علاوه آنكه تفصیل فعلی در ذهن هم برای سان دادن كیفیتهای غیرمتناهی ممكن نیست، و ذهن چنین قدرتی را ندارد و آنچه هست یک غیرمتناهی اجمالی است؛ اجمالی كه تمییزآور نیست گرچه به طور اجمالی ذهن می تواند غیرمتناهی را

تصور كند، ولى اجزاى أن غيرمتناهى مجملند و مميز نيستند. پس قول شما به طور كلى محال است. و ليس لأحد أن يقول: ... بعض الإمكانات عن بعض اين حرف را نمى تواند بزند.

لانا نقول: هذا ممتنع أما أولاً، فلاستحالة تحصيل العقل أموراً غير متناهية العدد بالفعل في الذهن أن هم «مفصّلة». اين راه ندارد. نعم بله، به اجمال مي توان، اما اجمال كافي نيست و باعث تمييز نمي شود يجوز أن تخطر بالبال على سبيل الإجمال إمكانات غيرمتناهية و فرق بين ما يخطر ببال الإنسان العدد الغير المتناهي مطلقاً كلياً اين مطلقاً، یعنی اجمالاً این اطلاق در مقابل تفصیل بوده و به معنای اجمال و کلی و ابهامی است و بين أن تحصل في نفسه و تفصّل في ذهنه أعداد غيرمتناهية بالفعل شما تمييز را در اين صورت باید پیش بیاورید و این هم که نمی شود فإنّ هذا مستحیل این دوم بــه طــور تفصيل محال است دون ذاك. قسم اول كه مطلقاً كلى و اجمالي بود محال نيست و البته کاری برای شما نمیرسد، پس آنکه مفید بود محال است، و بر فرض هم اگر محال نباشد، در وعای ذهن میباشد و شما تحقق خارجی آن را در نظر داشتید پس در هر صورت با مدعای شما سازگاری ندارد. فإذا خطرنا بالبال إمكانات غير متناهية مجملةً بإزاء حوادث غير متناهية مجملةً جواب «إذا» الآن مي أيد كانت نسبة كل من إحداهما بكل من الأخرى سواء حالاً وقتى نباشد اين امور غير متناهى را بالاجمال و به طور ابهام در ذهن بیاورید نسبت هر کدام به دیگری مساوی است، به هر کدام نسبت دهید تفاوت نمیکند، زیرا همهٔ آنها مبهم هستند و اسناد به امور مبهم امتیاز نـمیآورد قـلم یـتمیز إمكان عن إمكان كما لم يتميز حادث عن حادث. اين دو سلسله نه امكاناتش تمييز پيدا مىكنند نه حوادثشان. پس حوادث غيرمتناهي اجمالي و امكانات غيرمتناهي اجمالي است پس كدام يك از اين دو سلسله مي توانند تمايز داشته باشند؟ اين اولاً. و أما ثانياً، حالاً به فرض مماشات كنيم و در وعاي ذهن اگر به يک پنداري هم تمييز پيدا كنند به حال شما سودي ندارد. و أما ثانياً، فلأنَّ كلامه كلام اين مرتكب على تقدير التسليم في

الحقيقة اعتراف بما هو مقصودنا؛ يعني اعتراف بما هو مقصودنا بالحقيقة علت اينكه في الحقيقه را مقدم آورده چون در گفتار مقصود را زودتر عنوان ميكنند و به رخ طرف ميكشند، علاوه بر اينكه في الحقيقه ظرف است و در ظـرف تـوسعه مـيباشد پس ظرف خوشنشین است و میتواند مقدم شود. پس اگر وجود ذهنی را بگویند، در حقیقت مقصود ما را پذیرفتند پس وجود محمولی مورد اثبات قرار نگرفت، و وجود رابط مورد اعتراف قرار گرفت فإنّ ظرف الحصول بعينه، يعني تحقق أنها در هر موطن امتياز أنها را نيز متكفل است ظرف الامتياز، يعني وعاى ذهن فإذا لم يكن... و هو محال اگر تمایز امکانها در ذهن بوده و امکانهای ایجاد شده به انشای نفس است، چنانکه أين امكان نيازمند به اموري است كه به آنها تكيه كند پس صور اشياء نيز بايد در نفس پیاده شود پس خود اشیاء امکانها را ممتاز میکند، زیرا وجود اشیاء، وجود امکان و امتیاز آن است. بنابراین اگر تعقل امتیاز مبتنی و متوقف بر امتیاز باشد و امتیاز با نفس تصور عقل حاصل شود پس امتياز بر امتياز توقف دارد. خلاصه آن چنين است: قائل امكانات را در خارج واقع مىداند، ولى مىگويد: ذهـن امـور غـيرمتناهى را تـصور میکند و با اضافه کردن امکانات غیرمتناهی به ایس امور غیرمتناهی، استیاز برای امكانات پيدا ميشود. جواب: امتياز اين امكانها به لحاظ امور مزبور است. پس هــم اموری که عقل آنها را تصور میکند و هم امکان آنها، ذهنی است و نه در خارج امکان موجود باشد، زيرا تعقل امتياز امكانها طبق فرض تابع امتياز خود امكانات است و امتیازات امکانات هم به تصور عقل است پس تعقل امتیاز متوقف بر امتیاز، که متوقف بر تعقل است، میشود و این توقف شیء علی نفسه شده و محال است و توقف شيء و تابعیت شيء بر خودش راست و تابعیته، یعني تابعیت تعقل امتیاز إیاها نفس خودش را و هو محال این محال است.

الوجه الثاني: اكنون مي فرمايد: اگر امكانات غيرمتناهي در دانـهٔ گـندمي مـوجود باشد، پس یک دانـه گـندم کـه بـعداً غـيرمتناهي صـور پـيدا مـيکند، بـايد امکـانات

غیرمتناهی بالفعل در خود داشته باشد. اگر این گندم را دو قسم کردید آیا این امکانات غیرمتناهی که در این محلّ تحقق داشتند به تقطیع محل تقسیم شدند که به تبع دو قسم شدن محل دو سلسلهٔ غیرمتناهی از امکان در آن دو قرار گیرد یا خیر؟ در هر صورت ميخواهيم به صورت حصر داير بين نفي و اثبات اقسام مزبور را باطل كنيم و هر سه راه را بر آنها ببندیم. اکنون دربارهٔ وجود خارجی امکانات در محل واحد سخن داریم: برخی از حواشی ماده را به هیولا معنا کرده بود، در حالی که به هیولا کاری نداریم، بلکه ماده، یعنی محلی که امکانات و حوادث بر وی فرود می آیند مثل دانـه گـندم و هستة ميوه أن المادة اين محلى كه الحاملة للإمكانات الغير المتناهية به فرمايش شما إذا قطّعناها بنصفين اكنون اين محل را به دو نصف تقطيع كرديم فإما أن تبقىٰ في كل من النصفين إمكانات غيرمتناهية هي بعينها الإمكانات التي كانت اكر محل را تقطيع نكرده بوديم آيا امكانات غيرمتناهي بالفعل در آن تحقق داشتند؟ اكنون درباره هركدام همين سخن می آید که قابلیت کاشتن دارند و می تواند بی نهایت صور در وی پیدا شود. پس این دو پاره هم هر یکی باز حامل امکانات غیرمتناهی هستند. اکنون میپرسیم: آیا این امکانات غیرمتناهی در این پاره همان امکانات نخست است یا چیز دیگر است؟ اگر عین همان اولی هستند یک چیز در دو محل چگونه میباشد؟ «فإما أن تبقی فی کل من النصفين إمكانات غيرمتناهية هي بعينها الإمكانات التي كانت» اين را الآن ذهن ابا دارد «بعینها» همان امکانات بوده باشند در این صورت چگونه محل تشخیص آنها در دو موطن ميباشد؟ اين وجه نادرست است أو تحدث لها إمكانات غيرمتناهية في تــلك الحال يا همين راكه ما تقطيع كرديم در اين قطعه و در آن قطعه امكانات غيرمتناهية بالفعل حاصل ميشود اين هم نادرست است أو تبقى في كل واحد إمكانات متناهية. حالا که دو قسم کردیم این یکی دارای امکانات متناهی، آن یکی دارای امکانات متناهی، دوتا متناهی که جمع شوند باز متناهی میشود، در حالی که شما فـرمودید غيرمتناهي است و أقسام التوالي باطلة فكذا المقدم.

أما بطلان الأول فلاستلزامه أن يكون شيء واحد بعينه إمكانات غيرمتناهية موجوداً في حالة واحدة في محلّين در آن دو قطعه تقطيع شده و هو محال.

و أما الثاني كه فرموديد: «في تلك الحال»؛ يعنى آن حال تقطيع پس در حال قطع و تقطيع حوادث و امكانات غيرمتناهى در اين موطن تحقق پيدا كرد فلأن الإمكانات إذا حدثت في كل واحد منهما فتسبقها، لكونها أيضاً من الحوادث، إمكانات آخرى. حالا وقتى كه الآن تقطيع كرديم امكانات غيرمتناهى حاصل شده معنايش اين است كه حوادثى كه بايد بعد پيش بيايد اين امكانات غيرمتناهى، سابق بر آن حوادث است پس بايد اين امكانات غيرمتناهى سابق بر او الآن تحقق پيدا كند. اين امكانات ذاتى هستند و امكانات استعدادى هم عطف بر اين است و هر دو نادرست است، اما اكنون امكان امكانات استعدادى هم عطف بر اين است و هر دو نادرست است، اما اكنون امكان امكانات التحقق پيدا كردند اين امكانات التحقق پيدا كردند اين امكانات الآن سابق بر آنها هستند آنها هم كه وجود يافتند، لها إمكان و يستلسل، و حرف پيش مى آيد.

ثم إن كانت حادثه تحتاج إلى إمكانات أخرى حادثة، فلا يوجد الفاعل طبقة منها إلا و قد حصل قبله في حالة القطع طبقات غيرمتناهية و الموقوف في حالة واحدة على ما لايتناهي مترتباً ممتنع الوقوع. و جون بايد اين امكانات غيرمتناهى در خارج تحقق پيدا كنند، فها امكانات غيرمتناهية و در آنها نيز هكذا و هكذا و اين محال است.

و یلزم أیضاً... إلی الإمكان الذاتی علاوه بر این حوادثی که کانت إمکاناتها هذه الإمکانات الحادثة حوادث بعدی که باید تحقق پیدا کند امکاناتشان این امکان است؛ این امکاناتی که الآن وجود خارجی یافتهاند حالا آن حوادثی که باید بعد تحقق پیدا کنند به امکاناتشان باید تحقق پیدا کنند و این امکانات غیرمتناهی اند و لها امکانات غیرمتناهی مده و خیرمتناهی شده غیرمتناهیه، چون وجوداتند. پس در نتیجه تحقق یافتن آنها در خارج مسمتنع شده است پس حوادث بعدی ممتنع است که پیدا شوند، زیرا تحقق امکاناتشان ممتنع شد. آن وقتی که شما می فرمودید حوادث بعدی تحقق پیدا می کنند که امکان داشته باشند

الآن وجود یافتن امکانشان در خارج که ممتنع شد پس چگونه میتوان اینها تـحقق بيدا كنند؟ و يلزم أيضاً أن يكون الحوادث التي كانت إمكاناتها حوادث بعدى إمكاناتها هذه الإمكانات الحادثة بايد آنها ممتنع شوند قبل حدوث إمكاناتها بنابر جهت مـذكور خودتان على ما هو مقتضى الحجة المذكورة كه فرموديد: من أنَّ كل ما ليس له إمكان في الخارج، يعنى اين حوادث أتى بعدى «ليس له امكان في الخارج»، براي اينكه تحقق امكان در خارج محال است يجب أن يكون ممتنعاً را دقت داشته بـاشيد فيلزم انقلاب الأشياء عن الامتناع الذاتي إلى الإمكان الذاتسي. «فيلزم»، يسعني اكبر بسعد از حـدوث امكانات أن اشياء بايد تحقق پيداكنند و وجوب بالغير پيدا ميكند پس أنها نبايد تحقق پیدا کنند اگر بفرمایید قبل از حدوث امکانات باید تحقق پیدا کنند، چون محال است امكانات تحقق بيدا كند پس جون امكاناتشان محال است أنها هم محال هستند پس هیچ کدام از این دو وجه اجازه نمی دهند که بگویید: امکانات آنها بالفعل تـقرر دارد «فيلزم»، يعني بعد حدوث امكانات «انقلاب الأشياء»، يـعني امكـانات «مـن الامـتناع الذاتي إلى الإمكان الذاتي، چون تحقق امكانات محال بود. پس ايس امكانات اگر بخواهند تحقق پیدا کنند باید بعد از حدوث امکانات باشد. این امکانات غیرمتناهی اگر تحقق پیداکنند بعد از فرض حدوث و تحقق آنها باید انقلاب شود «یلزم انقلاب الأشياء» امكانات «من الامتناع الذاتي إلى الإمكان الذاتي» چرا «من الامتناع الذاتي؟» برای اینکه محال بود امکانات تحقق پیداکند پس با فرض حدوث امکانات امکاناتی كه وجودش ممتنع بود ممكن گرديد «فيلزم انقلاب الأشياء من الامتناع الذاتمي إلى الإمكان الذاتي» همين يك تكه عبارت را فقط نظر شريفتان باشد «فيلزم» أي بعد حدوث الإمكانات «انقلاب الأشياء» أي الإمكانات «من الامتناع الذاتي» كه محال بود در خارج تحقق بيدا كنند «إلى الإمكان الذاتي.»

و أما الثالث: در شق سوم دو نیمه هر كدام امكانات متناهی را حمل میكردند، در حالى كه جمع دو متناهى، متناهى است نه غیرمتناهى. البته اگر هم متناهى باشد امكان

عيني معنا ندارد، ولي فعلاً طبق فرض بحث ميكنيم و أما الثالث: فلأن مجموع العددين المتناهيين عددين امكانهاي دو طرف عدد متناه فتتناهى الإمكانات في مادة واحدة و الحوادث واو حاليه، و حال اينكه و الحوادث في كل واحدة لا تتناهي چون شما فرموديد: «و الحوادث لا تتناهی» ولی در کل واحد امکانات متناهی میشود پس فرمایش شمها مناقض با مدعای خودتان است پس این «و الحوادث» بنابر مماشات و بذیرش مدعای خصم در لا یتناهی بودن امکانات است، زیرا حوادث غیرمتناهی داریم. ولی أمكاناتشان متناهى است، پس بعضى از حوادث بى امكان مىماند. اين حوادث آيا واجبند و يا ممتنع، راه ندارد و لا يصح أن تفرض في كل واحد من الجزأيــن إمكــانات غير متناهية ليست بحادثة، بل هي نصف المبلغ الغير المتناهي الذي كان في الكل، فإن دليل. براي «لا يصح» است. يكي از أنها بفرمايند «يفرض في كل واحد من الجزئين إمكانات غيرمتناهية لبست بحادثة» حالا بفرمايند امكانات غيرمتناهي ليست بحادثة با لفظ بازی میکنیم تا از مشکل در رویم. امکانات غیرمتناهی لیست بحادثة تا با حوادث غیرمتناهی وفق بدهد که حوادث غیرمتناهی پیش می آید و هـر یکـی یک امکـانی برایشان بیاید ولو اینکه الآن غیرمتناهی هستند «و لیست بحادثة»، در حالی که ایس برای شما نفعی نمیبخشد. اگر لیست بحادثة در خارج هستند پس از حرفتان دست برداشتید و اگر حادثة هستند بر میگردد به یکی از آن سه وجه، به خصوص که الآن در شق سوم هستيم بكويد «ليست بحادثة، بل هي نصف المبلغ الغير المتناهي الذي كان في الكل» اين طوري كل غيرمتناهي بود، اين غيرمتناهي نصف شدند و دو نصف آن غيرمتناهى اند. اين سخن ليس بصحيح فإن القسمة في الجسم غيرمتناهية فعند كل قطع يلزم ما يلزم في القَطْع الأول يك وقتى قِطَع جمع قطعه نخوانـيم و ليست الإمكـانات تحدث حين القسمة كما هو المفروض. اگر اين است حالا ما گفتيم دو نصف جسم قابل انقسام غیرمتناهی است اگر جسم را تنصیف کنیم هر یک از یک نصف را باز تصنیف كنيم إلى ما شاءالله، هر قسمتي را به اقسام، إلى ماشاءالله، مي توان تقسيم كرد، زيرا ابعاد

و امتدادات قابل انقسام به اجزای غیرمتناهیاند پس در هر پارهای از آن باید بگویید غيرمتناهي هستند و توالي فاسدي پيش ميآيد «فإن القسمة في الجسم غيرمتناهية... کما هو المفروض»، برای اینکه آن با قسمت اول بود، چون در قسمت سوم دیگر حرف در اين نيست كه حين القسمة امكانات پيش مي آيد «كما هو المفروض»، يعني اگر بگوییم امکانات تحدث حین القسمة برمیگردد به اشکال دوم، الآن مفروض قسم سوم است، ولى اكر أن بوده باشد اشكال أن است كه جواب داديم. فإذن قبل الانقسام كانت اين امكانات غيرمتناهي متمايزة المحال محلشان بايد متمايز باشند حالا غیرمتناهی محلشان باید متمایز باشند به چه نحوه است باید بفرمایید این جسم بالفعل منقسم است که غلط است یک عبارتی در اشدامت داشتیم که آنجا از گفتار شیخ نقل کردیم که جسم پیوسته هست نه گسیسته اگر پیوسته نباشد صورتی و نوعی پیدا نمی شود جسم گسسته نیست اگر این امکانات غیرمتناهی به محالشان تمایز داشته باشند پس میبایستی الآن این جسم به اجزای غیرمتناهی منقسم باشد تا هر امکانی در محل خاصش قرار بگیرد پس لازم می آید انقسام جسم به اقسام غیرمتناهی و گسستگی جسم، و غیرمتناهی بالفعل غلط است، منتها حرفی که داشتیم جسم قابل انقسام الى غيرمتناهي بالقوه است نه بالفعل معنا ندارد. غيرمتناهي بالفعل يك جسمي را بفرماييد منقسم است به اقسام غيرمتناهي بالفعل اگر امكانات بالفعل و تمايزشان به محالً بالفعل، يعني اين جسم منقسم است به اقسام غيرمتناهي بالفعل اين معنا ندارد حتى يبقى بعد الانقسام بعض منهم في جزء و بعض منها في جزء آخر لعدم انتقال الأعراض مراد از اعراض، امكانات هستند و در اعراض انتقال درست نيست اگر بايد عـرض انتقال پیداکند باید به تبع محل و جوهر باشد و در حرکت جوهری

و جــوهرية لديــنا واقــعة إذا كانت الأعراض كلاً تابعة ا در منظومه فرمود: عرض مثل رنگ سيب از سبزي به سرخي ميگرايد و نمي تواند

شرح المنظومه، ص ۲۴۹ (چاپ سنگی).

عرض بدون جوهر روی پایش بایستد و در حرکت باشد عرض ممکن نیست جدا باشد پس انتقال عرض راه ندارد. حالاکه راه ندارد ما میبینیم رنگ این سیب از سبزی به قرمزی آمده و انتقال در عرض هم معنا ندارد پس میگوید: ممحل مـن در انستقال است. انتقال عرض معنا ندارد و انتقال هم كه يافت بايد محلش در انتقال باشد محلش جوهر و جوهر در حركت است «و جوهرية أي حركة جوهرية لدينا واقعة؛ إذ كانت الأعراض كلاً تابعة»؛ يعني تابع جوهرند، زيرا نمي توان عرض را مستقلاً انتقال بدهيد و انتقال او فرع بر انتقال محلش است و نمي توانيد بفرماييد امكانات تقسيم شـوند؛ چند امکان روی این جزء از جسم و بعضی روی آن دیگری قرار گیرند، زیرا انتقال عرض از محلی به محل دیگر محال است، چون پیش از قسمت عرض روی هـر محلي بود حالاكه تقطيع ميشود روي محلش هست امكانات نيز غيرمتناهي هستند و محلشان هم باید غیرمتناهی باشند و نمی توانید ده و یا صد امکان را جمع کنید و روی یک موضوع واحد بگذارید و عرض را انتقال دهید و عدم کون الإمکانات حادثة على ما فرضنا، فإذا كانت نتيجة حرفمان، امكانات متمائزة المحال محالشان مي بايستي متمايز باشند و هي آن امكانات غيرمتناهية العدد هستند و بالفعل سيباشند پس بـايد محالَشان هم متمايز و غيرمتناهي بالفعل باشند ففي الجسم أبعاض غيرمتناهية متماتزة بالفعل بأعراضها التي هي الإمكانات، فيلزم در جواهر و اعراض پيوستكي جسم مورد بحث قرار میگیرد، گسستگی آن ابطال میشود، چنانکه شیخ قریب به این عبارت در دانشنامه علانی فرمود. پس در آنجاگفته میشود ترکیب جسم از اجزای لا یتجزی، که أز آنها به «جوهر فرد» تعبير ميشود، محال است. در كشف\لمر\د از آن به «الجواهر الأفراد» تعبير كرد٬ و مرحوم علامه «الجواهر الأفراد» را بــه «ذرات لا يـتجزّى» تــعبير کرد، به زبان خارجیان از آن به اتم تعبیر میشود. ایشان میگویند: جسم گسسته نیست که اگر ذرات اتمی ترکیب شده باشند لازم می آید گسیخته و پراکنده بودن جسم، و آن

١. اين تعبير از علامه در شرح است. ر. ک: كشف المواد، تصحيح و تعليق أيةالله حسن زاده، ص١٤٧.

پراکندگی و متلاشی بودن و مضمحل بودن جسم است و اگر این جسم پیوسته و صورت و حدانی دارد پس از ذرات کذایی نیست پس جسم از صورت و هیولا مؤلف است. در این کتاب هم به همان سبک و ممشای مشاء آخوند جسم را مؤلف از هیولا و صورت می داند نه از اجزای اتمی کذایی، حالا بنابر آن مبنا اینجا آن حرف را پیش می آورد و می فرماید: اگر باید این امکانات غیرمتناهی بالفعل تحقق داشته باشند محالشان باید بالفعل تحقق داشته باشند؛ یعنی این جسم مؤلف از اجزای اتمی محل یک امکان است.

بحث در این اشکال مرحوم آخوند بر متکلمان بود میانات غیرمتناهی در جسم چگونه می تواند جای گیرد، در حالی که اگر آن را دو قطعه کنیم امکانات این دو قطعه متناهیاند یا غیرمتناهی؟ و اگر غیرمتناهیاند محلشان چگونه است؟ شبیخ در هندهت و خواجه در شرح <sup>۱</sup> آن در تقسیم و قطع جسم با ابزار و آلات سخن گفتند و پس از صغر اجزا، که آلت نمی تواند آن را تقسیم کند، تقسیم وهمی را به بیان کشیدند، پس از آنکه و هم به جهت صغر اجزاء نتوانست طرفین را حاضر کند عقل میگوید که چون جسم امتداد دارد پس قابل تقسیم است. در این صورت تقسیم جسم تا بینهایت میتواند ادامه یابد و حدّ یقف ندارد. اما اکنون این اجزای فعلی نیستند برخلاف عدهای که اجزای جسم را بینهایت پنداشتند و آن اجزاء را فعلی و یا دارای اجزای متناهی بالفعل دانستند. پس مشاء قائل به پیوستگی جسم و تألیف جسم از هیولا و صورتند و گسستگی را نمیپذیرند و به جوهر فرد یا اجزای لا پتجزی قائل نیستند. بر فرض اگر جسم را مؤلف از اجزای اتمی و جواهر افراد بدانیم ولی ایس اجزاي بالفعل هر چند زياد باشند به هر حال محدودند و نمي توانند اين اجزاي محدود، ولو میلیاردها به توان میلیاردها باشند، جایگاه امکانهای بینهایت و

درس صد و بیست و پنجم: تاریخ ۱۰/۸/۸۱.

١. نمط ١، فصل ١.

نامحدود باشند. پس محدود نمی تواند محل نامحدود باشد. علاوه آنکه چگونه غیرمتناهی محصور بین حاصرین می شود، زیرا که جسم همین است و ابتدا و انتهایش همین قطعه است پس امکانات غیرمتناهی بین حاصرین، یعنی این طرف و آن طرف جسم، محصور است فإذن قبل الانقسام کانت متعائزة المحال حتی یبقی بعد الانقسام بعض منها فی جزء و بعض منها فی جزء آخر اتکای کلام به نیاز امکان به محل متمایز است لعدم انتقال الأعراض عرض بدون جوهر و محل منتقل نمی شود و یکی از ادلهٔ حرکت در جوهر همین بود در مثال؛ سیب تا از رنگ سبزی به سرخی برسد دم به دم رنگ عوض می کند ما برای این رنگها اسم نداریم در اواخر نمط دوم اشدادات دم رنگ عوض می کند ما برای این رنگها اسم نداریم در اواخر نمط دوم اشدادات می کنیم: در ونگ ناونجی، از ناولیج برای بیان رنگ استفاده شده است ولی رنگ خود می کنیم: در ونگ ناونجی، از ناولیج برای بیان رنگ استفاده شده است ولی رنگ خود نارنج چیست لفظی برای آن نداریم. در هر صورت عرض متکی به محل بود و قائم به آن است در این صورت به تبع محل در حرکت است

و جـــوهرية لديـــنا واقــعة ﴿ إِذْ كَانْتُ الْأَعْرَاضُ كَلَأُ تَابِعَةٌ ۗ

اعراض تابعه ای که مرتبهٔ نازله جوهرند و بحث را روی طبیعی آنها ببرند نه روی صناعی، چنانکه ممکن است وهم حاجب شود که ایس دیوار سفید ما نبود و من سفیدش کردیم، پس رنگ قابل انتقال است، در حالی رنگ غیر از آن مادهٔ سفید است که با مانیدن به دیوار دیوار سفید می شود، لعدم انتقال الأعراض و عدم کون الإمکانات حادثة علی ما فرضنا فإذا کانت متماثزة المحال و هی غیرمتناهیة العدد بالفعل از یک طرف امکانات غیرمتناهی العدد بالفعل است از طرف دیگر ایس امکان مضاف به محل امکانات غیرمتناهی بالفعل باشند پس محل می شود و چون عرض است محل می خواهد پس محال باید متمایز بالفعل باشند پس

۱. شیخ مطلب فوق را به طور تلویح دربارهٔ روایح در انشلالات (نمط ۲، فصل ۱۷، ص۲۴۴)گفته است. در این نمط دربارهٔ رنگها سخنی نفرموده است.

۲. ر.ک: شرح الامنظومه، ص ۲۴۹ (چاپ سنگی).

غیرمتناهی محصور بین حاصرین می شود فقی الجسم باید قائل شوید در جسم أبعاض غیرمتناهیة متمائزة بالفعل بأعراضها چون اجزای بالقوه را کسی انکار ندارد که جسم به تعبیر شیخ در دانشنامه علائی در حد ذات خود پیوسته است و نه گسسته، پس ایس پیوسته قابل انقسام و متناهی است و اگر آن را تقسیم کنید اگر در جایی وهم خسته شده و نمی تواند آن را حاضر کند عقل تقسیم می کند، ولی این تقسیم بالقوه است. عقل از تقسیم بالقوه پیوسته الی غیرالنهایه ابایی ندارد، اما اجزای بالفعل معنا ندارد فیلزم إما أجزاء لا تتجزی حکماً مشابه اجزای اتمی و اجزای صغار صلبه و جواهر افراد قائل نیستند و هو محال کما سیجیء برهان امتناعه در بحث جواهر و اعراض ثابت می شود که مؤلف از دو چیز، یعنی از هیولا و صورت است. قدما و پیشینیان و اقدمین اینها را مرکب می دانستند که جسم از اجزای صغار صلبهای، که از آنها تعبیر به اتم می شود، مرکب است اکنون نیز بر سخن قدما هستند و همان حرف را می زنند.

أو مقادير غيرمتناهية العدد يا بايد به اجزاى غيرمتناهى صلبه قائل شد يا بايد به قطعههاى بسيار كوچك ريز اجسام قائل گرديد. متكلمان، كه به جواهر فرد قائلند، آنها را جسم نمىدانند، بلكه وقتى اين جواهر با هم جمع شدند جسم را تشكيل مىدهند. پس اين اجزاى صلبه محل امكانات غيرمتناهى هستند، اين را رد مىكنيم كه جسم مؤلف از اين ذرات است، زيرا يا بايد اين قطعه از جسم را مؤلف از اجزاى جسمى غيرمتناهى بدانيد تا هر قطعهاى و هر جزيى از اين جسم محل امكان غيرمتناهى باشد «أو مقادير» جسمى أو مقادير غيرمتناهية العدد المستلزم لمقدار غيرمتناه للمجموع المركب منها وقتى اين قطعه و اين جزء خيلى كوچك جسم است و جوهر فرد نيست، پس از بىنهايت آنها بايد جسمى با اندازه بىنهايت درست شود. هر قطعه از اين سنگ طبق آن نظر مؤلف از اجزاى غيرمتناهى است، گوييم: اگر اجزاى جسمى غيرمتناهى باشد، و محدوديت اجزاى جسمى غيرمتناهى باشد، و محدوديت اين جسم با آن اجزاى غيرمتناهى باشد. و محدوديت اين جسم با آن اجزاى غيرمتناهى نمىسازد. گفته آمد كه اگر جسم غيرمتناهى باشد

شکل ندارد و شکل به واسطهٔ تناهی عارض بر جسم میشود؛ یعنی تا جسم محدود نباشد این طرف و آن طرف، که شکل را میسازد، پیدا نمیکند. پس اگر جسم محدود نشود و نفاد پایان پیدا نکند شکل مکعب و مخروط در آن نمی آید. اسمهایی که برای او میگذاریم همه فرع بر متناهی بودن آن است، پس هر جسم محدودی دارای شکل است، و چون هر جسم حامل امکانات بینهایت هست و دانه گندمی باید خرمنها گردد پس باید محال بینهایت باشد، و چون محل بینهایت، یعنی اجزای غیرمتناهی باطل است، پس مطلب فوق هم محال است. و هو أينضاً مستحيل هممانطوري كه ترکیب از اجزای لا تتجزی مستحیل است این هم مستحیل است و کیف یصح فی جسم واحد متناهي المقدار محال، يعني محلِّها بـراي امكـانات غيرمتناهي بـاشد مـتمائزة بأعراضها القائمة بها مراد از اعراض در ما نحن فيه امكانات است غيرمتناهية عدداً بالفعل مع كونه محصوراً بين الحـواصـر. دو طـرف آن مـحصور است پس ايـن غـيرمتناهـي امكانات چگونه بين دو طرف محصور قرار ميگيرد؟ على أنَّ الكلام يتأتَّى بعينه في کل واحدٍ منها بحسب إمكان قسمته ضمير در «منها» را به «محال» بزنيد. همانطوري كه این سخن را در این قطعه از جسم و این دانه گـندم و هسـته مـیآورید و مـیگویید اجزایش باید محلّ امکانات باشند همین حرف را هم در آن اجزاء بیاورید باز آن اجزاء محل هستند بـراي امكـانات غـيرمتناهي، چـون آن هـم جسم است البـته در صورتی که اجزای صغار صلبه جسم باشند، ولی اگر جوهر فرد به مبنای متکلمین باشند. این سخن در آن اجزاء نمیآید. پس هر جزئی خود محل امکانات بیشمار و غيرمتناهي است. (يتأتي صحيح است).

و مما یرد أیضاً علی القائلین بأن إمکان الحادث موجود فی الخارج أن اشکال دیگر: باید توجه داشت که اگر ایشان سخنی منطقی داشته باشند سخنی دیگر است؛ مثلاً اینکه امکان به معنای ممکن است، گرچه ما اشکال دیگری بر آن داریم که در ایس صورت که امکان در هر چیز به آن معناست و امکان دارای اشتراک معنوی است پس

همهٔ اشیاء عین هم میشوند، در حالی که کثرات ثابت هستند و معانی گوناگون آنها شاهد بر آن است که امکان به معنای ممکن نیست. اکنون اشکالات دیگر بر کسانی که امکان را در خارج عینی می دانند داریم. امکان به محل اضافه می شود، چنان که در امكان استعدادي، كه در قسمت دوم از عبارت مصنّف مي آيد، روشن است، زيرا در این هسته، قوه و منه و کیفیتی موجود است که آرام آرام درخت می شود، ولی اکنون درخت نیست و هسته میباشد. پس این قوه را به آن درخت معدوم اضافه میکنید و می گویید: امکان شجر. پس امکان استعدادی حادث است و معدوم حادثی که تحقق پیدا نکرد پس در تمام امکانهای استعدادی شیء بالقوه است؛ یعنی فعلیت ندارد هنوز تحقق پیدا نکرد اینکه فعلیت دارد این نحوه وجودی است که متصف به این قوه و منّه است و میگویید این قوه و منّه را دیگری ندارد و این شیء آن را داراست، امّا آن حادث معدوم که این قوه باید آن شود هنوز تحقق پیدا نکرد پس معدوم بودن طرف امكان استعدادي روشن است. اگر امكانات بخواهـند مـمتاز بـاشند بـايد بــه اعـتبار مضافً اليه خود امتياز داشته باشند، در حالي كه مضافً إليه امكان استعدادي موجود نیست، پس عدم خود چیزی نیست تا از دیگری ممیز باشد. در منظومه فرمود: «لا میز في الأعدام من حيث العدم، عدمها تمايزي ندارند و اگر تمايزي دارند به طفيل وجود است، و در کنف وجود است. یک عدم الف و عدم ب فرض میکنیم و میگوییم که عدم این و آن و الاً عدم من حیث هو عدم تمایز ندارد و جمع آن به اعدام معنا ندارد، مگر آنکه مضافّالیه موجود داشته باشد در این صورت می توان آن را جمع بست. در امکان استعدادی، که دو جانبه است، یعنی در یک جانب وجود و در جانب دیگر آن عدم غیر متحقق است و اضافه بر امر عدمی به روشنی باعث تمایز نمی شود. ایس قسمت دوم فرمایش ایشان است. اما سخن اول که امکان ذاتی باید مضاف به محل خود شود آیا محل وی در خارج تحقق دارد تا به آن انتساب دهید؟ و اگر امکانات كذايي بايد متمايز باشند، پس محل غيرمتناهي بايد موجود بـاشد هـمانطور كـه در

امکان استعدادی گذشت در امکان ذاتی هم چنین است. اگر معدوم مضافًالیه امکان استعدادی بود و هیچگونه تمیزی نداشت پس امکانات که از این مضافًالیه میخواهند کسب امتیاز کنند نیز نه در ذهن و نه در خارج موجود نیستند.

و مما يرد أيضاً على القائلين بأنّ إمكان الحادث موجود في الخارج: اينكه أنّ إمكان الشيء يلزمه أن امكان را الإضافة إلى ذلك، ذلك شيء است. بايد اين امكان را اضافه به شيء كنيد اين يك مقدمه است. حالاكه امكان بايد اضافه به ذلك الشيء ما در إين كبراي كلى با هم متفقيم كه اگر شيء هيچ باشد نمي تواند منشأ تمايز اشياء بوده باشد فإذا كان امكان صفة عقلية تلزمه الإضافة إلى أمر معقول يضاف هو إليه في العقل بس سخن ما همین است که امکان صفت عقلی اشیاء است، پس اگر باید امکان تمییز پیدا کند و ظرف تقررش در ذهن است امر روشن است و مدعای ما میشود که تمایز امکانات در وعای ذهن است و امکانات مضاف به محالَشان در وعای ذهن می شوند و تقرر خارجی و وجود عینی ندارند، برخلاف سخن شما، که میخواهید امکان را در خارج وجود بدهيد بخلاف ما إذا كان، يعني امكان صفة عينية يلزمه أن يضاف إلى موجود عینی، یعنی به خلاف حرف شماکه این وجود خارجی داشته بـاشد، امکـان انضافه به موجود عینی شود. اگر امکان استعدادی باشد مضاف الیه امکان وجود عینی نیست، بلکه معدوم است، زیرا بعداً باید این امکان آن شیء شود و آن شیء بالفعل مفقود و معدوم است و الا اين امكان آن نبود. اين حرف در مرتبة دوم است إذ الإضافة الخارجية إلى معدوم خارجي غير صحيحة معدوم خارجي تمايزي ندارد و عدم است تا بخواهد منشأ تمايز ديگري بوده باشد.

نعم، للعقل أن يتصور صورة الشيء الذي يمكن حصوله في الخارج فيصف بصحة كونه و لا كونه اين درست در مى آيد إما بحسب حاله في نفسه، كما في الإمكان الذاتمي أو بحسب أسباب وجوده و استعداد قابله امكان استعدادى هست يا به لحاظ طرفش معدوم است بس چه امكان ذاتى و چه امكان استعدادى در اين جهت شريكند كه طرفشان

باید به محل اینها تمایز پیدا کنند، ولی هر دو امکان فاقد محل و مضاف ایه در خارج هستند و باید بعداً در خارج تحقق پیدا کند أو بحسب أسباب وجوده و استعداد قابله و عدم أضداده و رفع موانعه حالا که این همه عبارت آورده، خود جناب ایشان بعدها عبارت را تلخیص می کند و می فرماید: تا شیء جمیع انحای عدم را طرد نکرد و جهات تحصّل و علیت تامه نشده تحقق پیدا نمی کند، زیرا مسلم است که موانع نمی گذارد شیء تحقق پیدا کند. اسباب امکان استعدادی با رفع موانع و حاجبها منتهی به وقوع و فعلیت می شود، پس در تمایز امکان استعدادی و امکان ذاتی باید مضاف الیه ذهنی را در نظر گرفت، زیرا در خارج معدومند و رفع موانعه عن مادته این امکان استعدادی، که نوعی از وجود است، با امکان ذاتی فرق دارد. و این ماد المهیئة له ماده که او را آمادگی برای رسیدن به صورت بعدی می دهد کما فی الامکان استعدادی. خلاصهٔ اشکال این است که امکان بی محل و بی اضافه تشخص پیدا الاستعدادی. خلاصهٔ اشکال این است که امکان بی محل و بی اضافه تشخص پیدا نمی کند، چه امکان استعدادی و چه امکان ذاتی که بالفعل مضاف الیه آنها در خارج عینت ندارد، ولی در وعای ذهن می توانند صورت داشته باشند.

## فصل دهم: يذكر فيه خواص الممكن بالذات

و إنما أخّرنا... فصل در خواص ممكن بالذات است، خواص واجب بالذات در الهيات اخص مى آيد، زيرا در آنجا بحث از ربوبيات بوده و روش و راهى ديگر را طالب است، و چون در آنجا بحث از عينيت وجود و حقيقة الحقايق و صورةالصور است لذا سخن و بحث در آنجا فوق مباحث مفهومى و جهات ثلاث و عناصر عقود است. معانى عام و امور طبيعى مفاهيم انتزاعى اند، ولى در آنجا أسلوب آخر من النظر لجلالة ذكرها عن أن يكون واقعا في أثناء أحكام المفهومات الكلية و خواص المعاني العقلية الانتزاعية رويهاى ديگر در بحث اتخاذ مى شود، زيرا روش بحثى در مفاهيم انتزاعى طورى است و يك ارزشى دارد، ولى حق تعالى شأنش اجل از اين است كه در انتزاعى طورى است و يك ارزشى دارد، ولى حق تعالى شأنش اجل از اين است كه در

کنار این سخنان حرف وی گفته شود، بلکه باید ورزش فکری شود و بعد سخن از مسائل ربوبی با بلندیاش بیاید. در ضربالمثل فارسی گویند: «رجاله ز پیش و شه ز دنبال آيد.» إلا شيئاً نزراً منها يتوقف عليه صحة السلوك العلمي، يعني آمادگي بيدا ميكند و ورزش فکری میشود پس مباحث پیش میآید؛ این گردنهها را بپیماییم تا به اصل مطلوب برسيم و تنوط به العبادة العقلية كه خود بحث علمي را عبادة عقليه ميگويند. عبادت عقل ورزش و سير اوست، در ديار مرسلات و عالم اله و هو الذي قد مرّ بيانه در فصل اول منهج دوم، عنوان فصل این بود: در تعریف وجوب و امکان و امتناع. در فصل دوم عنوان اين بود: «في أن الواجب الوجود لا يكون بالذات و بالغير». از بحث جهت داریم بیرون میرویم به خصوص فصل سوم، که از غرر مباحث و مطالب ربوبي است، اصلاً در عنوان بحث چنين گفتيم: «فصل فـي أن واجب الوجـود إنّـيته ماهیته.» که خودشان در اثنای فصل وعده دادند که این فرمایشها و حقایق را در فن ربوبی همین کتاب بهتر و بیشتر میپرورانیم. در فصل چـهارم دربـارهٔ واجب تـعالی بحث كرد و فرمود: «في أن الواجب لذاته واجب من جميع جهاته» حقاً اين بحث هم از امهات مسائل علم ربوبي است. در فصل پنجم: «في أن واجب الوجود واحد» در اثنا هم فرموديد: «كما هو الواحد أنه الأحد» فصل دوم اين بود: «في أن واجب الوجود لایکون بالذات و بالغیر جمیعاً، که اگر این دو فصل را زیر و رو کنیم میبینیم فصل پنجم اگر بعد از فصل دوم بود؛ یعنی در مکان فصل سوم واقع میشد، بهتر بود و در مسير بحث بهتر بود. در فصل ششم عنوان اين بود: «في استيناف القبول» دوباره از سرگرفت و برگشت. پس چند فصل، یعنی دوم و سوم و چهارم و پنجم راجع به واجبالوجود به صورت جملهٔ معترضهای در اثنا واقع شده است، آنگاه استیناف فرمود دوباره به عنوان منهج، که دربارهٔ جهات ثـلاث بـود، بـازگشت از ايـن رو بــه «استیناف القول» تعبیر کرد و اکنون به همان حصول اشاره کرد که و هو الذی قد مـرّ بيانه. از فصل دوم تا ششم «مرّ بيانه»، يعنى در اثنا واقع شده و سنعود إليه باز در

ربوبيات، يعنى علم الهي به معناي اخص بحث مي شود سنعود إليه على مسلك قدسي و طريق علوي.

إخاذة: اكنون روى بحث جهات ثلاث بياييم. آب گرفتن از گودي و غدير و بركه را إخاذه كويند. مراد آب كرفتن از محل محدودي است كما أنّ الضرورة الأزلية مساوقة للبساطة و الأحدية و ملازمة... شيخ در الهيات شفاه الفرمود: كه عبارت كل ممكن زوج ترکیبی از ارسطوست. مراد از این عبارت آن است که هر ممکن موجود در خارج زوج ترکیبی است، نه آنکه ماهیت من حیث هی، که در وعای ذهن تصور و تعقل میشود، زوج ترکیبی باشد، بلکه ماهیت من حیث هی پس از تعقل با نظر ثانوی به وجـود و عدم سنجیده، و گفته میشود که ماهیت از وجود و عدم ابایی ندارد و یا اکنون ایس ماهیت وجود ذهنی پیداکرده و ممکن شده است، ماهیتها به معنای هی هی بسیطند، ولي وقتي در خارج رنگ وجود بگيرند زوج تركيبيانـد، جـز حـق سبحانه هـمهٔ موجودات ممکنند و زوجیت دارند، و تنها او وجودی صمدی حقیقی دارد، گرچه مفارقات صمد بالغير و بالاضافه هستند، ولي آنها هم زوجـند ﴿سُبْحَانَ الَّـذِي خَـلَقَ الأَزْواجَ كُلُّهَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِـمَّا لايَـعْلَمُونَ﴾ ' آنىچە ھست مـزدوج است، یکی از مصادیق و موارد در ﴿سُبْحانَ الَّـذِي خَـلَقَ الأَزْواجِ ازدواج مـاهیت بـا وجود است. ممكن نيست در خارج ممكن موجود باشد و وجود محض مطلق باشد. این عبارت از ارسطو حرف خوبی است.

الآن حرف ما این است همان طور که وجود صمدی وحدت محض و وحدت حقهٔ حقیقیه است، و در آن ماهیت راه ندارد، زیرا ماهیت حکایت از حدود میکند، و محض انیّت است و ترکیب در آن راه ندارد، و همان طوری که در آن سو به صلابت و

عبارت مزبور در الهیات شده (مقالة ۱، فصل ۷، ص ۲۱) به تصحیح و تعلیق آیة الله حسنزاده، آمده، ولی به معلم
 اول انتساب نداده است، و اگر در موطن دیگر این عبارت منسوب به وی باشد من به آن دست نیافتم «مقرر».
 یس (۳۶) آیهٔ ۳۶.

به قوت و قدرت حکم می فرمودید، زیرا وجود محض است و ماهیت در آن راه ندارد همچنین در این سو می توانید از حقیقة الحقایق تنزل کنید، و به سراغ یک کلمه وجودی بیایید؛ به طوری که برای او ائتلاف و ازدواج و ترکیب نبوده باشد. ولو اینکه در مفارقات احکام وجود بر احکام ماهیت غلبه دارد در این نشأه احکام ماهیت و کثرت بر جنبة وحدت غلبه دارد. از این رو نوعاً این اشتباهها پیش می آید که انسان احکام کثرات و ماهیات را در سیر و سلوک علمی خود، به آن سو می برد و عادات و احکام کثرات در فهم آنها تأثیر می گذارد، در حالی که هر مرحله از وجود حکمی دارد

هر مرتبه از وجود حکمی دارد گر حکم مراتب نکنی زندیقی

و لذا لباس نشأة شهادت را به بالاتر می برد و خیال می کند وی هم در آنجا چنین است، چنانکه در باب نفس و معارج آن بدن عنصری به تعبیر شیخ همانند لباس دایمی وی می باشد و واهمه خیال می کند که همین لباس همیشه با اوست. و البته انسان بی بدن نیست و این ابدان در طول همند و تفاوت آنها به کمال و نقص است، و مطابق هر عالمی بدنی مناسب آن وجود دارد، ولی این بدن همانند لباس در همه نشآت با وی نیست و در همه فصول لباس پشمی ضخیم نمی پوشند، بلکه لباس زمستانی برای تابستان شایسته نیست. پس وقتی از حق تعالی، که ماهیت وی همان وجود وی می باشد و زوج نیست بلکه بسیط محض است، تنزل پیدا کردیم. وجود وی می باشد و زوج نیست بلکه بسیط محض است، تنزل پیدا کردیم. موجودات، خواه مجرد و خواه مادی دارای ماهیت هستند؛ منتها گاهی وجود غالب بر ماهیت است و گاهی احکام ماهیت و کثرات بر وجود وی غالب است، ولی همه دارای زوجیت هستند. از این سو جدولهای گوناگون و شؤون مختلف موجودند، ولی از آن سو یک بحر است که همه به او منتسبند، آن سو غیر متناهی است. و این جنبه دارای باید حفظ کرد. پس به این جنبه مزدوجند و به آن سو غیر محدود و بسیطند.

كتاب النفس، تصحيح و تعليق آية الله حسنزاده، مقالة ۵، فصل ۷، ص ٣٤٨.

اخاذة: كما أن الضرورة الأزلية مساوقة للبساطة و الأحدية و ملازمة للفردية و الوترية. وقتى از فرد به خلق پايين بياييم هيچ كس فرد نيست، بلكه همه جفت هستند فكذلك الإمكان الذاتي رفيق التركيب و الامتزاج، و شقيق الشركة و الازدواج شقيق، يعنى دوقلو و هم شأن اوست فكل ممكن يعنى كل ممكن موجود، اين قيد در ماهيت بسيط و در وعاى ذهن است كه هرچه در خارج موجود شود مزدوج است فكل ممكن زوج تركيبي، إذ الماهية الإمكانية لا قوام لها إلا بالوجود ما سوى الله همه مرزوق حقّند.

از کلمات خوش مرحوم استاد شعرانی در بیان یکی از کلمات حضرت سیدالساجدین در صحیفهٔ کامه، که فرمودند: الهی ما سوای تو همه کنار سفرهٔ عام نشسته اند و مرزوق نعمت تواند، آن جناب می فرمود: در نظر بدوی ابتدا اول چیزی که آدم می بیند ماهیات و کثراتند که دارای منشأ آثار شدند و نشان می دهند که به فعلیت رسیدند، همه به نور وجود و روزی و رزق وجودند و به طعمهٔ وجودند. بی وجود چگونه خودشان را نشان می دهند. پس این وجود است که روزی همه است لقمه و طعمه همه است. یکی از آن فرمایش هایی را که اهل عرفان دارند و در هموص و مصبح گفتیم این بود که تمام ضروب غذا و ضروب اغذیه، سدّنه، یعنی خدمهٔ اسم «باقی» اند. پس همهٔ ضروب و اقسام غذاها که البته یکی از آنها غذای وجود است، سدنهٔ اسم «باقی» اند. اگر غذا نبوده باشد چیزی نمی ماند. بدن غذا می خواهد و جان غذا می خواهد و و اقسام غذا همه خدمهٔ اسم «باقی» اند. و اولین غذا می خواهد و ضروب و اقسام غذا همه خدمهٔ اسم «باقی» اند. و اولین غذا می خواهد و ضروب و اقسام غذا همه خدمهٔ اسم «باقی» اند. و اولین غذا می خواهد و ضروب و اقسام غذا همه خدمهٔ اسم «باقی» اند. و اولین غذا، که برای هر موجودی باید باشد، غذای وجود است که اینها دارا هستند و به اینها قائمند.

و الوجود الإمكاني لا تعين له إلا بمرتبة من القصور...\* «اخاذه» در فرد و بسيط بودن وجود صمدى و در ازدواج و دوگانگى غير وى مىباشد. ؤاحِد و آحَد عبارت ديگرى از بسيط است. سخن ديگر دربارهٔ فرد و وَتْر يا وِتْر است (هر دو قرائت، يعنى به فتح يا

درس صد و بیست و ششم: تاریخ ۶۸/۸/۱۳.

کسر واو درست است). سخن در قسم اول این است که بساطت و احدیت مختص به وجود احدی است، و هر چه از او تنزل کنیم و به مخلوقات و ممکنات برسیم خواه از کلمات تامّات الهی مثل عقول و مفارقات باشند و خواه مستکمل و ناقص، همه به سوی کمال می روند و وجود صمدی ندارند، گرچه عقول صمد مضاف هستند. پس همهٔ کلمات، مرکب و مؤلف از ماهیت و وجود است، ماهیت حد وجود است، نذه دربارهٔ همه گفته شد: «کل ممکن زوج ترکیبی له ماهیة و وجود.» البته گاهی به جهت سعهٔ وجودی مفارقات و کلیت وجودی به دلیل کثرت قرب به حق تعالی احکام ماهیت در آنها مندی است و احکام وجود و وجوب و وحدت غلبه دارد، و بلکه ماهیت در علت و معلول خواهد آمد که برتر از این سخن است.

و الوجود الإمكاني لا تعيّن له إلا بمرتبة من القصور و درجة من النزول چون وجود امكاني مخلوق و ممكن است، از صمد حقيقي بيرون آمده و تعين و تشخص و توحد او با حدٌ و محدوديت است و حد مرتبة تعين خاص اوست و ماهيت از أن مرحله و از آن حد و تعین و تشخص خاص وی اعتبار و انـتزاع مـیشود، بـاعتبارات واقـعی و انتزاعات حقيقي لا تعيّن له إلا بمرتبة من القصور و درجة من النزول تنشأ منها، مرتبه و درجه به یک معناست و لذا ضمیر مفرد مؤنث «منها» به آنها برگردد الماهیة و تمنتزع بحسبها أن كاه به حسب ماهيت كه از أن مرتبه و درجه برخاسته المعاني الإمكانية انتزاع گردید. پس اینجا ماهیت و مرتبه و درجه همه به یک معنا میشود، مراد این است که ضمیر «بحسبها» خواه به ماهیت برگردد و خواه به مرتبه و درجه به حسب مآلش یکی است و تترتب عليها الآثار المختصة بر اين ماهيتش آثار مختصه بار است، همانطور كه فرمود: «لا الآثار العامة المطلقة الكلية» يك آثار عامه مطلقة كليه دارنـدكـه در هـمه سریان دارد؛ یعنی همه آنها حیّند و حیات مربوط به این کلمهٔ وجودی خاص نیست؛ مثلاً مفارقات همهشان عالمند و علم و قدرت از معانی عنامهانید و اختصاصی بیه مرتبهای ندارند، بلکه همهشان حی و عالم و قادر هستند پس علاوه بر اشتراک در آن

حقايق نوريه و معاني كليهٔ مطلقه، هر مرتبه از وجود حكمي دارد؛ يعني احكام خاصهٔ مربوط به آن مرتبه از موجود است؛ عقل اول را حکمی خاص است و نفس کل حكمي خاص دارد؛ يعني عنوان نفسانيت دارد و نفس كل متعلق به همه عالم هست و بالاتر از او مرحلهٔ عقل كل است. نفس كل و عقل كل هر دو حي و قادرند و لكن اين دارای عنوان نفس است و آن دارای عنوان عقل؛ مثلاً ذات و روح خویش را در نظر بگیرید آن بطنان ذات و نهانخانهٔ سرّتان، که مقام تعقل و عقل شماست، کاری به جنبهٔ نفسانیت شما ندارد. در مرحلهٔ پایین تر روح مدبّر بدن، گرچه بسریده و جمدای از آن عقل نیست و هر دو یک حقیقت واحده هستند، اما این مرتبهٔ نازله، که مدبر بدن است، عنوان نفس دارد و همه مصيبتها از ناحيه نفس پيش مي آيد ﴿إِنَّ النَّهْسَ لَأَمُّارَةً بِالسُّوبِي ١ نه ﴿إِنَّ العقل... ؛ با اينكه نفس مرتبة نازلة عقل است. عقلها بـا هـم دعوا ندارند، در آنجا تزاحم و کشمکش نیست، وقتی به بدن تعلق گرفتند، همان حقیقت واحده مرتبه نازلهاش وقتى به بدن و ماده تعلق گرفت و به عالم ظلمت و حدود نزول كرد، تشاجر و مال من و جاي من و ملك من پديد مي آيد، اينها همه از آثار نفسانيت است، و دعوا و نزاع از اینجا پیش می آید. پس با آن یک حقیقت واحده است، اما این حقیقت واحده به لحاظ آن بطنان ذات و سرّش کاری به تدبیر بدن ندارد، هر چند مدبّر بدن اوست؛ به این معناکه شأنی از شؤون و مرتبهٔ نازلهٔ او و درجهای از همان حقیقت است و لكن عناوين تفاوت دارد؛ مثل اينكه نفس ناطقه است كه سميع و بصير و ذايق و لامس است، اما به لحاظ اضافه و ارتباط و تعلّقش به اماكن خاص و به افعال خاص و ترکیب مزاج سامعه پیدا کرد و نمی توان آن را در جای باصره در آورد و به این لحاظ اینها را از یکدیگر تمییز میدهیم و در عین حال به برهان معتقدیم که «النّفس فی وحدته كل القوى، ٢ است. در اينجا عنوان نفس است، ولي مي توان گفت: «و الروح في

۱. يوسف (۱۲) آية ۵۳

۲. شرح العنظومه، ص۲۱۴ (چاپ سنگی).

وحدته كل القوى»، «عقل انسان في وحدته كل القوى». پس اگر اشاره به أن حقيقت و صورت شخصی انسان شود آن حقیقت کلّ القوی است، چون عقل کل و نفس بریده از همه، و وجودهای ممتاز جدای از یکدیگر و مباین از یکدیگر نیستند تا به اشارهٔ حسى أنها را از يكديگر تمييز بدهيم، و در أنها اين طرف و أن طرف راه نـدارد كـه بگوییم این، اینجاست و آن، آنجاست و آن بالاست و این پایین. بالا و پایین زمانی و مكاني راه ندارد، در عين حال كه آنها راه ندارد باز اين نفس كل، حكمي دارد و بـه لحاظ مدبّر بودن عالم هست و آن عقل كل بطنان ذات وي است. از اين رو اصل و رتبهٔ فوقانی وی میباشد، و در عین حال که نفس کل و عقل کل میگویند از یادمان نرود که ﴿ وَ اللَّهُ مِنْ وَزَائِهِمْ مُحِيطُهُ ۚ است، مثل اينكه چشم است كه ميبيند و گوش است كه میشنود نفس است کهمدېر است و در چين حال روح انسان وميـن ورَائِيـهم مُـخيطُه است؛ ورایی که ورای مکانی و زمانی میباشد و ورای محیطی به «علی» نیست، بلکه «أحاط به» است؛ يعني همانند احاطة كنبد بر ما نيست، بلكه احاطة بايي است «أحاطه بكل شيء»، يعني تار و پودش نفوذ كرده است، گرچه كلمهٔ «نفوذ» هم رسا نيست وهُوَ الْأَوَّلُ وَ الْآخِرُ وَ الظَّاهِرُ وَ الْبَاطِنُ وَ هُوَ بِكُلِّ شَيءٍ عَليمهٖ ٪. و تترتب عليها الآثار المختصة نفس آثار خاصي دارد جنائكه آثار خاصي دارد و هكذا لا الآثار العامة المطلقة الكلية كه هم عقل قادر و عالم و حيّ است و هم نفس در اين معاني نه التي تفيض كه آن آثاري كه فايض مي شود از واجب بالذات است: عن الواجب بالذات على كل قابل اكنون جرا آثار عامه را نام بردید که از وی فایض میشود مگر آثار خاصه از وی فیضان ندارد؟ و یه همين خاطر مي فرمايد: و إن كانت الآثار الجزئية المختصة بواحد واحدِ من الوجـودات الإمكانية أيضاً من إبداع الحق الأولى آنجا هم، چنين است خصوصيت و آثار جــزنـي مختص به هر كدام مستند به جزئي خاص است، اين آتش داراي اثر خاص احراق و

۱. بروج (۸۵) آیهٔ ۲۰.

۲. حدید (۵۷) آیهٔ ۳.

آن آب دارای تبرید است، ولی این آثار جزئی را چه کسی به آنها داده است؟ پس آثار جزئی هم از مبدأ حق اولی و از ابداع حق اولی و اضوای نور ازلی و از اوست و آفرینش وی هم با ابداع و تازگی توأم است

هر دم از این باغ بری میرسد تازه تر از تازه تری میرسد

بدیع: تازه و نو و نسبتها إلیها بضرب که اگر این آثار جزئی را بخواهیم به ایس موجودات جزئی نسبت بدهیم بضرب من التشبیه و التسامح است؛ مثل اینکه انسان به حسب ظاهر میگوید که چشم میبیند و ابصار را به چشم نسبت میدهیم بعد میبینید که چشم به خواب رفته، ولی هنوز آن بیننده میبیند پس بینندهٔ دیگری است

تن همی نازد به خوبی و جمال روح پنهان کرده کر و فـر و بـال گویدش: کای مزبله، تو کیستی؟ مسدتی از پسرتو مــن زیســتی

الآن این جمال و زیبایی که بدن دارد، آثار حیات و وجودی که بدن دارد اینها همه از جمال و زیبایی و حسن و خوبی نفس ناطقه است. اگر این معنا را بالا ببرید آن جمال مطلق در هر مظهری خودش را نشان می دهد؛ یعنی اگر بخواهیم آثار جزئی را به آحاد و افراد نسبت دهیم ببینید که به کی نسبت داده می شود. مثال هایی برای آن آورده شده است که طرح آن در این سطح صورت گستاخی دارد، چون عنوان خطابی دارد. ملای رومی می گوید که قلم روی کاغذ نقشه هایی می کشید، موری به مور دیگر گفت: در وی نقش های خوبی پدید می آید، مور دیگر آگاه گفت: کاغذ چیست؟ نوک قلم را نگاه کن. آن دیگری گفت: چرا نقشه ها را به قلم نسبت می دهید؟ آثار از این بازوست. دیگری گفت: بازو عنصری است آن پیکر را نگاه کن. دیگری گفت: بازو عنصری است آن پیکر را نگاه کن. دیگری گفت: بازو عنصری است آن پیکر را نگاه کن. دیگری گفت:

دیده ای خواهم سبب سوراخ کن تا حجب را برکند از بیخ و بن این کاغذ و قلم و این بازو و پیکر حجاب نشود ﴿وَ الله مِنْ وَرَائِهِمْ مُحِيطُهُ. فإذن حال که این است از وجود صمدی تنزل نماییم همهٔ موجودات، در حظیرهٔ

امکان میافتند و زوج ترکیبی دارند و در مرتبهٔ نقص هستند، و نـمیتوانـند چـنین نباشند، زیراکه از آن صمد بودن حقیقی و غیرمتناهی به در آمدند فإذن کل هویة إمکانیة تنتظم من مادّة و صورة عقلتين هما المسمّاتان بالماهية و الوجود. وجود در جاي ماده و صورت در جای ماهیت مینشیند، زیرا باعث محدودیت وجود به این حد است گسرچسه بسه معنای دقیق و شریف صورت همه وجود است، و حق سبههاند صوررة الصور مى باشد و كل منهما مضمن فيه الآخر؛ چون از همديگر جـدا نـيستند؛ یعنی همه از این ماده و صورت، یعنی ماهیت و وجود مرکبند نه اینکه ترکیب تلفیقی باشد و دو چیز پهلوی هم نشانده و در پهلوی هم قرار گرفته باشند. ترکیب تلفیقی و صناعي تركيب حقيقي نيست و وحدت حقيقي درست نميكند و دور از برهان و نظام هستی است، و لذا در جسمانیة الحدوث بودن نفس ناطقه نمیگوییم موجود مجرد یکی و موجود مادی در مقابل آن با هم تلفیق و ترکیب یافته و انسان درست می شود، به طوری که عدهای چنین می پندارند که به بدن ساخته و پرداختهٔ روح تعلق میگیرد، بلکه از ابتدا قوه و منهٔ انسان شدن در موجودات مادی موجود است، تا بــه اقــتضای محيط و شرايط و تحت تدبير متفرد به جبروت رشد و رويش نيكو ميكند ﴿أَنْـبَتُهَا نَيْاتاً خَسَنَهُ ا و به پهنه و عرصهٔ مجردات به مراتب خود نزدیک میشود پس فرمود: «كل منهما مضمّن فيه الأخر؛ است، نه اينكه دو چيز پهلوي هم قرار گرفته باشند. پس این دو چیز یک هویتند و البته برای بیان این معانی لفظ نداریم تا این معانی را پیاده كنيم و شما لفظي به ما قرض بدهيد كه بخواهيم اين معنا را تأديه كنيم و إن كانت من الفصول الأخيرة و الأجناس القاصية، يعني عاليه. أن جنس عـالي و قـصوا، كـه جـنس الاجناس است، با این فصل اخیر با هم همنشین هستند و در همدیگر دویدهاند. اگر هر كدام از طرفين تمام نشوند و طرفين صعوداً و نـزولاً جـمع نشـوند و يك چـيز نگردند یک شخص درست نمیشود.

١. أل عمران (٣) أيذ٣٧.

و أيضاً كل من الذوات الإمكانية، فإنها في نفسها و من حيث طبيعتها بالقوة و هي من تلقاء علتها بالفعل. شما فرموديد: ماهيت من حيث هي بالقوه و بالإمكان است، بود و نبود هیچ یک برای او ضرورت ندارد «و هی من تلقاء علتها بالفعل» است؛ یعنی واجب بالغير است بالفعل؛ يعني بالوجوب و بالقوه ميباشد و «بالقوه»، يعني بالإمكان است «بالفعل»، يعنى بالوجوب است كه واجب بالغير مي شود؛ «فإنّها» اكنون «من طبيعتها بالقوة و من حيث علتها بالفعل» «من حيث طبيعتها»، يعني از حيث ماهيت و خودش بالقوه و ممكن است و آنكه از ناحيه و تلقاي علت به او داده مي شود وجود آن است پس فإن لها براي طبيعت براي او بحكم الماهية الليسية الصرفة اسم إنّ است؛ يعني وي به لحاظ ماهيتش الليسية الصرفه است و چيزي ندارد و منتظر وجود از عملت است تا در خارج رنگ وجود پیداکند و بحکم وجود سببها التام که علتش است الأیسیة الفائضة از ناحیهٔ علت به او وجود فایض می شود فهی چون وجه دیگری دربارهٔ کل ممكن زوج تركيبي، است پس اين امكان هم امكان ذاتي بوده و امكان استعدادي نیست بنابراین عقول و مفارقات و ما سوی الله را شامل می شود فهی ایس طبیعت ذوات إمكانيه مصداق معنيٌ ما بالقوة ايس يك جمهت و معنيٌ ما بـالفعل كـه جـنبهُ وجودياش است پس دو جهت دارد من الحيثيتين و كل ممكن هو حاصل الهوية هـر ماهیت که رنگ وجود میگیرد حاصل الهویة منهما جمیعاً از این قـوه و فـعل هـر دو تشكيل شده است في الوجود پس نتيجة حرفمان اين شده فلا شيء غير الواجب بالذات متبرّئ الذات عن شوب القوة پس هيچ موجودي نداريم كه از شوب و آميختگي به قوه متبرًا باشد و امكان در او نباشد. فقط يك حقيقت واجب بـالذات است و مــا ســواه مزدوج من هذين المعتبين مزدوج از دو حيثيت است. از همين جا بعدها، نكاح ساري در موجودات را بیان میکند و می فرماید: قلب و ذکر و عرش و قیامت و نون، هر کدام بر پنج قسم هستند، این یک نوع از تقسیم به مراحل پنجگانه در نظام هستی است و قسمی که مباحث آن پیش می آید نکاح ساری در موجودات است و مقداری برای ما

الآن روشن است و میبینیم که به ازدواج و نکاح این موجودات پدید آمدند و این همه برکات فایض میشود، به قول ملای رومی:

آسمان مرد و زمین زن در خرد آنچه آن انـداخت ایـن مـیپرورد پس زمین و چرخ را دان هوشمند چون که کار هـوشمندان مـیکنند

همین طور که اینجا ملاحظه می فرمایید که «آسمان مرد و زمین زن در خرد»، نکاح ساری در موجودات به معانی دیگر هم در طول هم موجود است و خود را به ما نشان می دهند و در عداد و در قبال این اقسام نکاح ساری همان نکاح وجود و ماهیت است که حضرات آقایان مشاء، یکی از راه هایی که در اثبات واجب در کتب برهانی خود آوردند، از همین ازدواج وجود و ماهیت است، جنان که در فصوص فارابی و در شرح معوص ما بر فصوص فارابی آمده است این آقایان از ناحیهٔ ازدواج بین وجود و ماهیت از این جهت که ماهیت من حیث هی دارای لیسیت صرفه است و از جانب ماهیت از این جهت که ماهیت من حیث هی دارای لیسیت صرفه است و از جانب فاعل تامش برای او ایس و وجود می باشد و آن کسی که بین آنها تلفیق نموده و نور وجود به او داده است و جود حی مدیر است و او صفات فراوانی دارد که عالم را اداره و وحدت صنع را حفظ می کند و آفریدگار همه است.

و القوة و الإمكان يشبهان المادة و الفعلية و الوجوب يشبهان الصورة مثل اينكه مى گوييد: جنس شبيه ماده و فصل شبيه صورت است. آن چيزى كه گم است و ابهام دارد ماده است و آنكه فعليت و خصوصيت مى دهد و منشأ آثار مى شود صورت و فعليت است پس بنابر «أيضاً» حرف دوم در زوجيت همه فقي كل ممكن كثرة تركيبية و اقل مرتبة آن وجود و ماهيت است پس كل ممكن همة مفارقات را شامل مى شود من أمر يشبه المادة و آخر يشبه الصورة.

فإذن دوباره به عنوان «اخاذه» برگشتيم كه «كما أن الضرورة الأزليه مساوقة للبساطة و الأحدية» در هر صورت فإذن البساطة الحقة مما يمتنع تحققها في عالم الإمكان لا في

١. آيةالله حسنزاده، نصوص النحكم في شرح فصوص النحكم، ص ٣٧.

أصول الجواهر و الذوات، يعنى در عقول و مفارقات كه اصلند و لا في فروع الأعراض و الصفات نه در اصول جواهر، اعم از مفارق و ماده و نه در فروع، يعنى اعراض و صفات كه عارض بر جواهرند، اينها نمى توانند بساطت حقه داشته باشند. پس خواه عالم مفارقات، كه جواهرند، و خواه جواهر عالم ماده و خواه اعراض آنها، مهر زوج تركيبي بر آنها زده شده است

## فردیت و وتریت حق سبحان

عنوان دوم «ملازمة للفردية و الوترية» است. در اين بخش ميگوييم او فرد و وتر است و جز او همه مركب و مؤلف هستند و أما الوترية فهي أيضاً مما تستأثر به الحقيقة، یعنی از اسمای مستأثرهٔ الهیهٔ فردیه است که به دیگری نمیرسد و از صفایای ملوک است اسماى مستأثره مما تستأثر به الحقيقة الإلهية، لأن كل ممكن بحسب ماهيته مفهوم كلي ولو اينكه لم يوجد في الخارج. هر ممكن به لحاظ ماهيت داراي مفهوم كلي است که در وعای ذهن می تواند دارای افراد باشد گرچه افراد وی جز یکی در خارج تحقق نیابد و موانع اجازه بروز جز یکی را ندهد، ولی اگر طبیعت کلی من حیث هی در ذهن در نظر گرفته شود فرض صدق آن بر کثیرین محال نیست، گرچه «لم یوجد إلا فسرد واحد، در خارج روی جهاتی جز یک فرد تحقق پیدا نکرده است لأن كل ممكن بحسب ماهیته مفهوم کلی لا یأبی معناه هر چند وجودش ابا دارد؛ میگوید بیش از یک فـرد نمي تواند موجود شود. سهروردي مي گويد: «لو كان في الوجود شمسان لانـطمست الأكوان و أبي النظام أن يكون غيرها، در دار وجود دو خورشيد ممكن نيست؛ زيراً بر طبق علم عنایی حق تعالی و بر طبق بهترین مهندسی عالم به از ایـن تـصور شـدنی نیست.۱

١. جناب سهروردي فرمايشي خوب در مقام نصيحت و اندرز دارند: االفكر في صورة قدسية يتلطّف بـها طـالب

لا یأبی معناه أن تکون معه تحصلات متکثرة و وجودات متعددة و ما من شخص إمکاني، «من» در کتاب چاپ اسلامیه اضافه است و تصحیح قیاسی میباشد إلا و هو واقع تحت طبیعة کلیة ذاتیة أو عرضیة که لا یأبی معناها أن یکون هناك عدة أفراد تشترك معه فیها أعراض ذات وی قابل صدق بر معانی کثیره است و او می تواند نوعی باشد که افراد و آحادی فراوان داشته باشد و إن امتنع ذلك بحسب أمر خارج عن طبیعتها آن امر وجودی حرفی است دیگر.

فإذن مربوط به اصل مطلب لا وحدة و لا فردانية لممكن ما على الحقيقة، بل إنما هي بالإضافة إلى ما هو أشد كثرة و أوفر شركاء خودشان كثيرند حرفى نيست، منتها قياس كه پيش بيايد مى بينيم وحدت يكى تصلب دارد و هر چه شىء وحدتش تصلب دارد و جودش شديدتر است. ا

فوَخدات الممكنات وحدات ضعيفة في البساطة، بل الوحدة فيها اتحاد. اتحد الشيء بالشيء، اتحاد دو چيز يكي شدن است. تازه هر چه ممكن در وحدت متصلب باشد باز وحدتش اتحاد است. دو چيز يكي شده است؛ يعني وجود و امكان متحد شدند؛ يعني وجود و ماهيت به منزله قوه و فعل هستند. هر چه تصلب در وحدت داشته باشد

غلام همت آنم که زیر چرخ کبود زهر چه رنگ تعلق پذیرد آزاد است زیرا تعلقات انسان را ضعیف میکند و نفس ناطقه را از آن سلطانش تنزل میدهد تا قبوس نزولیاش را سیر میکند. اما اگر توخد و تجمع داشته باشد خوش میفهمد، رشد و نبوغ می یابد، صاحب حدس می شود، بالاتر می آید، صاحب مکاشفات می شود. می بینی این طفل یک شبه ره صد ساله می رود. تعلقات آدم را ضعیف میکند. هر چه توحد وجود بیشتر وحدتش شدیدتر باشد، تصلب وجودیاش و آثار وجودیاش هم بیشتر است لذا آنهایی که خیلی پرچانه آنه و چانهٔ آنها در اختیار ایشان نیست و پرحرفند حرفهای پرمغز نمی زنند، ولی برخی خیلی کم حرفند و چانهٔ آنها را عقل می گرداند، اما وقتی به حرف آمدند دو جملهٔ آنها یک کتاب است.

الأربحية و نواحي القدس لا يطأها القوم الجاهلون و حرام على الأجساد المظلمة أن تلج ملكوت السموات فوخد
الله و أنت بتعظيمه مَلاَن و اذكره و أنت من ملابس الأكوان عربانه با تعلقات نمى توان أن طرفى شد. اين جمله را
ابن خلكان در تاريخ خود از شيخ اشراق نقل كرد. «يا رضاى دوست بايد يا هواى خويشتن.»

۱. این همه به ما نصیحت فرمودند که از تعلق به در بیایید

باز وحدتش اتحاد و یکی شدن دو چیز است. و الاتحاد مفهومه متألف من جهة وحدة و جهة کثرة که مربوط به ماهیات خاصه هر یکی از آنهاست. منشأ اثر خاص می شوند و جهة الوحدة في الممکنات ظلّ من الوحدة الصرفة الإلهیة و هي التي، یعنی این وحدت صرفه أضافت سائر الوحدات علی الترتیب النزولي با مقداری تأمل فهمیدیم که هر موجودی می گوید من دومی ندارم، ولو در مفهوم و معنای عام، می گوییم اینها افراد یک حقیقتند، اما این شیء که در خارج تحقق پیدا کرد، اوست و لیس الا. که به قول آقایان تکرار در تجلّی نیست. این ریخت و سیما و شکل و ترکیب و مزاج و هویت و وجود در این شیء را در هیچ کجا نمی بینی و منحصر به وی است لذا آن آقای عارف فرمود:

وحده لا شويك له گويد

هر گیاهی که از زمین روید

برای اینکه این شاخه گیاه می گوید: من هستم «وحدی» و من تنها و یکه هستم و دومی ندارم، و راست می گوید. هیچ موجودی دومی ندارد، زیرا وجود اختصاصی خودش است. این شاخهٔ ریحان و شاخهٔ گیاه می گوید: «آنا وحدی» و من یکی هستم و دومی ندارم، چه رسد به اینکه خالق مرا دومی بوده باشد. وقتی تشخص و تعین وجودی دومی نمی آورد و راه ندارد پس آنکه محض تشخص وجودی است، و قیومی ندارد، و اوست و لیس الا، چگونه است؟ در این شعر هر گیاه و هر ذره و کلمهای را یگانه دانست که هیچ کس نمی تواند هویت او را از او بگیرد؛ یعنی که دیگر هستیم که هستیم که هستیم، وجودی هستیم ابدی. حالا اگر به لحاظ مبدأ عنوان جزنی ما ازلی نباشد که نیست، به عنوان کلی، که مبدع و مبدأ ماست، ازلی است. اما حالا که تحقق پیدا کردیم و رنگ وجود گرفتیم و این شدیم دیگر هستیم به وجود ابدی و دیگر نفاد برای ما نیست «إنما تنتقلون من دار إلی دار» ا

۱. آن چنانکه خود را ساختیم هستیم که هستیم. مهمان سفرهٔ خویش و زرع و زارع و مزرعهٔ خود هستیم.

«وجهة الوحدة في الممكنات...» همه آيت او هستند و خود لفظ آيت، در قرآن چه قدر شیرین است. وحدت ما آیتی است از وحدت او، آنطور که وجود ما آیتی و آثار وجودی هر موجودی آیت اوست. همانطوری که همه اثر او هستیم و اثر نمودار دارایی مؤثرش است. اثر چه قدر شیرین است و چه قدر وحدت و نظم دارد چه قدر صنع متقن و محكم است ﴿بالعدل قامت السموات و الأرض﴾ حيوت انــدر حــيوت، حیرت اندر حیرت. اگر اثر نمودار دارایی مؤثر است اینکه ظاهرش این قدر شیرین و عظیم و محکم و متقن بافته است، اصلش چه بوده باشد. خود آن حسن مطلق و کمال مطلق و علم مطلق و واجبالوجود بالذات چه قدر شیرین است. وحدت با وجود مساوق است و هي اين وحدت صرفه، يعني وجود صرف التي أضافت سائر الوحدات على الترتيب النزولي، ساير وحدات، يعني ساير كلمات وجودي از عقل اول تا هيولاي نخستین، که وجود و وحدت دارند. این وحدت را کی بر اینها افاضه فرموده است. فكلّ ما كان را به «سائر الوحدات» بزنيد أشدّ وحدة كان أقرب إلى الوحدة الحقة كه وحدت واجب الوجود حق بود كالوحدة الشخصية مثلاً للعقل الأول التي همي بـعينها وجوده و تشخصه ثم وحدة، يعني كوحدة سائر العقول الفعالة ثم وحدة النفوس ثم وحدة الصور ثم الوحدة الاتصالية الجسمية وحدت اتصالي جسمي به منزلة جنس در انواع صور است. اینجا آب و خاک صورت جسمی دارند که مؤلف از ماده و صورت هستند التي هي كثرة بالقوة... وحدة إبهامية جنسية. أن وحدت، وحدت اتصالي جسمي و كثرت بالقوه است. پس در معنا كثرت بوده و وحدت ندارد، زيرا صورت جسمي داراي اين طرف و آن طرف است، ولي مفارقات اين طرف و آن طرف ندارند. بـعد بــه هـيولا

 <sup>→</sup> کسان قندم نیستان شکرم
 ۸ کسان قندم نیستان شکرم

از دیگری گله نداشته باش. اگر تخم کاهو کاشتی نتیجهاش آن است اگر ترتیزک کاشتی نتیجهاش این است. ببین در خود چه کاشتی. خدای ناخواسته اگر تخم ترتیزک کاشته شده هر چه زودتر باید وجین شود و الا پشیمانی در کار است که به تکامل برزخی تا دندان کرم خورده را بشکند و بگیرند یک دندان کمتر از جان کندن نیست الآن «خاسِبُوا أَنْفُسَكُمْ فَبُلَ أَنْ تُخاسِبُوا» (بحار الانوار، ج ۷، ص ۱۲۶ و ج ۷۰، ص ۷۳).

میرسید، هیولا محض قوه است و از صورت و فعلیت چیزی ندارد، بلکه فقط قوهٔ محض است، هیچ عنوان فعلیت ندارد مگر اینکه گیرنده و پذیراست جامعة لکترتها، الآن یک هیولاست، منتها یک هیولای ثابت ازلی و ابدی است که مشای متأخر میگویند، ولی آخوند چون قائل به حرکت در جوهر است نمی تواند هیولای ثابتی تصویر کند، چون طبیعت جسم، یعنی جوهر در حرکت است، ناچار هیولا هم آن فآن متجرد و متصرم است. پس هیولای عالم طبیعت و عالم آجرام با این همه کثرات می پذیرد به همین خاطر آخوند فرمود: جامعة لکترتها و تفصیلها إلی الحقائق النوعیة و میانند نقوش بر این پرده آویخته است؛ منتها متأخرین مشاء می فرمایند این رق منشور یک پرده است و حرکت جوهری می فرماید دم به دم، جوهر متغیر است این منشور یک پرده است، اما رق منشور ابهامی است که این همه کثرات را الآن بالفعل داراست و دم به دم هم می پذیرد، همان طور که دم به دم مبدأ عالم، فیاض علی الاطلاق است.

ثم اعلم أنه كما أن الإمكان عنصر التركیب...\* در این قسمت می فرماید: بین امكان و تركیب تلازم است به گونهای كه هیچگاه از یكدیگر انفكاک پیدا نمی نمایند. در هر موطنی ممكن وجود و ماهیت دارد. گرچه در ماهیت من حیث هی وجود و عدم راه ندارد و با آمدن علت رنگ وجود می گیرد و با نیامدن آن معدوم می شود، ولی ماهیت موجود، قهراً از ماده و صورت، یعنی وجود و ماهیت مركب است، پس ممكن همیشه مركب است، همان طور كه ماده و صورت تلازم دارند در ممكن باید ماهیت و وجود تحقق داشته باشد؛ یعنی امكان محقق باشد پس تركیب با امكان تلازم دارد. در تلازم ماده و صورت و هیولا و صورت، مراد ماده ثانیه نیست، بلكه ماده ثانیه را بس مثل ماده و هیولا برای تخت اطلاق می كنند و می گویند: این چوب ماده و هیولا برای تخت و

۴ درس صد و بیست و هفتم: تاریخ ۴۸/۸/۱۴.

کرسی است. به این ماده و هیولای ثانویه میگویند، اما هیولای اولی بدون صورت خود را نشان نمیدهد، گرچه در حالتی که صورت گرفته است باز نمی تواند خود را نشان دهد، پس هیچگاه خود را نشان نمی دهد، زیرا در صور جسمی و نوعی گم است، همان طور که هیولا بدون صورت موجود نمی شود، صورت عنصری طبیعی هم بدون هیولای اولی و ماده ممکن نیست.

اما اطلاقات ماده را باید متوجه بود و هر کجا ماده گفته شد متوجه مورد گردید:

۱. ماده به هیولای اولای عالم طبیعت اطلاق می شود، و به این ماده، عنصر هم گفته می شود؛ ۲. اطلاق هیولا و ماده در ماورای طبیعت هم می شود گرچه عنصر هم در ماورای طبیعت نیز گاهی اطلاق می شود، چنانکه در این درس نیز اطلاق شده است که تذکر خواهیم داد. پس باحث باید متوجه بوده باشد که آنها به کدام یک از معانی اطلاق شده اند. مراد از هیولا در اینجا، یعنی هیولای عالم طبیعت و ماده عالم طبیعت بدون صور نیست، چنانکه صورت اینجا نیز بدون ماده و هیولا نیست که شبیه جنس بدون صور نیست، چنانکه صورت اینجا نیز بدون ماده و هیولا نیست که شبیه جنس و فصل با همدیگر تلازم دارند، و بدون همدیگر در خارج تمحقق ندارند؛ فصل بی جنس نمی شود، چنانکه جنس بی فصل تحقق ندارد. پس همانگونه که بین ماده و صورت و جنس و فصل تلازم است، بین وجود و ماهیت در ممکنات تلازم می باشد. ترکیب به منزلهٔ صورت و امکان به منزلهٔ ماده بوده و با همدیگر در ممکنات متلازمند. پس ترکیب با امکان و امکان با ترکیب با همدیگر تلازم طرفینی دارند؛ هر کجا امکان پس ترکیب با امکان و امکان با ترکیب با همدیگر تلازم طرفینی دارند؛ هر کجا امکان گفته شد ترکیب هست و برعکس.

«ثم اعلم أنه كما أن الإمكان عنصر التركيب» اينجا يكى از اطلاقهاى امكان است، قبلاً در درسهاى امثلالت نيز گفته شد كه براى نوشتن يك فرهنگ اصيل صحيح با ذكر مآخذ و مصادر در كلمات داير بين قوم در كتب، يادداشت اين موارد خوب است. مرحوم آخوند در آخر مرحلهٔ دهم قبل از مرحلهٔ يازدهم در جواهر و اعراض برخى از كلمات رايج در السنه و كتب قوم را عنوان كرد ما هم يادداشتهايي داريم،

ولى براى جمع و جور و تنظيم كردن آنها فرصت مهيا نشد. آخوند در اينجا امكان را عنصر تركيب ناميد. بر هيولا و ماده، عنصر گفته مي شود، چنانكه در جواهر و اعراض از قدما نقل مي كند كه صادر اول، كه در شريعت «قلم اعلى» نام دارد، به لسان آنها «عنصر اول» است با آنكه مربوط به ماوراي طبيعت است؛ مثلاً از ثاليس ملطى نقل مي شود كه «إن العالم العقلي بكله جوهر واحد نشأ من الواجب بجهة واحدة و مع وحدته فيه صور جيمع الأشياء و هو المعبر عنه في لسان الفلسفة بالعنصر الأول و في لسان الشريعة بالقلم الأعلى.» پس اطلاق عنصر عرض عريضى دارد، چنانكه اكنون به امكان، عنصر گفته است، و بر هيولا و ماده و بر قلم اعلى و صادر نخستين نيز عنصر گفته مي شود. ا

ثم اعلم أنه كما أن الإمكان عنصر التركيب، امكان مادهٔ تركيب است كذلك التركيب صورة الإمكان، پس ايس ماده و صورت، يعنى ايس امكان و تركيب از يكديگر دستبردار نيستند، و بينشان تلازم است، براى اينكه امكان عنصر ماده است و تركيب صورت است، و بين ماده و صورت تلازم است، و از همديگر دستبردار نيستند؛ فإن المركب بما هو مركب من دون النظر إلى خصوصية جزء أو أجزاء منه حاله عدم الاستقلال مركب بما هو مركب با غض نظر از غير، يعنى اجزاء، استقلال ندارد. چنانكه در اشدادت بيان شد كه صورت بما هى صورة بدون نظر به ماده در خارج تحقق ندارد؟، همان طور كه ماده نيز چنين است و صور عنصرى اينجايى ماده نمى توانند تحقق داشته باشند. همان طورى كه صورت بى ماده در خارج اسم و رسمى ندارد، مركب هم داشته باشند. همان طورى كه صورت بى ماده در خارج اسم و رسمى ندارد، مركب هم ما قطع نظر از اجزاء همين طور است پس با قطع نظر از اجزاء براى وى امكان هم

اگر این موارد یادداشت شود مثل رسالهٔ اطلاقات عفل فارابی خواهد شد. این رساله ای کوچک است، گرچه همهٔ
رساله های فارابی به جز رسالهٔ موسیقی کبیرش موجز است، زیرا وی موجز نویس بود، مثل مرحوم مفید. رسالهٔ
وی در اطلاقات عقل در کتب فلاسفه و حکما و موارد اطلاقات عقل مفید است.

۲. امتناع انفکاک هیولا از صورت و برعکس، از نمط اول (فصل ۱۵، ص ۹۳) شروع می شود.

نمی توانیم بیاوریم. مرکب، یعنی صورت با قطع نظر از اجزاء، اطلاق امکان بر وی روا نیست. آن وقتی عنوان و وصف امکان را برای مرکب می آوریم که لحاظ اجزاء در او شود و بگوییم این مرکب از این اجزاء است، و به لحاظ اجزاء می خواهیم برایش امکان را اثبات کنیم، اجزای مرکب هر چه خواهد باشد. پس مرکب من حیث هو مرکب مفتقر به اجزاء است پس بی اجزاء افتقار معنا ندارد و با قطع نظر از اجزاء امکان پیش نمی آید «فإن المرکب بما هو مرکب من دون النظر إلی خصوصیة جزء أو اجزاء منه حاله عدم الاستقلال» مثل اینکه صورت بدون ماده در خارج استقلال ندارد، أجزاء منه حاله عدم الاستقلال» مثل اینکه صورت بدون ماده در خارج استقلال فی الوجود زیرا هر دو باید جمع شوند تا صورت جسمی تحقق پیدا کند عدم الاستقلال فی الوجود و الوجوب و فی العدم و الامتناع این فرمایشها را که سر مرکب می آورید، باید به اضافه و لحاظ اجزایش بوده باشد حال که این است باید به لحاظ اجزایش افتقار داشته باشد، پس بدون آن لحاظ نمی شود تا حرف امکان در وی آید و کیف یتحقق الافتقار و باشد، پس بدون آن لحاظ نمی شود تا حرف امکان در وی آید و کیف یتحقق الافتقار و پس اگر با قطع نظر از اجزاء امکان تحقق ندارد.

و آما المرکب من واجبین دفع و دخل مقدر است گرچه جواب آن را اندکی پیش خواندیم. برای این نقض جناب آخوند سه جواب می دهد: یکی از این جوابها را قبلاً خواندیم و این نقض، این است: اگر مرکب مؤلف از اجزاء ممکن است، دست شما باز نیست و حرف شما کلیت ندارد. ناقض می گوید: من بحث را در موردی می آورم که شیء دارای اجزای ترکیبی باشد، و مرکب متحقق باشد، در حالی که امکان در آنجا نیست. پس به قاعدهٔ کلی شما که هر کجا که ممکن و اضافه به اجزاء و ترکیبی از اجزاء موجود باشد افتقار پیش می آید و با آن امکان می آید، پس امکان و ترکیب از اجزاء موجود باشد افتقار پیش می آید و با آن امکان می آید، پس امکان و ترکیب از اجزاء است؛ مثل ماده و صورت. پس این قاعده نقض می شود و موارد و مثال هایی دارم که شیء دارای ترکیب از اجزاء است قاعده نقض می شود و موارد و مثال هایی دارم که شیء دارای ترکیب از اجزاء است ولی امکان ندارد. بیان آن اینکه، دو جزء ممتنع و یا دو جزء واجب تشکیل ممتنع و یا

واجبي دهندكه مركب از دو واجب است و يا ممتنع كه مركب از دو ممتنع است پس با آنکه مرکب است و دارای اجزاء میباشد ولی مرکب ممکن نیست، پس تلازم ترکیب و امكان صحيح نيست، اكنون همهٔ بحث فصل قبل در نظر ما آمد و جواب او را داريم که با آنکه اجزای یک حقیقت ممتنع و یا واجب باشند، ولی کل مرکب از این دو است و مرکب محتاج به اجزای واجبی و یا امتناعی خود میباشد، پس با آنکه اجزاء واجب و یا ممتنعند؛ ولی مرکب حتماً ممکن است، زیرا در هـر صـورت مـرکب بـه اجـزاء نیازمند است، گرچه نیازمندی وی به اجزای واجبی باشد. این جواب دوم بحث امروز است. دو جواب ديگر هم داريم. «و أما المركب» دفع و دخل مقدر است «و أما المركب من واجبين، شروع در جواب مورد نقض است، و أن را به سـه وجـه دفـع میکند. مفروضین، یعنی دو واجب جمع شود و چون اجزاء واجب هستند، مجموع ممكن نمي شود پس مركب هست ولي امكان نيست أو ممتنعين مفروضين دو تا ممتنع جمع شود، مجموع و ترکیب ممتنع است، پس امکان راه ندارد، از این رو ترکیب هست اما امكان نيست، در حالي كه شما گفتيد بين امكان و تركيب تلازم است؛ يعني هر كجا امكان هست، تركيب هست و هر كجا تركيب هست امكان هست، ولي در اين موارد ترکیب هست و امکان نیست أو واجب و ممتنع أو نقیضین أو ضدین مفروضی الاجتماع در این موارد، از اجتماع اجزایشان مرکبی به وجود می آید که نمی توان به آن ممكن گفت و أما المركب من واجبين ... فهذه و اين امور مجرد مفهومات ليست عنوانات لذوات متقررة في أنفسها متجوهرة في حقائقها در ايسن جنواب اول مىفرمايد: ايسن ترکیباتی که شما می فرمایید هر دو طرف، یعنی شما و ما با همدیگر متفقیم که در خارج تقرر ندارند، بلكه اينها از مداعبات وهم است، و در صقع حقيقت خويش و در صقع نفس خودمان این اعتبارات و ترکیبات را لحاظ میکنیم. پس اینها واقعیتی جز اعتبار كذايي ندارند، بلكه صرفاً اعتباراتي را به واسطهٔ واهمه لحاظ ميكنيم كه تركيب خارجی در آنها منفی است؛ یعنی ترکیب موضوعاً منفی است و موضوعاً ترکیب

وجود ندارد؛ يعني أنجاكه تركيب هست امكان نيست. فرمايش أخوند در پاسخ اين است که اصلاً در اینجا موضوع ما مصداق ندارد، اگر این مجموع و مرکب طبق قاعدهٔ کلی ممکن نگردید، زیرااصلاً این مرکب نیست و ترکیب پیاده نشده است. پس حکم كلى ما در اين مورد نقض نشده است، چون اصلاً مورد و موضوع و مصداق تحقق پیدا نکرد، بلکه این تلفیقی خیالی و اعتباری وهمی است، و انسان میپندارد که تقرری پیدا کرده است. پس در جواب ترکیب را موضوعاً منتفی می داند تا امکان آن مورد بحث قرار گیرد که آیا ممکن است و یا نه «فهذه مجرد مفهومات لیست عنوانات لذوات متقررة في أنفسها، مثل معاني ديگري كه ما ادراك ميكنيم و ميگوييم آب و خاک و شمس و قمر، هذا و ذاك و اين معاني را ملاحظه ميكنيم، و اين معاني مرآت بوای خارج هستند و صورت علمیهٔ اشیای خارجیاند. اینجا اینطور نیست، بـلکه أينها واقعيتي ندارند تا اين معاني و تركيبات كذايي بخواهـند مـرأت مـعناي خــارج بأشند پس تركيب موضوعاً منتفي است «لذوات متقررة في أنفسها متجوهرة في حقائقها، اصلاً اینطور نیست و تلك المفهومات كه در ذهن می آوریم و هیچ رنگ واقعیت ندارند و نفس الامریت ندارند. اینکه کسی تصور کند که دو ضرب در دو هفت می شود گرچه این معنا تصور شد، ولی واقعیت و نفسیت ندارد و در حکمت از امور حقیقی و نفس الامری بحث میکنیم، در حالی که این ها عدمند و فلسفه، علم به أعيان موجودات است و تلك المفهومات لا تحمل على أنفسها بالحمل الصناعي الشائع این مفاهیم بر خودشان هم حمل نمیشوند؛ یعنی به حمل شایع صناعی این مفاهیم خودشان هم خودشان نیستند، و البته در حمل اولی خودشان، خودشان هستند، ولی چون متعارف در محاورات به طور مطلق در مكاتبه و تـعليم و تـعلم و مـحاورات عمومي و صنايع، حمل هر محمول بر موضوعي حمل شايع صناعي است، زيـرا حمل، مفید همین حمل است جز آنکه مواردی برای خواص و برای تنبیه بر مطالبی شيء بر خودش حمل ميشود؛ مثل «انسان انسان است» كه در ردّ توهم اين است كه

انسان را چیز دیگر تصور نکن و یا در حمل معرفات بر معرفات نیز تفاوت به اجمال و تفصیل است. گرچه معنا و مفهوم موضوع محمول یک چیز است، جز این دو مورد، در همهٔ موارد حملها شایع صناعی است، که موضوع و محمول گرچه در وجود خارجی یک مصداق دارند، با همدیگر مغایرند؛ ولی در این معانی مزبور که اجزای ممتنع و یا اجزای واجبی و اضداد و ممتنعات تصور شده است حتی به حمل شایع صناعی این مفاهیم خودشان نیستند، زیرا چیزی در خارج نداریم تا محمول را بر أن حمل كنيم فكما أنَّ مفهوم شريك الباري ليس إلا نفس مفهوم شريك الباري به حمل اولى ذاتي خودش خودش است لا أن يحمل عليه شريك الباري چـون در صـورت حـمل مفهوم شریک الباری بر موضوعی حمل شایع صناعی میشود، و آن موضوع باید این حکم شریک الباری بر وی حمل شود، در حالی که در واقع چنین موضوعی وجود ندارد لا أن يحمل عليه شريك الباري بل يحمله عليه ١ من الكيفيات النفسانية الفائضة عليها لأجل تصرفات المتخيّلة و شيطنة المتوهمة اينها از مداعبات نفس است فكـذلك هـذه المركبات الفرضية دو واجب و دو ممتنع و ضدين مفهوماتها ليست من أفراد أنفسها، بل من أفراد نفائضها ما از این دو ممتنع و دو واجب تصور مرکبی کردیم، ایس ترکیب حاصل شده در وعای ذهن است، و به فرمایش دقیق مرحوم آخوند این مفاهیم آن قدر بیعرضه هستند که به مفهوم شایع صناعی نمی توان گفت که این ترکیب در آنها صدق مي آيد. اكنون از شما مي پرسيم: اين واجب مركب از دو واجب كـ در نـفس ساخته شده، و این صورت ذهنی ممتنع ساخته شده از دو ممتنع آیا واجب بـالذات هستند و یا ممتنع بالذات؟ پاسخ میدهید: نفس ممکن و ساختههای آن هم ممکن است پس این صورت ذهنی از دو واجب و یا از دو ممتنع ممکن هستند. و این ترکیب تقرری در وعای وهم و خیال دارد که نمیتوان به آن واجب گفت، چون فعل خود

۱. در بعضی از نسخهها بعد از دعلیه، دأنه، دارد، ولی در کتاب چاپ سنگی، که در دست حضرت استاد است، و نیز کتاب مصحّع ایشان دأنه، ندارد.

شماست و فعل ممکن، ممکن است و نمی توان گفت: ممتنع است برای اینکه آن را از صقع خویش انشاء کردید. پس این دو مرکب از مصادیق مفهومات خود نیستند، بلکه نقایض واجب و ممتنع، یعنی ممکن بر این دو صادق است، پس از حیّز سلطه و اقتدار و اعتبار خود به در آمدند. بنابراین آنچه را واجب و یا ممتنع تصور کرده بودی نقبض آنها، یعنی ممکن بر آنها صدق آمده است و نه معانی خودشان بر آنها صادق ساشد «فکذلك هذه المرکبات الفرضیة، مفهوماتها لیست من أفراد آنفسها» اینها پیزوری اند، به طوری که مفهومات خودشان بر اینها صدق نمی آیند، بلکه این مرکبات از افراد به سخن شما مؤلف از واجبین و ممتنعین هستند، این جواب اول. خلاصهٔ این جواب به سخن شما مؤلف از واجبین و ممتنعین هستند، این جواب اول. خلاصهٔ این جواب آنکه اینها موضوعاً منتفی اند؛ یعنی مرکبی نداریم و صورتی تحقق نیافت، زیرا در وعای ذهن ممکند و در خارج صورت ندارند.

اکنون جواب دوم را بیان می کند: و مع ذلك در فصل گذشته گفته شد: وقتی دو جزء واجبی تشكیل یک واجب را داد پس واجب مرکب از دو جزء است، و چون دو جزء او را می سازند و بدون آنها واجب تشكیل نمی شود، پس مرکب به اجزای خود نیاز دارد پس ترکیب باعث امکان است، و ترکیب و امکان متلازمند. این همان جواب دوم است. و مع ذلك وجوبها وجوب این مرکبات أو امتناعها تابع چون تابع شدند پس افتقار پیدا کردند، وقتی افتقار آمد، امکان می آید تابع لوجوب أجزائها أو امتناع أجزائهما که اجزاء را ممتنع بگیریم و لیس لها برای این مرکبات «إلا مرتبة الفقر و الحاجة...» که اجزاء را ممتنع بگیریم و لیس لها برای این مرکبات «الا مرتبة الفقر و الحاجة...» حاجت به اجزاء دارند، چون تعلق به اجزاء دارند، به اجزاء محتاجند. پس امکان از ناحیهٔ تعلق به اجزاء بیش آمده است سواء کانت بحسب الوجود، بحسب الوجود ناحیهٔ تعلق به اجزاء پیش آمده است سواء کانت بحسب الوجود نموسوف واحد آنجایی که مرکب از از واجبین باشد أو بحسب العدم کالمرکب من الممتنعین. والمستحیل فی النقیضین أو الضدین هو الاجتماع بینهما فی الوجود لمموصوف واحد لانفس ذاتیهما علی أی وجه کانتا. ظرفی که نمی تواند ضدین در آن اجتماع نمایند

خارج است، ولی آنها می توانند در وعای ذهن تقرر پیدا کنند. به صورت ذهنی اشاره می کنید و می گویید: این ضدین است، و این شیء ضد آن شیء است. و در تجرد نفس ناطقه در مباحث منظومه بیان شد که، حاکم و داور و قاضی باید طرفین را احضار کند و حرفشان را بشنود و حکم به طرفی کند. پس به همین خاطر نفس ناطقه ضدین را جمع می کند و این دو را تصور و ادراک می کند تا بین آن دو مقایسه کند و بگوید ضدین هستند. پس جمع نمی شوند و همین دلیل بر تجرد نفس ناطقه گردید و این که وی مادی نیست، زیرا ضدین در او جمع می شوند، ولی در خارج جمع نمی شوند، پس بوهر غیر از آن جوهر است.

جواب سوم: و ها هنا دقيقة أخرى، وحدت مساوق با تشخص وجودي است. هر کجاکه شیء تعیّن پیدا کرد، تشخص پیدا میکند و شیء دارای مراتب وجودی است، موجودات مادًى داراي وحدتي ضعيف هستند و كثرت بر آنها غالب است و موجود هر چه آن سویی تر میشود به وجود صمدی نزدیک تر است و دارای وحدت و تصلب بیشتر می شود، چنانکه آثار فعلی وی هم بیشتر می شود، چنانکه بیاید. از این رو هر چه توحد و تجمّع انسان قویتر باشد، تصلب وی بیشتر و آثار وجودی وی قوی تر می شود و ضعف، دلیل بر پراکندگی است. در خارج دو واجب یک چیز شود و یا دو ممتنع یک چیز شود، و توحد پیداکنند ممکن نیست، چنانکه در وعای ذهن اين مركب وحدتي نيافت، و البته اين صور هم به طفيل وجود ذهني به نوعي لحاظ و اعتبار می شود، و وحدت اعتباری ضعیف تر از آن وحدت تألیفی مثل وحدت عسکر پیدا میکنند، زیرا در آن وحدت تألیفی وحدت و افراد وی در خارج از هم گسیخته و جدا بودند و در خارج وحدتی نداشتند و تا ذهن به اعتباری آنها را وحدت میدهد، و به قوم و لشكر آنها را مينامد؛ چنانكه وحدت نفس ناطقه به أن نيست كه وحـدت تأليفي داشته باشد؛ نظير سخن قائلان به روحانية الحدوث، كه نفس ناطقة مجرد بــا بدن مادی پهلوی هم قرار میگیرند، و وحدتی به نام انسان پدید می آورند. گفته شد که

این ساحل پیمایی است و این وحدت ضعیف است، بلکه تشخص و توحد قوی آن است که از صورت اتحاد بالاتر آمده و وحدت حقیقی و حرکت جوهری ماده به معنا را در باب نفس ناطقه قائل شویم.

در این جواب سوم میخواهیم بگوییم: اصلاً تلفیق تحقق پیدا نمی کند، و عنوان ترکیب بر روی اینها نهادن «بضرب من المسامحة» است. این جواب با جواب اول از جنبه مؤدا یکی می شوند، ولی نحوهٔ پروراندن بحث و راه با هم تفاوت دارند. وها هنا دقیقة آخری و هی آن الوحدة معتبرة فی اقسام کل معنی یکون موضوعاً لحکم اگر می خواهید دو واجب را مرکب کنید تا موضوع برای یک حکمی شود؛ یعنی موضوع برای ترکیب شود لحکم کلی و قاعدة کلیة فقولنا: کل مرکب ممکن و کل واجب بسیط، و کل حیوان کذا؛ آی کل مرکب له صورة واحدة فهو ممکن، و کل واجب الوجود فهو واحد بسیط، و کل حیوان کذا؛ آی کل مرکب له صورة واحدة فهو کذا اکنون که چنین شده از شما می پرسیم مرکب از واجبین چگونه تلفیق و ترکیبی است؟ اگر آنها اتحاد ندارند، موضوعاً ترکیب صدق نیامد. اکنون که این مطلب را فهمیدیم می پرسیم:

فالمركب من الواجبين إذا فرضهما الوهم ليس له ذات سوى ذات كل مسنهما آن همم مفروض و لا له امتناع و لا إمكان و لا وجوب ثالث غير وجوب كل منهما مفروض و كذا المركب المفروض من الممتنعين ليس له امتناع مستأنف تا وحدت پيش بيايد و يك چيز ديگر بشود سوى الامتناعين للجزئين و في المركب المفروض من الواجب و الممتنع ليس له إلا وجوب هذا و امتناع ذاك لا غير.

و المركب من الحيوانين تكثير امثله فرمودند، و آنها به جهاتى با هم فرق دارند كه معلوم است ليس له فيه إلا حيوانية هذا و حيوانية ذاك و ليست هناك حيوانية أخرى كه از تركيب اين دو امر ثالثى ساخته شود سوى الحيوانتين در كتاب جاب اول اسلاميه «حيوانين» دارد المنفصلتين إحداهما عن الأخرى منفصلند فإن كان أحد الحيوانين ناطقاً و الآخر صاهلاً ليس المجموع من حيث هو مجموع به آنها نـمى توان گفت كـه ناطقند و

نمى توان گفت صاهلند ناطقاً و لا صاهلاً، بل و لا موجوداً، إنما الموجود فيهما موجودان هذا ناطق و هذا صاهل، لا أمر ثالث له حيوانيه ثالثة تا تركيب واقعى پيش بيايد. و سيجيء في مباحث الوحدة أنها لا تفارق الوجود وجود و واحد هيچ وقت از يكديگر جدا نمى شوند. \

اما ما قیل: دیگر لو کان المرکب من الممتنعین بالذات ممکناً ذاتیاً کان عدمه مستنداً الی عدم علة وجوده. «ما قیل»، یعنی به جواب سه گانهٔ نقضی ما کسی می خواهد جواب دهد، ولی جواب درست نداده است «اما ما قیل... فمردود.» ایشان به عنوان مثال «المرکب من الممتنعین بالذات» را عنوان کرد. وی گفت: اگر مرکب من الممتنعین بالذات را ممکن بدانیم، دربارهٔ اجزای این ممکن چه باید گفت؟ زیرا اگر به این مرکب ممکن بگوییم در نسبت مرکب به اجزای آن باید چه گفت، در حالی که اجزای آن باید عدم مرکب مبتنی بر عدم اجزای آن شود «کان عدمه» عدم مرکب، یعنی باید عدم مرکب مبتنی بر عدم اجزای دیگر ممتنع علت وجود آن هستند، اگر این مرکب صدق نیاید باید علت این مرکب که دو ممتنع هستند صدق نیامده باشند و حال اینکه علة وجود المرکب هی علة وجود اجزائه ممتنع هستند پس علت وجود اجزایش چه بوده باشند؟ و ذلك غیر متصور فی آجزاء هذا المرکب، زیرا میگویید ممتنعین بالذات در عین وجودی ندارند.

۱. و از حسن اتفاق اینکه علمای حروف اصطلاحی دارند، ایشان به صورت حرف جسم میگویند؛ مثلاً لفظ دعلی، را جسم میگویند و عددش را، که صد و ده است، جان و روح. قصیدهٔ عیانیه:

نسبزد اهسل و خسرد و اهسل عسیان حرف جسم و عدد اوست چون جان واحد و وجود هم جسمشان دو تاست ولی روحشان یکی است؛ یعنی عددشان یکی است، زیرا در وجود و واحد طبق ابجد عددشان یکی است؛ یعنی دوجود، عبارت است از:

۶ ــ بی ۳ ــ ج، ۶ ــ و، ۴ ــ د، که مجموع این اعداد نوزده است و نیز مجموع اعداد در واحد نوزده است: ۶ ــ و، ۱ ــا، ۸ ــ ح، ۴ ــ د.

پس پیکر و جسم وجود و واحد دوناست، ولی روح آنها، یمنی عدد آنها به استحسان یکی است، و البته نمیخواهیم آنها را دلیل بگیریم.

و ذلك غير متصور... لعدم الإمكان عدم امكان راجع به اجزاى اين مركب است پس اگر ما بگوييم مركب از اين دو ممتنع ممكن شود، معنايش اين است كه اين اجزاء، علت تحقق اين مركبند و اگر آن اجزاء نباشند اين مركب نيست؛ پس چه وقتى بايد آن اجزاء نباشند آن وقتى آن اجزاء نيستند كه علتشان نبوده باشد، پس به نبود علتشان بايد آنها نبوده باشند و حال اينكه ممتنع بالذات هستند، بود و نبود علت در ممتنع بالذات راه ندارد. پس نمى توانيد بگوييد مركب از اين دو ممكن است. بنابراين اگر به مركب از اين دو ممكن است بنابراين اگر به مركب از اين دو ممكن است كه تركيب آمده، آنها ممكن بگوييم اين اشكال پيش مى آيد. ما حصل اشكال اين است كه تركيب آمده، ولى امكان نيامده است، زيرا اگر به مركب ممكن بگوييم اشكال پيش مى آيد.

فمردود بأنَّ علة عدم المركب بما هو مركب عدم الجزء اين جواب دوم است. هم در این درس و هم قبلاً گفته شد که اجزای مرکب هر چه هست افتقار پیش میآید، هر عنواني براي اجزاء أوريم تفاوت نميكند «بأن علة عدم المركب بما هـو مركب، بـا وصف عنواني مركب اجزايش هر چه باشد فرق نميكند عدم الجزء أولاً و بالذات، برای اینکه مرکب به انتفای یک جزء نیز منتفی می شود کما أنّ علة وجوده کذلك مراد از «كذلك»، يعنى «بما هو مركب» و با وصف عنواني مركب وجود اجزاء لازم است، وقتی دو ممتنع و یا دو واجب مرکب را تشکیل دهند حتی لو فرض للأجزاء وجود بلا علة مثلاً هر يكي بوده باشند واجب الوجود لكان المركب موجوداً أن وقت أسم مركب را چه میگذاریم؟ اسم مرکب ممکن است پس وقتی امکان آمد ترکیب هم آمد و إنما الاحتياج إلى ... فلم ينعدم إلا بانعدامها مركب لا ينعدم بانعدام الأجزاء فيستند إليه عدم ذلك المركب بالواسطة چون علت اجزاء تحقق بيدا نكرد و اجزاء تحقق نيافت، پس مركب تحقق پیدا نکرد فإذا کان... إلى عدم أمور آخر ولى شما چرا تجاوز به امر آخر کردید؛ یعنی در سلسلهٔ وجودات به واجب بـالذات مـنتهی شـده است و از آن مـرحـله در مىرويد، در حالى كه بايد گفت وقتى به واجب بالذات رسيديم نـبايد از آن بــيرون رفت و یا وقتی به ممتنع بالذات رسیدید نباید از آن بیرون روید و باید آنجا بایستید و

براي ممتنع بالذات، علت نخواهيد كما تقف سلسلة الوجودات إلى الوجـود الضـروري الذاتي الأزلى همانطور كه در طرف مثبت مي گوييد، در طرف منفي هم، چنين است. در «ما قیل» چنین گذشت\* که از ترکیب دو ممتنع و دو واجب ممکن تحقق پیدا نمیکند. پس تلازم بین ترکیب و امکان نقض به این موارد می شود. جواب آن بود که، اصلاً ترکیب موضوعاً در ایـن مـوارد مـنتفی است و تـرکیب امکـان هـمانند مـاده و صورت متلازمند، و این مورد نقض این قاعدهٔ کلی نمی تواند باشد، زیرا کبرای کلی شما ناتمام است. در هر صورت قائل میگوید اگر دو ممتنع (اقل اجزاء، دو جزء است لذا دو ممتنع را برای ترکیب پیش کشیدیم.) تشکیل مرکبی دهند و آن مرکب ممکن باشد و نه ممتنع، پس باید اجزای این مرکب، که آن ممتنعین هستند، تحقق پیداکند؛ به اين معناكه مركب وابسته به اجزاء است تا امكان صدق بيايد (البته أخوند بـا هـمين جزء از کلام قائل، حرف دارد و آن را رد میکند). آنگاه قائل از این اجزاء به سـوی علت این اجزاء رفته است و میگوید: مرکبی که باید از اجزایش تحقق پیدا کند مبتنی است بر علت اجزایش، چرا؟ زیرا علتی که علت تحقق اجزاء است باید علت تحقق مرکب بوده باشد و وقتی اجزاء ممتنع بوده باشند معنا نـدارد بــه دنـبال عــلت اجــزاء برویم پس چون تحقق مرکب وابسته به علت اجزایش است و در اینجا اجزاء علت ندارند و معنا ندارد که بگوییم علت ممتنعات چون وجود مرکب وابسته بــه عــلت اجزاء است و علت اجزاء در چنین فرض پیاده نمی شود پس تحقق ترکیب در اجزای ممتنعات مركب را ممكن نميكند تا علت پيداكند. اين بود خلاصه فرمايش ايشان. اما ما قيل: ... ممكناً ذاتياً. «قيل» مي كويد اين مركب نمي تواند ممكن ذاتي باشد، زيراكان عدمه عدم اين مركب مستنداً إلى عدم علة وجوده (مركب) بايد عـلت عـدم مرکب صدق بیاید تا بگوییم مرکب تحقق پیدا نکرده است، و حال اینکه **و علة وجود** المركب اين كبراي كلى است هي علة وجود أجزائه اينجا عبارت را تجزيه و تحليل

درس صد و بیست و هشتم: تاریخ ۶۸/۸/۱۵

نكرده است كه مراد از آن چيست و چه مىفرماييد «و علة وجود المركب هـي عـلة وجود أجزائه» يا «علة وجود المركب هي وجود أجزائه.» أخوند در همين جا اعتراض دارد که شما چه کار دارید به علت اجزاء، بلکه بر میگردیم به شما میگوییم که شما به جای ممتنعین مرکب از واجبین بالذات را طرح نمایید، آیا در آنجا هم اجـزاء عـلت ميخواهد؟ پس اگر در أنجا اجزاء در تحقق مركب علت نميخواهـ د پس از عــلت مرکب به علت اجزاء رفتن صحیح نیست، زیرا وجود مرکب از ایس اجزاء و علت مركب يك مطلب است و علت اجزاء حرف ديگر است. پس اين اجزاء، خواه ممكنه و خواه ممتنعه و واجبه، علت تحقق مركب هستند. بله، در يك جا سخن شما درست است؛ اگر اجزاء، اجزای ممکنه بوده باشند، آنجا باید مرکب و علت ایسجادی اجراء تحقق یابد تا اینکه مرکب تحقق پیدا کند؛ ولی شما حکم مرکب مؤتلف از اجزای ممکنه در احتیاج به علت وجودی برای اجزای ممکنه را انسحاب به اجزای ممتنعهٔ بالذات دادید، در حالی که اجزای ممتنعهٔ بالذات علت ندارند و اجزای ممکنه علت دارند، ولي اين مطلب با خود مركب از اجزاي ممكنه و يا ممتنعه تفاوت دارد، زيرا در همین جا به جای اجزای ممتنع، واجب بالذات بیاورید؛ یعنی اجزای مرکب آیــا در آنجا مرکب مبتنی بر علت وجودی اجزاء است در آنجا چنین نمیگویند، زیرا اجزای واجبی علت ندارند. پس مرکب به همین اجزای واجبه بستگی دارد پس در ممتنعات هم چنین بگویید، زیرا ممتنعات علت ندارند پس قیاس اجرزای ممکنه بــا اجــزای ممتنعه صحیح نیست. این خلاصهٔ اشکال و جواب مرحوم آخـوند. «و عـلهٔ وجـود المركب» همينقدر بفرماييد: «وجود أجزائه» ولى نفرماييد: «هي علة وجود أجزائـه.» این علت فقط در یک موطن صادق است و آن اینکه اگر اجزای ممکنه باشند، دارای علت هستند، و همين جنابعالي اگر ممتنعات را برداريد و به جاي آن واجب بالذات بگذارید از شما سؤال کنم که علت وجود مرکب، علت وجود اجزای وی است، مى فرماييد: نه، زيرا اينها واجبات بالذاتند، اينجا هم همين طور فمردود بأن علة عمدم

المركب بما هو مركب عدم الجزء أوّلاً و بالذات عدم الجزء ناظر به فرمايشي است كه در «إفضاح و تنبيه»، يعني اوايل فصل نهم أورده است. «و الحق في علية...» قوله: «علمة وجوده كذلك؛ أي بما هو مركب»، كه علت وجودي شيء نمي تواند يكي از اجزاء به طور ابهامي باشد، زيرا در وجود شيء، بايد همهٔ اجزاء تماماً تحقق پيدا كنند تا شيء محقق شود، ولي در عدم اجزاء چون عدم سهل المؤونه است با نبود يک جزء به طور ابهامي مركب منتفي است، و در آنجا دفع و دخل مقدر فرمود «و كون العلة أضعف تحصّلاً من معلولها ليس بضائر في علل الأعدام، كرچه در همه جا علت بايد اقوا از معلول باشد، ولي چون علت عدم علت به قياس به وجود است، و نه علت واقعي لذا عدم يكي از اجزاء به طور اجمال و ابهام، يعني فقدان أحد الأجزاء لا عملي التعيين، كافي است و چون علل در معدومات خيلي اهميت ندارد، زيرا علل أنها جنبهٔ ايجادي و وجودی ندارد. آن چیزی که باید منشأ آثار شود و وجود بیداکند علتش باید خیلی قوی بوده و تحقق و تحصل داشته باشد، ولی در اعدام کار سهل است، حتی لو فرض اکنون جلو آن کلمه و کبرای کلی که «علة وجود مرکب هی علة وجود أجزائه»، يعني لفظ علت را ميخواهد بردارد. اين فرمايش به آن مطلب در أن فصل ناظر است حتى لو فرض للأجزاء وجود بلا علة مركب از واجبات تركيب يافته باشد، آيا در مـركب از واجبات هم همان كبراي كلي را پياده ميكنيد كه عـلت وجـود مـركب عـلت وجـود اجزایش است؟ پس در اینجا هم علت میخواهد با آنکه اجزایش واجب بـالذاتـند، پاسخ می دهید: نه، اگر جواب آن است که در آنجا نیازی نیست میگوییم: در ممتنع بالذات هم نيازي به علت اجزاء نيست لكان المركب موجوداً آنچه علت مركب است این اجزاء است، حالا اجزاء علت میخواهند یا نه، حرف دیگر است. شما بـدون جهت از علت وجود بیرون رفتید و تجاوز کردید و از علت مرکب به عـلت اجـزاء تجاوز نمودید، بلکه در اینجا باید بحثی از عملت مرکب شود و آن همان اجزای مركبند، و الا چرا در جنبة مثبت سلسلة وجـودات، وقـتي مـنتهي بــه واجب بـالذات

کردید، میایستید و از آن تجاوز نمیکنید. در این مفروض خودتان هم مؤلف از واجبات بالذات وقتي مركب منتهي به اجزاي واجب بالذات شد نيز تجاوز نميكنيد، و به سوی علّتشان نمیروید چگونه در ممتنعات تجاوز میکنید و بـه سـوی عـلت اجزاء میروید؟ تنها جایی که شما میتوانید تجاوز کنید و به سراغ علتش بروید همان مؤلف از ممكنات است و إنما الاحتياج إلى علة الأجزاء در يك موطن درست است إذا كانت الأجزاء ممكنة الوجود همين يك مورد است فكان عدم جزء ما و هو الذي يكون بالحقيقة علة تامة لعدم المركب اين «عدم جزء ما» همان مطلب اوايل فيصل نهم در «إفضاح و تنبيه» است كه بيان شد مستنداً إلى عدم علّتها... إلى عدم أمر آخر كه علت بوده باشد. شما چرا از او در میروید؟ در همین حد بگویید که اگر این اجزاء تحقق پیدا کردند مرکب تحقق پیدا میکند و الا مرکب تحقق پیدا نمیکند دیگر چوا از او به سراغ علت اجزاء می روید؟ این کبرای کلی را آوردید و در آن کبرای کلی علت اجزای ممکن را تسری به اجزای ممتنع دادید و اجزای ممکنه غیر از اجزای ممتنعه هستند كما تقف سلسلة الوجودات إلى الوجود الضروري الذاتي الأزلي، همانطوري كه در جنبة مثبت سلسلهٔ ممکنات منتهی به واجب بالذات میشوند، و در آنجا متوقف میشوید در مرکب از ممتنعات هم به ممتنعات دیگر تجاوز نکنید. پس این مرکب هم ممکن است، زيرا مركب بالقياس به اجزايش ممكن است اجزايش هر چه هست باشد، چون امكان تحقق پيدا كرده است. پس بايد بين امكان و تركيب همانند تلازم بين ماده و صورت باشد پس حرف ما بر کرسی نشست که مرکب صدق آمد و ترکیب بین ماده و صورت هم به قوتش باقی و برقرار است.

فصل بازدهم: في أن الممكن على أي وجه يكون مستلزماً للممتنع بالذات دور نيست كه سخنان قبل مقدمهاى براى اين فصل باشد، تبا شخص بها ورزش فكرى وارد آن شود، زيرا در تلازم امكان و تركيب، وهم ناگهان چنان اشتباهى پيش آورد و رهزنی کرد تا با حضور قلب و ودقت فوقالعاده و عبارت علمی و با تجمع حواس و تصفیهٔ فکری، این وهم برطرف شد. وی حکم مرکب از اجزای ممکنه را به اجزای ممتنعه تسرّی دارد، و علت ایجادی اجزای ممکن را با ممتنع قیاس نمود. پس همین گونه عبارت و ورزش علمی را باید در این فصل بعدی نمود. پس دور نیست که جناب آخوند در ترکیب فصول در اینکه این «أما ما قیل» را قبل از فصل قرار داد بر همین ورزش فکری نظر داشته باشد. اکنون در امری وارد می شویم که با مداقهٔ عقلی پیاده می شود، و توجه باید داشت که «فی آن الممکن علی آی وجه یکون مستلزماً للمتنع بالذات»، بین ممکن و ممتنع بالذات تلازم باشد این یک بحث، و بحث دیگر، که بین ممتنع بالذات و ممتنع بالذات تلازم باشد، در فصل بیستم همین منهج است: همین منهج آن یستازم ممتنع بالذات و ممتنع بالذات ممتنا بالذات و ممتنع بالذات معتنا بالذات و ممتنع بالذات معتنا بالذات و ممتنع بالذات و ممتنع بالذات و ممتنا بالذات تلازم باشد، در فصل بیستم همین منهج آن بست: همین منهج آن بستازم ممتنعاً.» این فصل و آن فصل قریب به هم

سؤال: ارتباط موجودات با مبدأ خود از راه ماهیت آنهاست و یا به وجود به مبدأ متکی هستند؟

جواب: وجودات باعث ارتباط با مبدأ هستند و الا ماهیات مثار کثرت هستند و این کثرت نمی تواند به اصل فارد مرتبط باشد و ملاک و حدت نیست، بلکه و جودات هستند که شؤون یک حقیقت و جود صمدی بوده، و مراتب یک حقیقت و مظاهر و آیات آن هستند. در ابتدای فصل دوم منهج اول بیان شد که تعبیر آخوند این بود که «التقدم و التأخر بالطبع فی الوجودات بنفس هویاتها العینیة» این طور «فیکونان» این تقدم و تأخر «کالمقومین لهما» سپس گفتیم نحوهٔ و جود موجودات و جه اول به اصل آنها به فقر نوری و امکان فقری و اضافهٔ اشراقی است. تعبیر به جدول در مصلح مصبح الانس است، و در اسفاد به خاطر ندارم. اگر آقای عارف روی هم، همین معنا را

<sup>1.</sup> الاسفار الاربعه، ص ۲۴۰ (چاپ اسلامیه).

۲. مصباح الانس، ص ۱۸۱ (چاپ سنگی).

با خیلی زحمت بگوید ما حرف نداریم، زیـرا لفـظ نـداریـم. وی چـنین خـودش را خلاص کرده و گفت:

ارتسباط بسی تکلف بسی قیاس هست رب الناس را با جان ناس آخوند خیلی کار کرده و زحمت کشیده و فقر نوری و شؤون ذاتی و اضافهٔ اشراقی را بر آنها گذاشته است. پس ارتباط ما سوی الله به حقیقتشان، که واجب سبحانه است، از ناحیهٔ وجوداتشان است، زیرا ماهیات مثار کثر تند. این یک بحث. ۱

۱. سخن دیگر حدیث شریف «کان الله و آلم یکن مته شی» است. اگر بگویند این حدیث را ترجمه و معناکنید در بادی نظر به دلیل انس با اینجا، زود به حساب بنا و بنا و کلمات اکثری متکلمین، می آورد که کان این بنا و لم یکن این بنا و فر این بنا زاین بنا پیاده شد، و مثال عالم و خدای سبحانه مثال بنا و بناست. این فرمایش هایی که دارند که «کان الله و نگن مته شیء» ( توجد صدوق ( جاپ جامعه مدرسین )، باب نفی التشبیه، ص ۱۹۷۷ خدا بود و جدای از خلفش، تنها و فرد و واحد ( واحد عددی در ذهنشان موج می زند) بعد شروع کرده گفته ما چرا تنها به سر ببریم و یک سو و صدایی واه بیندازیم شروع کرده به آفریدن اینها از دو لم یکن معه شیءه. برداشت هایی دارند که در کتاب های کلامی و خطابی و اقناعی میخوانیم. اکثر متکلمین چنین هستند، و البته جسارت به مقام شامخ جناب خواجه نصیرالدین طوسی نشود، چون تجرید وی در کلام است، و کلام را آبرو داده و خودش کسی است که در کتاب های کلام و مود: دسیاس آفریدگاری را که آغاز همه اوست و انجام همه بدوست، بلکه خود همه اوست، اول آخل و این کلام در این کتاب پیاده می شود که فره و الأول و النظایم و الناطین ( حدید ( ۵۷ ) آید ۲ ). در و این کلام در این کتاب پیاده می شود که فره و آفر الآول و النظایم و النظایم ( المناب خواجه فرمایش هایی دارد.

یک وقتی سؤال میکنیم: معنای کان الله و لم یکن معه شیء چیست؟ میگوید: کان الله، پیدامست: کان از افعال ناقصه است دا الت بر زمان ماضی دارد. از او سؤال کنید: «کان الله علیماً حکیماً؟» کان ضعل ماضی است پس خدارند دیروز علیم بوده است و الآن علیم نیست پس کان یکون به معنای متعارف نیست و در اینجاکلمهٔ کائن هم نیست تا معنا درست شود پس متکلم می ماند. در حرح المنظومه، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ج ۱، ص ۹۲) خوانده ایم که،

و ما رأى الأديب فعلاً ناقصاً و في القضايا هـ و ربـط خالصاً

آن چیزی را که ادیب میگوید فعل ناقص، در منطق و در فلسفه به آن ۱۱دوات ربط زمانی، میگوییم؛ یعنی هو و هما از ادوات ربط غیر زمانی و اسمند و کان از ادوات زمانی است. در این کتابهای معقول کان و اخوات کان را گاهی به کلمات وجودیه و حرف وجودی اسم میبرند؛ مثلاً در منطق و برهان شفاه (همان، ص ۱۰۹) کلمات → وجودیه اطلاق شده است و در خصوص حرف وجودی، و شواهدی دیگر موجود است. این مربوط به ادیب نیست، این مربوط به اهل تحقیق است.

نهفته معنی نازی بسی است در خط بار تسو فسهم آن نکسنی ای ادیب صن دانم از آقای ادیب سؤال کنی، کان را از شعر ابن مالک (عبدالرحمن سیوطی، البهجه الموضیة (چاپ سنگی)، ص ۵۰) معنی مرکند:

## يرفع كان مبتدء اسمأ و خبر تسنصبه ككان سيدأ عسمر

بیش از این از او ساخته نیست. او کاری ندارد که این کان از کلمهٔ وجودی و حرف ربط است، بلکه او در عالم خود راست میگوید، اما در مقام تحقیق، کان حرف ربط است زمان در او دخیل نیست که کان، یعنی دیروز ولی امروز نه، بلکه حرف ربط و کلمهٔ وجودیه است و میخواهیم بگوییم این محمول برای این موضوع هست و در مقام پیاده کردن به لفظ کان نیاز داریم نه اینکه مطلقاً در قضایای ضروریهٔ ازلیهٔ سرمدیه، که فوق زمان و مکان است، دو لیس عند ربك صباح و لا مساء (فناری، مصبح الانس، تحقیق محمد خواجوی، ص ۳۱۳) بگوییم این افعال لیس عند ربك صباح و در معنای کان به معنای ربطی و این دمعه دقت، و بحث کنیم می فهمیم که دکان الله و لم یکن معه شیءه فوق آن است که متکلم در بدو نظر می گوید، بلکه موجودات آلآن معلولند و مخلوقند، در حالی که معیت کفو را می رساند پس موجود کجا می تواند با علتش همسنگ و همطواز بوده باشد که بگوییم دمع او ست

## همه هر چه هستند از آن کمترند که با هستی اش نام هستی برند

همه دون او هستند الآن هم دکان الله و لم یکن معه کفواً هیچ چیز مع او نیست، بلکه همه دون او هستند. بعد می بینیم این حدیث یک جور دیگر خودش را به ما نشان می دهد. پس اگر مقداری دیگر سر به سر حدیث بگذاریم و در امثال این حدیث زیر و رو و کارش کنیم آن طوری که مثلاً خواجه فرمود، بلکه خود همه اوست در می نداریم، بلکه خود همه اوست محقق شود توحید قرآنی و هٔ الأول و الا فی و الفاور و النافری می باییم که موجودات از این چند اسم به در نیستند و نظام هستی از این چهار اسم به در نیستند و نظام هستی از این چهار اسم به در نیست. اول است و آخر و ظاهر است و باطن، پس دومی نداریم. بنابراین می توان دو لم یکن معه شیءه را به این وجه معنا کنیم؛ به اینکه سالبه به انتفای موضوع است شیش نیست که تا دمعه او بوده باشد دو لم یکن معه شیءه با و وجه دیگر در مقام سرمدیت که مع او بوده باشد. این هم یک وجه که این حدیث و امثال این حدیث را معنا کنیم. وجه دیگر در ( شرح الدینشود، (چاپ سنگی)، ص ۸۲) نخواندیم که وهم هر کاری کند که عقل شود معنا ندارد، نیستند مگر در ( شرح الدینشوده (چاپ سنگی)، ص ۸۲) نخواندیم که وهم هر کاری کند که عقل شود معنا ندارد، زیرا خود تجانی معنا ندارد که وهم از حد خود به در بیاید و عقل شود، گرچه در این کتاب بحث می کنیم که وهم مر تبه ای دارد چنان که باصره مرتبه ای مرتبه ای دارد چنان که باصره مرتبه ای

فصل ۱۱: چون خدای سبحان واجب الوجود من جمیع الجهات است، پس همهٔ صفات وی وجوب دارند، و یک صفت وی جود و بخشش و علیت و افاضه است. وی «داثم الفضل علی البریّة» است. پس سؤال می شود: فرد اعلا از ممکنات عقل اول است، آیا عقل اول ممکن است و یا واجب؟ و چون جود خدا و علیت وی وجوب دارد پس وجود عقل اول برای همیشه واجب است و نمی تواند ممکن باشد، چون ممکن می تواند باشد و می تواند نباشد، در حالی که احتمال نبودن با وجوب صفت جود و علیت خدا ناسازگار است پس اگر عقل اول را بردارید صفت وی را امکانی کردید و اگر همیشه و علی الدوام وجوب داشته باشد با امکان وی ناسازگار است. در پاسخ می گوییم: عقل اول از جهت ماهیت من حیث هی ممکن است، و ماهیت وی از وجود و عدم ابایی ندارد گرچه وجود وی وجوب دارد و همواره موجود است. إن وجود و عدم ابایی ندارد گرچه وجود وی وجوب دارد و همواره موجود است. إن کثیراً من المشتغلین بالبحث من غیر تعبق فی الفکر و النظر یحیلون الملازمة بین الممکن و ممتنع تلازم نیست به چه بیان؟ به اینکه و یحکمون آن کل ما یک کبرای کلی می فرماید، اما کبرای کلی به بیان ایشان دسته بندی می شود به

<sup>←</sup> دارد، و سامعه مرتبهای دیگر، ولی هیچ کدام از مرتبه ها از مرتبه اش بیرون نعی رود و به مرتبه شاهخ نعی توانند قدم بگذارند، بلکه به آن مقیدند. پس هیچ موجودی در مقام سرمدیتش دلم یکن معه ۱؛ با او نیست. این یک وجه دیگر. در آن فصل که واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جمیع الجهات ۱ است، گفته آمد که نعی توان حق سبحانه را فاعل بالقصد دانست، مراد از این فاعل بالقصد اصطلاحی است، نه اینکه خداوند در فعلش قاصد و عالم مرید نیست، بلکه وی محض اراده است. وقتی حکما فاعل بالقصد می گویند مرادشان آن کسی است که در حرکتش مستکمل است. عده ای این معنا را نعی دانند و دست به قلم کرده و اعتراض می کنند و می گویند حکما حق سبحانه را فاعل بالقصد نعی دانند؛ یعنی مرید نمی دانند، در حالی که فاعل بالقصد اصطلاحی، یعنی در فعل خود مستکمل است، و چون کمال ندارد به دنبال دارا شدن آن می رود پس فاعل بالقصد است و شما این را با مرید علی الاطلاق قیاس می کنید. اصطلاح و فرهنگ مردم باید محفوظ باشد. خدای سبحان فاعل بالقصد نمی تواند باشد، چون کمال مطلق است، در حالی که فاعل بالقصد آنجایی است که چیزکی دارد و چیزهایی ندارد و در راه به باشد، چون کمال خویش است بس حق سبحانه واجب الوجود من جمیع الجهات است. پس این مطلب با دست آوردن کمال خویش است، در نظر تان باشد.

اینکه، به ممکن نگاه کنید اگر ممکنی باشد که رفع او موجب رفع واجب بالذات باشد رفع واجب بالذات ممتنع است این ممکن عقل اول است، چون ماهیت امکانی وی به این معناست که وجود و عدم وی ضرورت ندارد، پس عدم عقل اول ضرورت ندارد و اگر ما بگوییم عدم عقل اول ضرورت ندارد، نبود او مستلزم نبود علت وی است و چون علت وی واجب بالذات است، در چنین موردی اگر بخواهیم معلول را برداریم مستلزم چنین ممتنع بالذاتی است، پس در اینجا نمی توان گفت بین آنها تلازم است، ولى در غير اين مورد مي توان گفت. اين كبرايي است كه ايشان پياده ميكنند «و يحكمون أن كل ما» براي اينكه فرد اعلايش را در نظر بگيريم «كل ما» از باب مثال عدم عقل اول باشد يستلزم وقوعه، يعني عدم عقل اول، يعني اگر عقل اول تحقق پيدا نكند يستلزم وقوعه في نفس الأمر چه چيز را؟ ممتنعاً ذاتياً كه عدم واجب باشد. پس عدم عقل اول مستلزم ممتنع ذاتي؛ يعني عدم واجب است فهو مستحيل بالذات اگر يک چنین ممتنع و ممکن بوده باشد مستحیل بالذات هستند. پس اگر در موردی دیگر این استلزام كذايي پيش نيايد مي توانيم بگوييم بين ممكن و ممتنع تلازم بوده باشد، الآن به ظاهر عبارت ایشان «کل ما» هرجایی که اینطوری بوده باشد مستحیل است بین ممكن و ممتنع تلازم باشد؛ مثلاً ممكني كه عدم عقل اول است مستلزم ممتنع بالذات مي شود كه عدم واجب تعالى بوده باشد در چنين مورد مستحيل است كه بين ممكن و ممتنع تلازم بوده باشد. این معنا را مقداری بیشتر میپرورانـد و بنوا مشتغلین بالبحث ذلك على أنَّ إمكان الملزوم بدون إمكان اللازم لازمة عدم واجب عدم عقل اول است، عدم عقل اول ملزوم او هست و در این مثال اگر شما گفتید ملزوم؛ یعنی گفتید عدم عقل اول امكان دارد، بايد لازمش را هم بفرماييد امكان دارد. وقتى ملزوم؛ يعني عدم عقل اول ممكن باشد بايد لازمش راكه عدم واجب است ممكن بدانيد و چون اين مستحيل است پس تلازم بين أنها محال است يستلزم إمكان الملزوم بدون اللازم لازم مثل اينكه عدم لازم ممكن است و هو يصادم الملازمة بينهما بين ممكن و ممتنع.

آخوند می فرماید و هذا این نفی ملازمه بین این نحو که شما فرمودید: لو صعخ لو جاز لاستوجب نفی الملازمة بین الواجب و الممکن، از شما می پرسیم: آیا بین واجب و ممکن تلازم است، ولی بین ممکن و ممتنع تلازم نیست؟ الآن بحث در ممکن و ممتنع است شما در ممکن و ممتنع اشکال کردید که بین واجب و ممکن تلازم هست یا نه، می فرمایید: بله، فعل نمی تواند از واجب بالذات جدا بوده باشد و فیض از او بریده باشد اگر چنین باشد من می گویم بین واجب و ممکن تلازم نیست، در وجه چهارم حدیث «کان الله و لم یکن معه شیء» در مقام سرمدیتش کی با اوست؟ «لم یکن معه شیء» در کتب عرفانی و نیز در این کتاب عنوان می شود و در خصوص و تمهید و مصلح مکرر داشتند که آنجا فرمودند که ذات، یعنی بطنان حقیقت وجود از جهت مصلح مکرر داشتند که آنجا فرمودند که ذات، یعنی بطنان حقیقت وجود از جهت غیب مطلقش غنځ عن العالمین است هر چند که از جنبه فیض و فعل وجودش بی مظاهر و بی آیات نمی تواند باشد نه آنکه نیاز باشد، بلکه حرف چیز دیگری است. همان تعبیر شیرینی را که آن عارف بزرگوار، حافظ کرده خوب تعبیری است: سایه معشوق اگر بر عاشق افتاده چه شد

ما به او محتاج بوديم او به ما مشتاق بود

از آن طرف اشتیاق است و از این طرف احتیاج است. هیچ وقت حق سبحانه بی مظاهر و بی حجاب و بی فعل و بی فیض نیست، اما نه اینکه بگوییم افتقار و احتیاج به مظاهر دارد. پس در مقام ذاتش و فی سرمدیته غنی عن العالمین و در آن مرحله «لم یکن معه شیء» صادق است. پس بین واجب در سرمد به فعلش ارتباط و بستگی نیست پس اگر آن طور باشد نظیر آن را متقابلاً بین واجب و ممکن می توان گفت که تلازم بین آنها نیست، و حال اینکه تلازم هست هذا لو صح لاستوجب نفی الملازمة بین الواجب و الممکن، بل بین کل علة موجبة مع معلولها هر دو وجه، هم در واجب به ممکن و معلول خود و هم در آنجا، چرا؟ لأن العلة قد تجب فی مقام سرمدیته حیث لم یکن معلول واجباً در آن مقام بین واجب و ممکن هم بفرمایید تلازم نیست سواء کان الوجود

من الذات أو من الغير كما سنحقق بحث آن در مرحلهٔ سادس در بحث علت و معلول مي آيد.

و أعجب من ذلك ما قيل في بعض التعاليق: ...\* بحث در اين بودكه آيا بين ممكن و ممتنع تلازم هست یا نیست؟ در بدو ورود مرحوم آخوند فرمود: آقایان از قبول تلازم تحاشی دارند و قبول نمیکنند. یک سخن از آنها نقل شده است، اکنون سخن دیگر: أن سخن موجب شگفتي مرحوم أخوند شد. شگفت تر از أن، حرف ملا جلال دؤاني است «أعجب من ذلك» قائل ملا جلال دواني است. ما پيش تر دربارهٔ واجب بالذات و ممكن بالذات و ممتنع بالذات گفتيم كه اينها اوصاف خود شيء هستند و دربارة واجب بالغير و ممتنع بالغير گفتيم كه أنها نيز اوصاف خود شيء هستند و گفتيم ممكن بالغير معنا ندارد، ولي واجب بالقياس و ممتنع بالقياس و امكان بـالقياس راه دارد، و حتى امكان بالقياس هم درست است، درباره أنها گفتيم كه حرف بالقياس در واقع اسم وجوب و یا امکان و امتناع نسبت به دیگری به لحاظ نـظر عـقل مــیـرود. در مـثال وجوب بالقياس گفته شد؛ مثلاً به وجود كه معلول الف است، نگاه ميكنيم وجود باء میگوید: وجود علت من واجب است. و اگر به الف که علت تامه است نگاه میکنیم، الف ميكويد: وجود معلول من واجب است. پس در وجوب بالقياس بـاء، وجـوب روی الف میرود و در وجوب بالقیاس الف، وجوب روی باء میرود، چـنانکه در امتناع بالقياس نيز بر همين وزان است همانطور كه در امكان بالقياس نيز چنين است. اگر دو چیز را بنگریم؛ مثلاً به الف و باء نگاه کنیم باء میگوید: چه الف باشد و چه نباشد، بود و نبود او نسبت به بود من ضرورتي ندارد، الف هم ميگويد: بود و نبود باء نسبت به بود من ضرورتي ندارد، لا جرم امكان بالقياس در جاهايي جاري ميشود كه بينشان هيچ نحوه تلازم نباشد و نيز امكان بالغير معنا ندارد و محال است، چون انقلاب لازم می آید. امکان بالقیاس بین دو چیز، و اموری که بینشان تـلازم عـلیت و

<sup>\*</sup> درس صد و بیست و نهم: تاریخ ۶۸/۸/۱۶

معلولیت نهاشد، یا دو چیزی که معلولی علت واحد نباشند، مثل متضایفین جاری است، پس نمی توان امکان بالقیاس را بین علت و معلول پیاده کرد.

اَعجبي كه ايشان مي فرمايد راجع به ملا جلال دواني است و خيلي هم پافشاري فرمود، زيرا امكان بالقياس را بين واجب و ممكن و بين علت و معلول آورد، در حالي که بین آنها امکان بالقیاس معنا ندارد. در آن بحث که ملازمهٔ بین ممکن و ممتنع چگونه است، ایشان میگوید: بین واجب و ممکن تلازم نیست؛ وی از ناحیهٔ امکان بالقیاس پیش آمده است. اگر ما بخواهیم عبارت وی را توجیه کنیم و بگوییم مراد امكان بالقياس اصطلاحي نيست، بلكه بالقياس، يعني بالنسبة، كـه ايـن دو راكـه بـا همدیگر در نظر بگیریم و در توجیه مراد از قیاس را قیاس لغوی بدانیم و نـه قـیاس اصطلاحي فلسفي، اين توجيه صحيح نيست، زيرا دوباره در ذيل عبارتش تــــــريح كرد كه توهم نشود اين سخن من دربارة امكان بالغير است، زيرا امكان بالغير محال است و معنا ندارد، بلكه مراد من امكان بالقياس است. وي از يادش رفته است وهم رهزن وی شده است که گمان کرده است همانطور که امکان بالغیر معنا ندارد امکان بالقياس بين علت و معلول هم معنا ندارد، لذا در توجيه عبارت ايشان نـميتوانـيم قیاس را به معنای نسبت و نظر لغوی بگیریم و بگوییم اصطلاحی فیلسفی را اراده نكرد، و أعجب من ذلك ما قيل في بعض التعاليق: در بيان ملازمة بين ممكن و واجب و در ردّ أن استدلالي كه بر استحالهٔ ملازمهٔ بين ممكن و ممتنع اقامه شــده، وارد شــده است إن إمكان الملزوم مثال درس قبل در نظر باشد، چنانكه در معناي عبارت خواجه هم همان را در نظر داشته باشيد «إمكان الملزوم»، يعنى امكان عدم عقل اول، پس عدم عقل اول که ممکن است ملازمه با عدم علت خود، یعنی عدم واجب دارد پس بین ممتنع، که عدم واجب است، با ممکن، ملازمه وجود دارد. قائل در درس قبل گفته بود: تلازم صحیح نیست در جواب وی گفت: تلازم صحیح است، ولی وی از ناحیهٔ امکان بالقياس به قائل جواب مي دهد إن إمكان الملزوم إنما هو بالقياس إلى ذاته در يك جانب

امكان ملزوم بالقياس إلى ذاته قرار دارد، اكنون اين بالقياس إلى ذاته آيا به معناي امكان بالقياس اصطلاحي است يا اين بالقياس يعني بالنسبة إلى ذاته؟ اگر بخواهـد امكـان بالقياس اصطلاحي را بفرماييد به قياس إلى ذاته، يعني بين وجود و ماهيتش امكان بالقياس را پياده ميكند، عبارت وي مشوش است. و هو اين امكان يستلزم إمكان اللازم لازم به معنای عدم واجب است؛ یعنی عـدم واجب مستلزم امکـان لازم است. پس امكان عدم واجب، يعني عدم واجب ممكن ميشود، پس اين همان حرفي بودكه در درس قبل آن قائل گفت که، اگر در این طرف گفتیم امکان، باید در آن طرف هم بگویید امكان، زيرا لازمة عدم عقل اول، امكان عدم واجب است و چون امكان عدم واجب معنا ندارد، گفت: تلازم بین ممکن و محال ممتنع نمی شود، و شما هم که «و همو يستلزم إمكان اللازم» را ميفرماييد. ملا جلال ميگويد: حرف من بـا حـرف قـائل تفاوت دارد: أن أقا امكان را در خود واجب پياده كرد، من أن امكان را نميگويم، من امكان بالقياس به ملزوم را ميكويم. مراد من، امكان لازم بالقياس به مـلزوم است نـه اینکه در خود لازم عدم واجب من حیث هو بگویم، زیرا در امکان بالقیاس، باء نسبت به الف امكان بالقياس دارد؛ يعني بودنش و نبودنش نسبت به الف ضرورتي نـدارد، خواه الف باشد و خواه نباشد، برای باء تفاوتی ندارد. پس هیچ یک به دیگری بستگی ندارد تا نبود و یا بود آن، به امکان این یا بالعکس ضرر برساند. وی میخواهـد آن طرف لازم، كه امكان عدم واجب است، اين امكان را به لحاظ ذات عدم واجب نياورد، ولي بالقياس به ملزوم امكان را بياورد تا جواب قائل شودكه تلازم بين ممكن و ممتنع را محال میدانست. پس در اینجا این تلازم واقع میشود، زیرا در یک جانب امکان را به خود ملزوم اسناد و میدهیم و در یک طرف، که جانب لازم است، امکان را به او اسناد ندهيم، ولي بالقياس به ملزوم امكان را در نظر بكيريم «إنما هو بالقياس إلى ذاته» ذات خود ملزوم «هو يستلزم إمكان اللازم» امكان عدم واجب را بالقياس درست مىكند همانطور كه خودش در «أعنى» گفت بايد امكان بالقياس إليه درست شود؛

یعنی ضمیر «إلیه» را به لازم نزنید ضمیر «إلیه» را به ملزوم بزنید تا امکان بالقیاس به نسبت به دیگری درست شود هو یستلزم امکان اللازم بالقیاس إلیه، یعنی ملزوم، دوباره ضمیر را بیان کرد أعنی ذات الملزوم که امکان بالقیاس درست شود پس یستلزم امکان بالقیاس به ذات ملزوم را لا إمکانه ضمیر در این امکان را به لازم بزنید. آن چیزی که شما دیروز میگفتید که مستلزم امکان لازم می شود راست است، اما این استلزام امکان بالقیاس به ملزوم می آورد «لا إمکانه» نه ا مکان خود لازم را بلکه إمکانه بالقیاس إلی ذاته به ذات لازم، ضمیر در «إمکانه» و نیز در «إلی ذاته» به لازم بر میگردد. قائل هم امکان ملزوم و هم امکان لازم را به خود ملزوم و لازم زده است، ولی من امکان ملزوم را به خود وی می زنم اما امکان لازم را به قیاس به ملزوم بر میگردانم نه نسبت به خود لازم. پس یک جانب امکان ذاتی می شود و در جانب دیگر امکان بالقیاس است پس این اشکال با این جواب پاسخ داده می شود، و در عین اینکه اثبات تسلزم می شود.

و مقتضى الاستلزام بين العمكن و المحال عنوان بمحث اين بود كه ملازمة بين الممكن و الممتنع موجود است و فقط لفظ عوض شده است لفظ ممتنع را به محال بدل كرده است، زيرا ايشان گفتند: «يسحيلون الملازمة بين الممكن و الممتنع» «و مقتضى الاستلزام بين الممكن و المحال» اين است كه كون نقيض اللازم لازم عدم واجب است، نقيض عدم واجب، وجود واجب است پس نقيض عدم واجب، كه لازم بود، وجود واجب است، «كون نقيض اللازم» كه نقيض وجود واجب است اين نقيض لازم غير ضروري بالقياس إلى ذات الملزوم نقيض لازم، كه وجود واجب است، «غير ضروري بالقياس إلى ذات الملزوم» است، و ذات ملزوم عدم عقل اول است. نقيض طروري بالقياس إلى ذات الملزوم» است، و ذات ملزوم عدم عقل اول است. نقيض لازم، يعنى وجود واجب بالقياس إلى ذات ملزوم، يعنى عدم عقل اول ضرورت ندارد و چون امكان بالقياس است و معناى امكان بالقياس هم همين بود كه اگر دو چيز را كنار هم بگذاريم، بود و نبود اين نسبت به آن يا آن ديگرى نسبت به اين ضرورت

نداشته باشد اگر حرف شما را بزنیم، و امکان بالقیاس پیش نیاوریم معنایش این است که خود عدم واجب، که مقابل عدم عقل اول قرار گرفته، لازم اوست، پس خود او امكان دارد؛ براي اينكه امكان را روي خود لازم برديد و بنا بر فرمايش شما اين است که خود او امکان دارد؛ یعنی عدم واجب امکان دارد که «لا» در عبارت دوم نظر به آن حرف دیروز دارد لاکونه ضمیر به نقیض برگردد. پس نقیض وجود واجب لاکونه لاضروریاً عبارت قبلی فرمودید غیر ضروری، ایـنجا فـرمود: الا ضـروریاً، تـغییر از «غیر» به «لا» تغنن در عبارت است و هیچ نظری ندارد و عبارت اُخرای است «لاکونه لا ضرورياً»، يعني غير ضروري بالقياس إلى حدُّ ذاته است. بــاز ضــمير «ذاتــه» را بــه «لازم» بزنید. ضمیر در «لا کونه» به نقیض برگردد، نه اینکه نقیض لازم، که وجود واجب است، لا ضروري بوده باشد، در بالقياس إلى حد ذات ملزوم، كه وجود معلول اول است. ما نميخواهيم بگوييم كه از اين طرف كه عدم واجب هست وجود واجب لا ضروری بوده باشد تا اشکال پیش بیاید. ما میخواهیم بگوییم که این ذات نقیض لازم نسبت به ذات ممكن ضرورتي ندارد و امكان بالقياس است، پس حرف درست است؛ مثل اینکه بفرمایید دو تا واجب مفروض مثل این واجب، بودنش و نجودنش نسبت به آن دیگری ضرورت ندارد. بحث را درست پیاده کرد و بمه خوبی معنای امكان بالقياس را پياده ميكند. خوب حرفي است، ولي مصداق درست نيست. ايـن مطلب ایشان هو هو إمکان بالقیاس را معنا میکند. خلاصه خیلی عبارت را سخت نگیرید و در زحمت نیفتید، ولی به وی میگوییم: موطن بحث چیست؟ موطن بحث ارتباط ممکن و واجب است و امکان بالقیاس بین دو چیزی که نحوهٔ ملازمه و بستگی و علاقهٔ سببی و مسببی دارند جاری نیست، شما خیلی زحمت کشیدید و خوب امكان بالقياس را معنا ميكنيد، اگر بين واجب و ممكن نسبت عليّت و معلوليت نبود، همينطور است كه شما مي فرماييد سواء أكان اللازم ضروري العدم أو ضروري الوجود أو لا ضروري الوجود و العدم جميعاً نظراً إلى ذاته من حيث هي هي بين اين دو طرف كه

امكان بالقیاس است حكمشان این است، و راست است. خودشان دفع دخل می فرماید که اشتباه نشود که من دارم امکان بالغیر را ثابت می کنم، بلکه امکان بالقیاس إلى الغیر را می گویم، زیرا این راست و واقع است، ولی امکان بالغیر غلط و محال است.

جواب گفته شد که امکان بالقیاس إلی الغیر باید بین دو چیزی که علاقه و علیت دارند جاری نشود، بلکه باید در جایی که هیچ نحوه بستگی بینشان نباشد؛ مثل واجبین و ممتنعین یا آثار دو تا واجب مفروض مثلاً، یا دو ممکنی که بینشان هیچ گونه علقه و نسبت نیست امکان بالقیاس جاری است، کیف کان، باید جایی باشد که ارتباط نباشد. بعد خودش به صورت هشدار می گوید: و لا یتوهمن أن هذا سخن دوانی إمکان بالغیر و هو من المستحیل اینکه امکان بالغیر معنا ندارد کما من بل هذا إمکان بالقیاس إلی الغیر در حالی که به دوانی می گوییم این هم که در چنین موردی که علیت و معلولیت بین آنها وجود دارد نمی تواند محقق شود، ولی انسان است: الجواد قد یکبو و المارم قد ینبو، اشتباه پیش آمد. وی می گوید: امکان بالغیر نه، و از آن طرف توجه ندارد که امکان بالقیاس إلی الغیر را در علت و معلول جاری می کند و این زحمتی که کشیده و کرفته است، ولی مورد را در محقق شدن امکان بالقیاس إلی الغیر اشتباه گرفته است و قد وضع الفرق بینهما بین امکان بالغیر و امکان بالقیاس إلی الغیر فرقشان معلوم است. اینجا که امکان بالغیر نیست تا اشکال کنید.

و نحن نقول هذا الكلام حرف آخوند و إن كان في ظاهر الأمر يوهم أنه على أسلوب الفحص و التحقيق ظاهرش زحمت كشيد و درست است، فقط معناى بالقياس الى الغير را خوب محقق كرد تازه هم در امكان بالقياس الى الغير باز يك جانبش نادرست مى آيد؛ براى اينكه او فرمود: «إن إمكان الملزوم إنما هو بالقياس إلى ذاته» وى در اينجا امكان بالقياس را با ذات ملزوم حساب كرد، در حالى كه امكان به لحاظ ذات خود وى نيست و اينجور امكان بالقياس الى الغير محقق كردن تازگى دارد، به علاوه اين

مطلب خلاف اصطلاح است که امکان بالقیاس الی الغیر در یک جانب به خود شیء بزنیم و در جانب دیگر به قیاس چیز دیگر حساب کنیم. پس در کلام وی در یک جانب امکان به لحاظ ذات خود ملزوم شد و از ناحیهٔ واجب امکان لازم؛ یعنی عدم واجب به قیاس به ملزوم شد.

ممكن است قائلي بگويد: اين اشكال اخير خوب نيست، زيرا لازم نيست كه براي طرفین امکان بالقیاس جاری کنیم، بلکه می توان یک جانب را با دیگری بسنجیم. بود و نبود این نسبت به آن دیگری امکان بالقیاس است و همین کافی است، حالا چه لزومي دارد كه هر دو طرف را حساب برسيم. حالا در اين شبهه، كـه اخـيراً عـرض كردم، دغدغه نكنيم، بلكه اصل سخن وي، كه در باب علت و معلول امكان بالقياس إلى الغير را جاري كرد، مورد كلام است. إلا أنه سخيف لما علم أن الإمكان بالقياس إلى الغير أنما يتصور بين أشياء ليست بينها علاقة الإيجاب أو الوجوب و الإفاضة و الاستفاضة و بالجملة العلاقة الذاتية السببية و المسببية في الوجود و العدم. در اين مـوارد امكــان بالقياس نمي تواند بوده باشد، بلكه امكان بالقياس در جايي جاري مي شود كه هيچ نحوه علاقه بينشان نبوده باشد. خلاصه شما امكان بالغير را تـوجه داشـتيد و راست فرمودید، ولی امکان بالقیاس از یادتان رفته است، در حالی که آن هم در عملت و معلول نمي آيد. پس فرمايش ايشان ناتمام است و نتوانست دربارهٔ تلازم بين امكان و ممتنع فرمایشی بفرماید. و آن آقایان که گفتند بین ممکن و ممتنع تلازم نیست ایشان خواست دفاع کند و در بیان استحالهای که آنها گفتند خواست بیانی بفرماید که تلازم پیاده شود، ولی نشده است.

و يقرب منه في الوهن جناب خواجه آمده گفته است كه بين ممكن و ممتنع تلازم محقق مي شود. در مثال مفروض چنين بود كه، عدم عقل اول ممكن است و ذات نيز دو جهت ذات و ذات با وصف عليت دارد. بين عدم عقل، كه ملزوم است، و لازم، كه ذات من حيث هي با قطع نظر از عليت است، تلازمي موجود نيست، گرچه ذات اگر با

وصف علیت مأخوذ شود بین وی و عدم معلول اول تلازم هست، زیرا با وصف علیت باید معلول وی موجود باشد، ولی اگر ذات متصف به علیت نباشد ذات من حیث هی با برداشت معلول اول منافات ندارد، چون ذات با علیت مستلزم معلول اول منافات ندارد، پون ذات با علیت مستلزم معلول اول است پس تلازم بین ممکن و ممتنع را در این موطن تصویر کرد. لازم عدم واجب با وصف علیت، ملزوم عدم معلول اول، لازم صمتنع و ملزوم ممکن است و آیس در جواب آنها، که ملازمهٔ بین ممکن و ممتنع را محال می دانستند، بیان شد.

و يقرب منه في الوهن كلام المحقق الطوسي براي اينكه سرانجام ميبينيد، اين را هم مقداری زیر و روکنیم و بشورانیم، به عدم تلازم بین علت و معلول برگشت میکند، و این سخن نیز به حکم امکان بالقیاس ملا جلال دوانی در می آید از ایس جهت با «يقرب» به اشكال وي اشاره كرد. اشكال ديگر: آيا ثنابت نشد كه «واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات، است؟ چگونه مي توان عليت را از واجب برداريم و او دائم الفيض على البرية نباشد؟ پس تفكيك بين وجوب ذات و صفات روا نیست و نمی توان گفت ذات واجب باشد، و وصف علیت وجوب نداشته باشد، که در این صورت علیت ممکن می شود. ممکن بودن علیت، یعنی حدیث بنا و بنّاست به اینکه ذات بود و مدتی علیت نداشت و وسایل فراهم نبود، و موانع بسیاری در بین بود، کمکم معدّات فراهم آمد و علت تامه گردید پس بین ذات و وصف وی فرق میگذاریم، در حالی که تفاوت بین ذات و وصف علیت در وجوب صحیح نیست. حيث ذكر أن استلزام عدم المعلول الأول عدم الواجب لذاته، يعني عدم معلول اول ملزوم است و عدم واجب لذاته لازم است ليس يستوجب استلزام الممكن را، كه عدم معلول اول است، لمحال بالذات مستلزم محال بالذات نيست، بملكه محال بالعرض است؛ یعنی اگر وصف علیت را برایش آوردید آن گاه محال میشود پس در مرتبهٔ ثانی و نه اولاً و بالذات محال باشد لأنه عدم معلول اول، يمنى اكبر معلول اول نباشد از او مى فهميم كه ذات واجب به وصف عليت نيست، نه آنكه ذات نباشد؛ يعني اكر خانه

ساخته نشد چون بنّای به وصف بنا بودن و معمار بودن نبود، نه اینکه زید نیست. اگر چنانچه حرف روی امکان بیاید و در اینجاکه واجب بالذات است راه ندارد لأنه عدم معلول إنما استلزم عدم علية العلة الأولى فقط، يعنى استلزام عدم اين وصف عليت را نه عدم ذات را و به سراغ ذات نروید پس عدم معلول اول همین وصف را بر میدارد نه ذات را، تا بكوييد اين ممكن مستلزم محال است. پس اگر بكوييم عدم عقل اول مستلزم عدم علت، يعني مستلزم عدم ذات واجب است تا امكان (يعني عدم عقل اول) با امتناع (یعنی عدم ذات واجب) تلازم داشته باشد صحیح نیست. پس این مثال استلزام ممكن و ممتنع نيست اما ذات واجب بأ وصف عليت به عدم معلول مربوط است فإن ذات المبدأ الأول لا تتعلق بالمعلول الأول حالاكه ذات مبدأ وصف عليت را بكيريد «فإن ذات المبدأ الأول» كه وصف عليت را از او بكيريم «لا تتعلق بالمعلول الأول» حالاكه «لا تتعلق»، ملاحظه بفرماييد «يقرب» دارد درست مي شود، زيرا ذات با قطع نظر از وصف علیت با معلول اول ارتباطی ندارد، پس بین معلول اول و ذات اول تعالى نسبتي نيست. پس عدم معلول اول امكان داشته باشد و ذات واجب هم به حال خود باشد، نسبتي با هم ندارند فإن... لولا الاتصاف بالعلية گاهي ذات باري تعلق بــه معلول اول میگیرد که وصف علیت را برای او بیاورید پس اگر وصف علیت را نیاوردیم بین باری تعالی و معلول اول تلازم نسبی نیست پس امکان بالقیاس محقق شد، پس بينشان تلازمي نيست لكون المبدأ الأول واجباً لذاته ممتنعاً على ذاته العدم سواءً أكان لذاته معلول أو لاكه مربوط به خودش در مقام ذات است. فإذن لم يستلزم الممكن كه عدم عقل اول است محالاً، يعني امكان مستلزم عدم واجب نشد إلا بالعرض أو بالاتفاق، بالعرض، يعني وقتي وصف عليت را براي واجب آورديد اين واجب با وصف علیت نمی تواند با عدم معلول اول سازگاری داشته باشد پس اگر عدم معلول اول که امکان دارد در نظر گرفته شود با عدم واجب با وصف علت مستلزم است؛ یعنی امكان ملزوم با امتناع لازم، يعني عدم واجب استلزام دارد، پس در اين صورت امكان

مستلزم محال شده است و هو عدم كون العلة بما هي متصفة بالعلية واجبة في ذاتها، فإنه إنما صار محالاً من كون العلة في الواقع واجبة في ذاتها و إنما ذلك من حيث ذاته «ذلك»، يعنى اينكه گفتيم بين ممكن و ممتنع تلازم نيست إنما ذلك من حيث ذاته لا بما هي متصفة بالعلية و هذا بخلاف عكسه أعنى فرض عدم العلة الأولى راه ندارد فإنه يستلزم عدم المعلول بالأول مطلقاً حالا خواه اينكه تقدم علت اولى تقدم ذات بـاشد و خـواه تقدم وی به علیت باشد، پس به طور مطلق عدم علت اولی محال است. پس چون در أينجأ دو تقدم داشتيم: يكي تقدم ذات بود، يكي تقدم ذات مع العلية تقدم موجود بود: ١. تقدم ذات؛ ٢. تقدم ذات مع العلية، لذا مطلقاً آورده است لأن ذاته ذاته، يعني ذات معلول اول را إنما أفاضتها العلة الأولى لا غير. با وصف عبليت بــراى مـبدأ نــمى توان معلول را برداشت. پس بین وصف علیت و ذات جدایی انداختیم و معلول اول با ذات نسبتی ندارد، ولی ذات من حیث هو با معلول باشد و یا نباشد تفاوتی نمیکند، اما ذات با وصف علیت را نمی توان گفت عدم معلول با عدم واجب با وصف علیت ممتنع بوده و عدم معلول اول امكان دارد و اين دو مستلزم هم هستند، ولي اين استلزام ذاتي نیست. پس سخن خواجه و سخن دوانی بیان شد. در جواب دوانی گفته شد که امکان بالقیاس در اموری که علاقهٔ ذاتی دارند متصور نیست. در جواب خواجه گفتیم که واجب الوجود در همهٔ صفات نيز واجب است و عليت را نمي توان از ذات جدا كرد، و نمي توان به صفات واجب الوجود ممكن گفت.

در تفاوت بين تعابيرى كه از خواجه و محقق دوانى مىكند دقت كنيد «و أعجب من ذلك...». اين خواجه است و حسابش از اين آقايان فرسنگها فاصله دارد لذا آنجا «ما قيل في بعض التعاليق» ولى اينجا كلام المحقق الطوسى و الحكيم القدوسى و ليت شعري كيف ذهل؟ مع جلالة شأنه و وثاقة رأيه و دقة نظر، في الأبحاث الإلهية از «ذهل» چه چيز عن كون الواجب متعلق به «ذهل» لذاته واجباً بالذات في جميع ما له من النعوت» واجب الوجود من جميع الجهات است. شما واجب را بدون

وصف علیّت در نظر گرفتید این سخن یک متکلم متعارف است که در تفسیر حدیث شریف «کان الله و لم یکن معه شیء» آن گونه عالم را با خداوند عالم با بنا و بنّا قیاس میکند. شیخ در اشدات از آنها سخنی نقل کرد اکه آنها به این اندازه پیش رفتند و حتی گفتند: «لو جاز على الباري العدم لمّا أضر عدمه وجود العالم» بنّايي بناكرده و خانه را ساخته که به فرض اگر بر باری عدم جایز بود این خانه به حال خود باقی و بـرقرار است به کلی قیاس عادی و متعارف کردند سخن آنها استبعادی ندارد؛ اما جناب عالی ذات واجب سبحانه را از وصف عليت جدا ميكنيد صحيح نيست و أن العلة الأولى إنما موجب عليتها نفس الذات من دون حالة منتظرة أو داعية زائدة اين سخن شما با فاعل ممكن درست در مي آيد، او حالت منتظره دارد پس پولش نرسيده و وسايل فراهم نشده و داعیهاش تعلق نگرفته و هنوز تصمیم نگرفته است، ولی اینها در مستکمل و فاعل بالقصد به اصطلاح كلامي درست است و حال اينكه و أنّها حق سبحانه هي القيّوم الجواد التامّ القيوميّة و الإفاضة، و أنّها بما تتحقق ذاتها تتحقق عليتها من دون المــغايرة الخارجية أو العقلية بحسب التحليل. فلو فرض اينطوري كه شما فرموديد سببية السبب الأول شيئاً ممكناً لتصح الملازمة بينها و بين المعلول الأول نقلنا الكلام إلى الملازمة بين السببية و السبب الأول. لإمكانها أن سببيت و وجنوبه فسإما أن يستلسل الكلام فسي السببيات، أو يعود المحذور الأول، يعني استلزام ممكن و محال را. اينجا بعد از اول يك وقف واجب شود.

كيف؟ يعنى دو خط بالا، يعنى «بما تتحقق عليتها من دون المغايرة الخارجية» قيد برأى كيف است؛ يعنى چگونه اگر مغايرت خارجيه باشد كيف؟ و ليس في السوجود الأول جهة إمكانية أصلاً به لحاظ وجودش «سواء كان بحسب الذات أو بحسب كمال الذات أو بحسب خيراته الإضافية خيراتش انحاى وجودات است كه از او محقق شدهاند أو بحسب خيراته الإضافية و رشحاته الإفاضية. اين دنبالة گفتار جناب خواجه

۱. شرح المثاوات، ج ۱۲، نمط ۵، فصل ۱، ص ۶۸

است كه چطور شما فرموديد ذات را از وصف عليت جدا كنيم؟ اكنون به جناب آخوند مى گوييم اگر نمى توان بين ذات و صفت عليت جدايى انداخت چگونه خود شما در درس قبل در رد آن قائل گفتيد: «هذا لو صح نفي ملازمته» به اين وجهى كه شما گفتيد «لو صح» دنبالش «لاستوجب نفي الملازمة بين الممكن و الواجب، بل بين علة موجبة مع معلوله» بين أنها بايد نفى ملازمه باشد؟ «لأن العلة قد تجب حيث لم يكن المعلول واجباً.»

مراد شما از علت كدام است كه معلول واجب نيست آيا مراد علت تامه است؟ «سواء كان الوجوب من الذوات أو من الغير» و حتى در جهار وجهى كه در بيان حديث گذشت وجه چهارم اين بود كه «كان الله و لم يكن معه شيء»، يعنى حق در مقام سرمديت خود «كان و لم يكن معه شيء» پس اگر علت گاهى واجب مى شود مراد از اين شرط و وقت وجوب علت چيست؟ پس مراد شما بايد علت با وصف عليت باشد تا عليت تامه شده و معلولش هم واجب شود، و الا چگونه علت به لحاظ ذات گاهى معلول وى واجب نمى شود؟ پس همين گاهى معلول وى واجب نمى شود؟ پس همين باعث جدايى بين ذات و وصف عليت مى شود. سؤال از مرحوم آخوند: اگر فرمايش باعث جدايى بين ذات و وصف عليت مى شود. سؤال از مرحوم آخوند: اگر فرمايش بود وجويى و جودي و بالله تو صفات وجويى و جودي و بخاب خواجه را نبايد پذيرفت، زيس كه بين واجب بالله ت و صفات وجويى و وجوديش جدايى انداخته و درست هم مى فرماييد، اين سؤال هم در عبارت ديروز شما وجود دارد و آن اينكه جناب عالى از اين فرمايش چه مى خواستيد كه «لأن العلة قد تجب حيث لم يكن المعلول واجباً؟»

خواجه فرمود\*: معلول اول با ذات واجب من حیث هی ارتباطی ندارد، پس در تلازم عدم عقل اول با عدم واجب که ما قائل بودیم وی فرمود: امکان که عدم عقل اول است با ممتنع که عدم واجب است تلازم ندارد، گرچه ذات با وصف علیت با معلول اول ارتباط وجوبی دارد، و در این صورت، عدم عقل اول با عدم ذات با علیت تلازم

درس صدو سیام، تاریخ ۶۸/۸/۱۷

دارد؛ یعنی امکان با ممتنع به این لحاظ تلازم پیدا میکنند، ولی این تـلازم بـالذات نیست.

مرحوم آخوند فرمود: چگونه جناب خواجه با این جلالت شأن در مباحث الهیات و اجب الوجود را از نظر صفت علیت و اجب ندانست، در حالی که، و اجب الوجود بالذات، و اجب الوجود من جمیع الجهات است و در هیچگونه از صفات خود حالت منتظره ندارد، و علیت تامه بودن وی از صفات وی است. اکنون چند تذکر عبارتی: قوله: «عن کون الواجب» صلهٔ «ذهل» است؛ یعنی کیف ذهل از این چهار چیز:

١. «عن كون الواجب لذاته واجباً بالذات في جميع ما له من النعوت،؛

لا و أن العلة الأولى»، يعنى «كيف ذهل عن» پس جمله مجرور است؟

٣. «أنها هي العلة»، يعني «كيف ذهِل عن أنها علة أولى بما تتحقق ذاتها تتحقق عليتها، ديكر نمي توان بين أنها جيدايي انداخت «من دون المغايرة الخارجية أو العقلية، حالا از شما مي پرسيم افلو فرض سببية السبب الأول، سبب اول حق سبحانه است. مراد از سببیت وی چیست؟ از علیت به سببیت تغییر عبارت داده شد. تا به حال فرمودند عليّت، حالاً از أن به سببيت تعبير ميفرمايند تفاوت ندارد «فلو فرض سببية السبب الأول؛ اكر فرض شود عليت حق سبحانه، بنا به فرمايش شما زايد بر ذات باشد بايد بفرماييد ممكن است «فلو فرض سببية السبب الأول شيئاً ممكناً» تا اينكه «لتصحّ الملازمة بينها و بين المعلول الأول، بايد بكوييم اين سببيت ممكن تا نيامد ملازمة بين معلول اول و حق سبحانه برقرار نمیگردد. فرمودید: در مقام ذات ملازمه نیست، زیرا در مقام ذات علیت نیست پس باید این علیت بیاید تا ملازمه درست شود، حالا اگر این طور می فرمایید نقلنا روشن است که این سببیت که وصف یک ممکن است روی ذات آمده است، اکنون که این وصف ممکن روی ذات ممکن آمده است از شما مىپرسىم تلازم بين اين ممكن در سببيت با ذات چيست؟ اگر به سبب ديگر است نقل کلام به آن سبب میکنیم و هکذا، برای اینکه این امر عارض و طاری است و صفت

ممكن است اكنون كه اين سببيت به ذات تعلق گرفته به سخن شما از ناحيهٔ ذات نیست، بلکه ممکن است حالاکه ممکن هست در تلازم این ممکن که سببیّت و علّت است با ذات واجب حرف داريم، سؤال ميكنيم نقلنا الكلام إلى الملازمة بين السببية و السبب الأول جرا؟ زيرا ميفرماييد واجب نيست و طاري است لإمكانها اين سببيت طاری و ممکن است و وجوبه، یعنی وجوب سبب اول. سبب اول، که حق سبحانه است، واجب و این وصفیت طاری ممکن، آن وقت میگوییم: بسین ایس ممکن و واجب تعالى تلازم نيست. اگر بفرماييد به نفس ذات خودشان تلازم است و به سببيّت ديگر نرويد، الكلام الكلام، هماني كه دربارهٔ عقل اول و واجب گفتيم در اينجا بين اين سببیّت و واجب میگوییم. میهرسیم: آیا عدم سببیّت ممکن است؟ یعنی آیا سببیت عدم واجب تعالى را لازم دارد يا ندارد؟ چون سببيت علت ديگر ندارد حق سبحانه علت أن است حالاً كه علتش حق سبحانه است، عدم سببيت مستلزم عـدم واجب هست يا نيست؟ اگر بوده باشد كه «يستلزم» ممكن كه عدم سببيّت است «المحال» را، كه عدم وأجب است. اگر خود واجب نباشد كه يتسلسل بإمكانها و وجـوبه فـإما أن يتسلسل الكلام في السببيات كه همه را ممكن بدانيم أو يعود المحذور الأولى كه استلزام ممکن محال را، ممکن میشود پس به جای عقل اول سببیت قرار میگیرد آن وقت ممكن، يعنى عدم سببيّت، و الا أنجا ممكن خودش سببيت است هممانطور ك. در عقل اول و عدم عقل اول مي گفتيد، اينجا هم همينطور ممكن كه عدم سببيت است، مستلزم محال مي شود. محال، يعني عدم واجب است كيف؟ متعلق بــه مــغايرة است وليس في الموجود الأول كه حق سبحانه است جهة إمكانية أصلاً كه مـغايرت هست چگونه مغايرت نباشد و ليس في الموجود الأول جهة إمكانية أصلاً سواء كان بـحسب الذات كه روشن است؛ زيرا واجب بالذات است أو بحسب كمال الذات كمال ذات در اين مقام عليت و سببيّت است أو بحسب خيراته الإضافية كه انحاي وجوداتي كه از اين ذات فايض ميشود اضافية اشراقي و رشحاته الإفاضية. اين فرمايش ايشان، در ايــن فصل به حسب ظاهر مفهوم استلزام ممکن و ممتنع مورد بحث قرار میگیرد و قال و قیل نقل می شود، ولی همان طور که بیان شد، حاجی در حاشیهٔ هسفلا می گوید رسم آخوند در سلوک علمی طرح اقوال و آرای متعارف است و ابتدا که وارد در بحث می شود ناظر در آن خیال می کند به مشرب حکمت رایج و دارج، اقوال طرح و نقل و عنوان می شود و رد و ایراد به صورت متعارف است، ولی می بینید در اثنای این فرمایش ها و شوراندن این افکار به یکدیگر ناگهان آن نظر بلند عرشی توحیدی حکمت متعالیه در خلال این مباحث محقق می شود. همین فرمایش جناب حاجی را خود آخوند دارد. وی فرمود: مرصد اسنا و مقصد اعلا نظر ماست در خلال مباحث محقق می شود. خیلی انسان باید به هوش باشد که در خلال این حرف ها حرف ایشان را دریابد. ا

فالحق سخن خود آخوند است و در این سخن سؤالاتی داریم و در درس قبل هم عنوان شد. سؤال: ارتباط ما سوی الله به حق سبحانه از ناحیهٔ ماهیت است یا از ناحیهٔ وجود؟ پاسخ: ماهیات من حیث هی مثار کثر تند و وجه ارتباطی با وجود ندارند، اینها اموری هستند که از شؤون وجودات متنزعند، و از خواص وجودی کلمات نوریه انتزاع می شوند و آن چیزی که در خارج است وجود می باشد که «هو» با حفظ هویت انتزاع می شوند و آن چیزی که در خارج است وجود می باشد که «هو» با حفظ هویت هو وحده وحده وحده این سه وحده یکی در مقام ذات است و دیگری در مقام صفات و سومی در مقام فعل. پس جنبهٔ ارتباطی ما سوی الله به حق سبحانه را وجودات تأمین می کنند و این وجودات اضافهٔ اشراقی دارند؛ یعنی گسیخته از او نیستند و مهر «أنا بدك اللازم» بر همهٔ کلمات وجودی خورده شد که جان و پشتوانهٔ همه و روح و نور و منشأ آثار همه، آن حقیقت است «أنا بدك اللازم»، یعنی موجودات شؤون یک حقیقت هستند و وجود من حیث

الاسفار الأربعة تصحيح و تعليق أيةالله حسنزاده، ج ١، ص ١٧ و ١٣٨.

۲. حدید (۵۷) اَیهٔ ۳.

هو وجود، یجب وجوده و یمتنع عدمه، برداشتنش و اعدام و نـفیش مـحال است و چون وجود اضافهٔ اشراقی به او دارد و از شؤون حق است عدم و نفی وجود در این مقام با حیثیت مزبور ممکن نیست. پس امکان و ممکن روی چه چیزی میرود؟ و چه کسی ممکن است؟ وجودات خارجی که وجوب دارند و ما لمیجب لم پـوجد. بس امکان روی ماهیات من حیث هی، که در خارج تحقق ندارد، میرود البته اعتبار ماهیت در خارج تحقق دارد پس ماهیت من حیث هی وعای تقررش در ذهن است، زيراً ماهيات صور علمي اشياء هستند. حكما به أن، ماهيات ميگويند و عرفا، اعيان ثابته. پس اعیان ثابته، صور علمی اشیاء در صقع حق هستند و ماهیات معتبر، صور علمي اشياء و مرآت أنها در صقع نفس انسانها. پس ماهيت من حيث هي متصف به امکان میشود و بود و نبود برای ماهیت من حیث هی ضرورت ندارد. پس اینجا ممکن را تحلیل و تجزیه به دو امر نمودیم؛ یکی وجود، که من حیث هو حرف امتناع و امکان روی آن نمیآید، امر دیگر ماهیت من حیث هی است که امکان بر آن فرود مي آيد آيا شما نگفتيد: الماهية من حيث هي ليست إلا هي؛ يعني هر ماهيتي من حيث هي ليست إلا هي، خودش خودش است؟ آيا وجود هم جزء معناي ماهيت است؟ قبلاً بیان شد که ماهیت در حیطهٔ ذات خود نه عدم دارد و نه وجود، و آنها جزء معنای او محسوب نمی شوند، و اجزای قوامی ماهیت من حیث هی جنس و فصل آن است. پس این دو مقدمه، یعنی ۱. ارتباط موجودات به وجود است؛ ۲. عدم دخالت وجود و عدم در ماهیت من حیث هی را، باید در نظر داشت تا تحلیل آخوند در استلزام ممکن و ممتنع فهمیده شود. در تلازم ممکن، یعنی عدم عقل اول با ممتنع عدم واجب چنین باید گفت که، بود و نبود ممکن ضرورت ندارد، پس عدم عقل اول می تواند محقق باشد و مي تواند محقق نباشد، پس عدم عقل اول قائم به علت، يعني عدم واجب است پس عدم واجب هم همانند عدم عقل اول ممكن است؛ يعني بود و نبودش ممكن است، در حالي كه مستحيل است. پس نمي توان گفت بين ممكن و ممتنع تلازم باشد، زیرا ممتنع عدم واجب است و ممکن عدم عقل اول، در این صورت تلازم بین ممکن و ممتنع مستحیل است. این سخن عنوان فصل بود.

آخوند مسى برسد: در مثال از ممكن عدم عقل اول را مطرح كرديد ابتدا سؤال از وجود عقل اول ميكنيم: آيا وجود عقل اول واجب نيست؟ در وجود کے عدم راہ ندارد پس وجود وی واجب است (گرچہ بہ این سؤال کہ پس هسر كنجا وجنود قندم ننهاد واجب است، جنواب داده منيشود) مناهيت عقل اول چطور؟ ماهیت تقرری ندارد و وجود و عدم از حیطهٔ قوامی وی خارج است و این کبرای کلی را بیان کردیم که تعلق موجودات و ممکنات و کلمات نوریه از ناحیهٔ ماهیات نیست، بلکه از ناحیهٔ وجودات آنهاست پس از ناحیهٔ ماهیات به واجب تعلق ندارند، بلكه از ناحية وجودات تنعلق ربطي دارنند و نسمي توانيد ماهیات را به واجب تعالی ربط دهید، بلکه ابتدا باید وجودات را به وی ربط دهید آن گاه ماهیات به طفیل و جودات ربط پیدا میکنند. پس بین ماهیات و واجب تعالی تلازم و ارتباط وجود ندارد، و لذا وجودات اشیاء با او ارتباط دارد. پس عدم ممكن روى ماهیات آن میرود، زیرا وجود واجب است البته مفهوم وجود و عدم در ذهن اعتباری است، و ممکنات به وجود اعتباری نمی توانند ربط به مبدأ پیدا کنند. پس استلزام ممكن با ممتنع با اين تحليل چطور است؟ اگر مراد از ممكن ماهيت است، ماهيت ارتباطی با واجب ندارد و تلازمی ندارند، بلکه بین آنها گسیختگی است و اگر از جنبهٔ وجود تلازم مزبور ميباشد وجود واجب است پس مراد از اين عنوان بحث چيست؟ این فرمایش اول.

سؤال ما از آخوند: اگر ماهیات با واجب تعالی تلازم ندارند و جهت بستگی وجود است پس بین ماهیت ممکن با واجب تعالی ارتباط نیست در این صورت چرا بر سخن محقق دوانی «بعض التعالیق» که گفته بین ممکن و واجب تعالی امکان بالقیاس است، اشکال کردید؟ زیرا وی درست گفته و شما هم که میگویید بین ماهیت و

واجب تعالی تلازم نیست و از طرفی هم گفتید: امکان بالقیاس بین دو چیزی است که بینشان تلازم نبوده باشد بنابراین، آن آقا درست فرموده است پس دعوای شما با ایشان برای چه بود؟ حالا اینها همه را در ذهن داشته باشید. این اشکال را جناب آخوند عنوان نفرمود، ولی از خارج میگویم اشکال وارد است. وقتی شما می فرمایید آن چیزی که ماهیت است بستگی ندارد، پس آن چیزی که ماهیت است بستگی ندارد، پس بستگی ندارد؛ یعنی تلازم بین ماهیت و واجب نیست، حالا که تلازم نیست امکان بالقیاس بین دو امری که تلازم بینشان نیست محقق می شود، و همین مطلب را آن آقا فرمود پس شما چرا با ایشان دعوا داشتید که چگونه وی بین ممکن و واجب امکان فرمود پس شما چاری کرد؟ آن آقا فرمایش شما را میگوید که امکان بالقیاس برای این است که بینشان تلازم نیست و جودات هم واجب نامیند.

فالحق به عنوان مقدمه اکنون وارد تجزیه و تحلیل می شود و جهت ارتباط بسا واجب را حساب می رسیم واین مقدمه به «فنقول:» منتهی می شود اکنون «فالحق» که مقدمیت دارد فالحق فی هذا المقام این سخن پرسش از قول قائل در ابستدای فیصل است که گفت بین ممکن و ممتنع ملازمه نیست. از وی می پرسیم: مراد از ممکن چیست؟ أن المعلول در مثال عقل اول له ماهیة إمکانیة و وجود مستفاد من الواجب را وجود مستفاد من الواجب را در نظر داشته باشیم این وجود مستفاد در حکمت متعالیه غیر از بحثهای کلامی در نظر داشته باشیم این وجود مستفاد در حکمت متعالیه غیر از بحثهای کلامی رایج است آنها وجود مستفاد را مباین با حق و مستقل از وی می دانند، ولی وی می فرماید: نسبت این موجودات به باری تعالی نسبت عکس به عاکس و ظلّ به ذی می فرماید: نسبت این موجودات به باری تعالی نسبت عکس به عاکس و ظلّ به ذی

سخن دیگر: جنس و فصل لا بشرط ماده و صورت خارجیاند و جنس و فصل همان ماده و صورت ذهنی میباشند. جسم از ماده و صورت و یا هیولا و صورت

تشكيل شده است. وقتي جنس و فصل ميشوند كه لا بشرط اخذ شوند، ولي اگر جنس و فصل در ذهن بشرط لا اخذ شوند، يعني محدود گردند، ماده و صورت عقلي و ذهنی میشوند. ماهیت و وجود شبیه ماده و صورت هستند، همانگونه که از اجتماع آن دو در خارج جسم درست شود و در ذهن جنس و فصل جمع میشوند تا صورت نوعي درست شود در اينجا هم بايد اين وجود شكن بخورد و رتبه بيايد و تنزل يابد تا معلول و مخلوق تحقق بابد، چون از صقع وجود صمدی پایین می آید، ماهیت پیدا میکند، و شکن می یابد و در این حد قرار میگیرد، اکنون اسم عقل اول برای اوست. پس برای او دو چیز است همانگونه که بیان شد کیل ممکن زوج ترکیبی، فیترکب بهويته العينية من أمرين شبيهين بالمادة و الصورة، أحدهما محض الفاقة و القوة و البطون و الإمكان اين بطون خفاي شيء است و آن جنبهٔ ماهيت در خفاست و جنبهٔ فاقه و بطون و خفای شیء امکان و ماهیت اوست. تازه این مقدار که حکم به بطون برای ماهیت میشود و در وعای ذهن است و الا ماهیت در عالم ظاهر نمی آید، پس با این زرق و برقی که دارد چون موطنش در وعای ذهن است همین که در خارج آمده مجهول شده و در وجودگم میشود تا از وجود جداست یک اسم و رسمی دارد وقتی با وجود قرار گرفته گم میشود، دیگر آن سلطانش را از دست میدهد، چون از خانهٔ خویش به در آمده است.

و الآخر محض الاستغناء و الفعلية و الظهور و الوجوب چون وجود است، ولى چگونه معلوليت با محض استغنا سازگار است؟ جواب: بـا آنكه مـعلول است، ولى فعليت محض و وجوب است، البته در همين فصل خود وى بيان مىكند. در نسخهاى از خط جناب آخوند نقل كردند كه آخوند دربارهٔ محض الاستغناء و الفعلية و الوجوب فرمودند: «الوجوب هاهنا هو الضرورة المطلقة الذاتية الأزلية.» شخص ابتدا مىگويد: آيا مراد واجب تعالى است يا وجودات ممكن؟ پس اگر مراد وجودات ممكنات است اين وصف را چگونه دارند؟ در ذيل «ذاتيه الأزلية» به قلم آخوند و يا

دیگری چنین آمده است: أي بالعرض. پس کمکم وجود ما سوی می تواند عناوین مزبور را داشته باشد منتها بالعرض و در واجب تعالی این عناوین بالذات است و قد علمت من طریقتنا أن منشأ التعلق و العلیة آن کبرای کلی که نحوه تعلق ما سوی الله به حق سبحانه را، از ناحیه وجودات می دانست و نه از جنبه ماهیت، بیان می کند به اینکه همهٔ وجودات، اضافهٔ اشراقی و تعلق و ربط محض به وی دارند حتی مرتبط و رابط هم نباید گفت و رابطی به آن معنا که ظاهر فرمایش های بعضی از حکمای مشًاء و اکثر آقایان متکلمین است؛ به این معنا که موجود را کثرت بریده و جدا دانسته و خدا یک طرف و خلق طرف دیگر قرار دارد و اینها منسوب هستند؛ مثل «الدار لزید» یک چنین ظری از آنها بود، ولی از روش ما فهمیدی که أن منشأ التعلق و العلیة بین الموجودات نیس إلا أنحاء الوجودات. و الماهیة لا علاقة لها بالذات مع العلة إلا من قبل الوجود اگر بخواهیم ماهیت را ارتباط بدهیم باید بگوییم بالعرض من قبل الوجود، باید تعلق به مبدأ پیدا کند المنسوب إلیها.

و قد مرّ أيضاً، يعنى در فصل اول اين منهج بيان شد أيضاً أن معنى الإمكان في الوجود المعكن غير معناه في الماهية آنجا گفتيم كه ما در مقابل معناى امكان قوم، امكان ديگرى وضع، و واژهٔ خاصى جعل كرديم. آنها مىفرمايند امكان وصف ماهيات است، ولى ما مىگوييم امكان وصف وجودات است، و امكان، يعنى تعلق محض و اضافهٔ اشراقى، و اسم آن را امكان نورى و فقر نورى گذاشتند. پس بين امكان در روش ما و امكان قوم خيلى فرق است؛ آنها امكان مىگويند؛ يعنى لا ضرورة وجود و عدم نسبت به ماهيت، ما مىگوييم امكان، يعنى ربط محض موجودات و عدم نسبت به ماهيت، ما مىگوييم امكان وجود ربطى و اضافهٔ اشراقى و وجود نسورى مرتبط به اصل دارد، پس بين اين امكان و امكانى كه آنها و وجود نسورى مرتبط به اصل دارد، پس بين اين امكان و امكانى كه آنها مىفرمايند اشتراك لفظى است؛ يعنى امكان آنها ارتباطى با حق تعالى ندارد، ولى امكان ما محض ربط است. اصلاً امكان روى وجوب و وجود رفته است روى

ماهيت و مفهوم نرفته است و قد مرّ أيضاً أنّ معنى الإمكان في الوجود الممكن غير معناه في الماهية «و أنّ» بيان «قد مرّ» است أحدهما يجامع الضرورة الذاتية، بل عينها امكان عين وجود است بخلاف الآخر كه ماهيت باشد، زيرا جهت ربطى با او ندارد فإنه ينافيها؛ يعنى اين آخر با ضرورت ذاتى منافى است. اين مقدمه در تحليل و تشريح ممكن به دو جزء بود.

حالا میپرسیم و به قول ابتدای فصل، که ملازمهٔ بین ممکن و ممتنع نیست، مي پرسيم: از اين ممكن چه ميخواهند كه گفتند: «يحيلون الملازمة بين الممكن و الممتنع؟؛ اكر مراد وجود است، وجود عين ربط و تعلق و بستكي است، اكر مراد ماهیت است ماهیت هیچ ارتباطی به آن ندارد، زیرا وجود و عدم ماهیت با خود ماهیت من حیث هی مرتبط نیست، چون در حد ذات وی اخذ نشده است، زیرا وجود و عدمش جزء ذات او نیست تا بخواهید جهت ربط او بوده باشد و ما ماهیت را از ناحیهٔ وجودات نوری، بالعرض به وی تعلق میدهیم. پس ماهیت من حیث هی هیچ جنبهٔ ربطی به او ندارد، و آن اشکال که عرض کردم به قوتش باقی است و او را جناب آخوند عنوان نفرمود. پس اگر ماهیت جهت تعلق و ربط با وجود صمدی ندارد، و ارتباط از ناحیهٔ وجودات است پس وقتی که بین دو چیز، یعنی ماهیت در یک سمت و واجب تعالى در طرف ديگر، تلازم نبوده باشد، من حق دارم كه امكان بالقياس جاري کنم یا نه؟ پس شما جناب آخوند چرا جلو آن آقا را گرفتید و فرمودید: چرا امکان بالقياس را جاري كرديد؟ اين اشكال به قوتش باقي است فنقول: اكنون كه اين مقدمه دانسته شده ميگوييم إن المعلول الأول اكنون دو اعتبار ميكند إن اعتبرت ماهيته و چند سطر بعد «إن اعتبر» دوم را مي آورد. از اين ممكن كه داراي وجود و ماهيت مي باشد كدام جهت مراد است هر دو حكمش معلوم است إن اعتبرت ماهيته التي هي عبارة عن مرتبة قصوره عن الكمال الأتمّ كمال اتم حق سبحانه است و ماهيت از اين كمال اتم قصور دارد، چون ممکن مخلوق است وجود رنگی گرفته و حدّی یافته و شأنـی از

شؤون او شد پس وی قصور از کمال اتم دارد و خصوصیة تعیّنه المصحوب لشـوب الظلمة حالا تعينن وخصوصيت تعينش مصحوب و مصاحب به شوب ظلمت ماهيت است، ولي آنكه نور محض است، أميختگي با هيچ چيز نـدارد، هـمين كــه حــرف آمیختگی پیش آمد آن چیزی که سبب آمیختگی شده ظلمت است و آن ظلمت امکان است پس کل ممکن زوج ترکیبی من وجود و ماهیة. ماهیت و امکان که آماد ایس ظلمت را مي آورد پس آن و جود از نور بحت و بسيط و محض نور بودن به در مي آيد و شكن مىخورد «و خصوصية... لشوب الظلمة» اين امكان به اصطلاح قوم است كه در ذهن برای ماهیت وجود دارد نه امکان وجودی و العدم و إن کان مستوراً عند ضیاء كبرياء الأول و مقهوراً تحت شعاع نور الأزل نوعاً در كتابهاي مشّاء حق سبحانه را به وصف «اول» اسم مىبرند كاهى مىفرمايند «اول تعالى.» كاهى بــه صورت «اطلاق اول» میگویند؛ مثل اینکه کتب ریاضی موحدین قدما به وی «واحد» میگفتند، عرفا به وی «عشق» میگویند، یکی «یزدان» و دیگر «دیو» میگوید. برخی او را «خدا» مى نامند. بعضى از آقايان به وى «نقطه» مى گويند؛ چون او اصل همه است «و للناس فيما يعشقون مذاهب» اينكه فرمود: «و إن كان مستوراً عند ضياء كبرياء الأول» جهتش این است که در ماورای طبیعت و مفارقات هر چه به مبدأ نزدیک تر باشند وجود آن بر جنبهٔ ماهیت غلبه دارد و ماهیت مستورتر و مخفیتر و مغلوبتر است و آن جـنبهٔ نوري وجودي غالب است؛ به طوري غالب است كه احكام ماهيت خودش را نشان نمي دهد و محكوم و مغلوب أن است، چنانكه در عالم ماده ماهيت و كثرت و احكام آنها زود به چشم میآیند و احکام وحدت مغلوب و محکوم است. پس اگر چه موجود مفارق بوده از دیار مرسلات و مطلقات محضه باشد، که احکام ماهیت مغلوب است، امّا در عین حال دارای وجود و ماهیت است و اِن کان آن تعین ناشی از امكان مستوراً عند ضياء كبرياء الأول و مقهوراً تحت شعاع نور الأزل فعدمه ممكن بهذا الاعتبار چون رفتن بر روی وجود ممكن نيست پس عدم روى ماهيت أنها رفته است،

پس به این اعتبار عدم آنها ممکن است، چنانکه وجودش هم به اعتبار مزبور ممکن است بل حال عدمه كحال وجوده أزلاً و أبدأ من تلك الجهة اين جهت من حيث هو و ماهیت بودنش نه جنبهٔ وجودیاش که ما شمّ رائحة شيء منهما بحسب ماهیته من حیث هي هي، ماهيت من حيث هي هي در وي وجود و عدم مأخوذ نيست، پس اگر وجود و ماهیت جزء معنایش نیست و اگر وجود و عدم از خارج باید به او داده شود پس خودش در متن ذات ما شمّ نبوييد رائحة شيء منهما از وجود و عدم را، براي ايمنكه داخل ذاتش نیست و لیس یستلزم عدمه عدمالواجب بهذه الحیثیة قبلاً بیان شد که اگر موصوف اعتباری شود صفت هم به طریق اولی اعتباری میشود لذا ماهیت اعتباری دارای اوصاف اعتباری است. کلام در «لیس یستلزم» همین است. پس اگر این ماهیت تعلق و ربطی به واجب ندارد و ماهیت مثار کثرت است، و وجوداتند که تعلقات محضند حالا سؤال ميكنيم: پس اگر ماهيت تعلقي ندارد چگونه مي تواند اين ماهيت وصفى براي وي بياورد؟ يعني بحث اين بود كه عدم عقل اول، يعني ماهيت عقل اول دارای وصفی به نام عدم است که از آن وصف و موصوف، کلمهٔ عدم معلول اول پیدا شد، پس خود معلول اول ربط نداشت وصف او که عدم میباشد به طریق اولی ربط ندارد.

سؤال: جناب آخوند، شما به حرف آن عنوان فصل اول به کلام قائل برگشتید که عدم معلول اول مستلزم عدم واجب است، در حالی که عدم معلول اول چه ربطی با عدم واجب دارد؟ خود ماهیت معلول اول چه ربطی داشت که وصفش ربط داشته باشد؟ وقتی خود ماهیت ربط ندارد پس عدم این ماهیت هیچ کاری به عدم واجب ندارد. پس اگر عدم معلول اول از جنبهٔ ماهیت مربوط باشد، ماهیت نه خود، و نه وصفش ربطی ندارد، شق دوم، که جنبهٔ وجود آن است، مانده است. در وجود موضوعاً امکان منتفی است، و مراد از امکان، امکان قوم است نه امکان به اصطلاح ما، پس وجود وجوب دارد و ممکن نیست و ممکن رأساً منتفی است.

اشکال: اما اگر ماهیت و وصف عدمی وی ارتباطی به اصل ندارند مرا رسد که بگویم بین ماهیت و واجب تعالی می توان امکان بالقیاس جاری کرد، چون دو چیز هستند که با هم تلازم ندارند. پس این سخن با شگفتی شما از کلام دوانی سازگار نیست.

و ليس يستلزم عدمه عدم الواجب بهذه الحيثية لعدم الارتباط بينه و بين الواجب من هذه الحيثية.\* در بيان عنوان فصل مقدمه اى گرفت. عنوان فصل در اين بود كه چگونه ممكن مستلزم ممتنع است؟ و اين فصل از غرر فصول اسفاد بوده و امّهات و اصول مسائل كتاب در اين فصل بايد روشن شود. در «فالحق في هذا المقام» ايشان مقدمه أى را بيان كرد كه ممكن داراى دو امر است: ١. ماهيت؛ ٢. وجود.

در اتصاف هر کدام از این دو جزء به امکان فرمود: ما در امکان به معنای فقر نوری، که ما اصطلاح کردیم و قوم چنین اصطلاحی ندارند، بحث نمی کنیم، بلکه از امکان به معنای مواد ثلاث، که از عناصر عقود است و کیفیت ربط بین موضوع و محمول را روشن می کند، بحث می کنیم، و موصوف این امکان ماهیت می باشد، ولی ماهیت به امکان فقری متصف است و ربط بودن امکان فقری متصف است و ربط بودن معلول به علت را امکان فقری درست می کند، نه امکان ماهوی، و به همین جهت معلول به علت را امکان فقری درست می کند، نه امکان ماهوی، و به همین جهت فرمود: «و الماهیة من حیث هی لا علاقة لها بالذات مع العلقه، زیرا ماهیت مثار کثرت است و بائذات ارتباط به علت ندارد و به تبع وجود معلول به علت مرتبط می شود. پس ارتباط ماهیت بالعرض است از این رو بالعرض، یعنی به طفیل وجود ماهیت مرتبط با علت اولی است، ولی ماهیت من حیث هی ارتباطی با علت ندارد، بلکه وجود از شؤون و روابط و تعلقات و آیات حق سبحانند و چون از مقام کمال اتم خود بیرون آمدند و تنزل کردند ناچار تعین خاصی یافتند و مشوب به ضعف و خود بیرون آمدند و همهٔ این نقصانها زیر سر امکان بود. پس حد برای وجود پدید

درس صد و سی و یکم: تاریخ ۶۸/۸/۲۰

می آید و نفاد و مرز عدمی می بابد، که این حد هر یک از وجودات را از دیگری جدا می کند، و همین دلیل بر محدودیت و تمیز این از آن است. البته این وجود از وجود بی حد تمیز ندارد و تمایز وجود غیر محدود و صمدی تمایز احاطی و محیطی است، نه تمایز تقابلی که وجود محدوددی از وجود محدود دیگر دارد. پس همانگونه که زید از چشم و دست و دیگر اعضا خود تمایز تقابلی ندارد، زیرا آنها، یعنی زید و زید، یعنی آنها، و در عین حال زید چشم نیست و از همدیگر تمایز دارند. به ایس گونه تمایز، تمایز محاطی و محیطی گویند که تقابل بین تمایزها منتفی است و یک طرف از شوون آن محیط است. در تمهید الاتواعد این بحث خیلی خوب مطرح شد، و به این گونه تمایز زبان داده است. اپس این حدود و امکانات و ظلمتها سبب می شوند که این اشیاء با یکدیگر تمایز تقابلی پیداکنند، ولی تمایز محیطی و محاطی در جزء و کل است گرچه این تعبیر مسامحی است و خیلی کل و جزء را نباید تعقیب کرد، بلکه بهتر از آن، این تعبیر محیط و محاط است. در هر صورت ماهیت به امکان ماهوی متصف می شود، و وجود ممکن به امکان فقری و نوری.

سؤال: دربارهٔ عدم معلول چه باید گفت؟ آیا عدم معلول متصف به امکان می شود؟ آیا عدم به امکان ماهوی، که صفت ماهیت بود، متصف می گردد؟ آیا همانگونه که وجود شیء متصف به امکان می شود، عدم معلول اول هم متصف به امکان می شود؟ جواب: همانگونه که ماهیت ممکن موجود متصف به امکان ماهوی و جهتی می شود ماهیت معدوم ممکن نیز به امکان ماهوی متصف می شود البته نه امکان فقری، زیرا وجود ظل و شأن است، ولی عدم چنین نیست. پس ماهیت من حیث هی مصدوق امکان است، و امکان عارض بر ماهیت است و نه ذاتی وی. پس مصداق در داتیات اطلاق می شد و مصدوق در امور عرضی و چون ماهیت در رتبهٔ ذات خود حتی امکان در وی مأخوذ نبود پس امکان بعد از رتبهٔ ذات قرار دارد و امکان عارض حتی امکان در وی مأخوذ نبود پس امکان بعد از رتبهٔ ذات قرار دارد و امکان عارض

۱. ر.ک: تمهید الغواعد، مقدمه، ص ۱۹ و فصل ۲۴، ص۶۸ (چاپ سنگنی).

بر وی میشد در این صورت ماهیت مصدوق امکان است و نبه مصداق آن. پس همانگونه که وجود ماهیت متصف به امکان نمی شود عدم ماهیت نیز متصف به امکان نمی گردد؛ ولی به همان شیوهای که در باب وجود گفتیم، زیرا امکان صفت ماهیت است و نه صفت عدم، چون عدم ممتنع است و صفتی ندارد. پس عدم ممکن متصف به امکان نمیشود، چنانکه وجود ممکن متصف به امکان ماهوی نمیگردد، بلکه ماهیت در هر دو شق دارای وصفی به نام امکان بود و این وصف برای وجود و عدم وی نبود، زیرا همانگونه که وجود خود شیء، خود شیء است، و وجوب برای وی ضرورت دارد و عدم نیز خودش خودش است پس عـدم ضـرورت دارد و نــه أمكان. پس اگر ماهيت ارتباطي با واجب نداشت و علاقهٔ وي بالعرض بود و به طفيلي وجود دارای علاقه میگردید دربارهٔ عدم ماهیت نیز همین سخن میآید، زیرا وجود و عدم برای ماهیت مساوی است، پس علاقهٔ به عدم هم ندارد مگر بالعرض، چنانکه در باب وجود بود. پس امکان برای ماهیت معدوم بر ماهیت وی عارض میشود، نه بر عدم وي. بنابراين در اينجا اتصاف عدم معلول به امكان به طفيل ماهيت است براي اینکه صفت ماهیت برای معلول آورده می شود و قبلاً گفته شدک اگر موصوفی اعتباری شود صفت وی به طریق اولی اعتباری است. ماهیت بالذات ارتباطی با علت ندارد، بلکه به طفیل وجود مرتبط با وی می شود، در این صورت که ماهیت بالذات ارتباط ندارد، عدم ماهیت به طریق اولی ارتباطی و اضافه ای ندارد پس نه بین ماهیت و واجب علاقه هست و نه بين عدم ماهيت واجب. فعدمه عدم معلول اول ممكن، يعني ممكن بالعرض است، زيرا امكان صفت ماهيت است پس اگر صفت ماهيت بر روي عدم أورده شود معلوم ميشود صفت خود عدم نيست، بلكه عدم به واسطهٔ ماهيت متصف به آن مي شود. اتصاف عدم معلول اول به امكان بالعرض است كه دو ـ سه سطر بعد گفتیم جهت امکانی برای عدم فی نفسه نیست چنانکه در این جا الآن گفتیم: عدمه ممكن بالعرض. أن «في نفسه» يعني «بالذات» و اينجا، يعني «بالعرض» پس بين اين

دو حرف تنافي نيست. اين بالعرض را حتماً بايد در نظر داشته باشيم بهذا الاعتبار. ﴿إِنَّ اعتبر» مراد همين اعتبار است بل حال عدمه كحال وجوده أزلاً و أبدأ من تلك الجمهة، يعني من تلك الاعتبار و من ذلك الاعتبار. عبارت را به «جهة» بركردانده است ما شمّ رائحة شيء منهما بحسب ماهيته من حيث هي هي كه حال عدم معلول اول مثل حال وجود آن است، رایحهٔ وجود و عدم به حسب ماهیت من حیث هی هی به مشامش نرسیده است. در نسخهای مصحح «ما شمت» دارد که به ماهیت بر میگردد؛ یعنی همان معلول اول که ما تاکنون همهٔ ضمایر را به آن برگرداندیم، که گفتیم عدم و وجود در معنای ماهیت داخل نیستند، و عدم صفت ماهیت است و ماهیت اگر متصف بــه وجود و عدم میشود نه اینکه در معنای وی وجود و عدم راه داشته باشد، زیرا «الماهية من حيث هي ليست إلا هي» علاوه اينكه اتصاف به امكان به معناي مصدوق شدن ماهیت برای امکان است، نه مصداق که امکان، ذاتی وی باشد، و اگر به عنوان مصداق ذاتی بود نمی توانستیم بگوییم «ما شمّت رائحة الوجود»، زیرا مصداق او بود اگر وجود و عدم جزء ماهیت بود «ما شم» راه نداشت، ولی چون آنها از ماهیت بيرونند «ما شم» معنا دارد.

و ليس يستلزم عدمه عدم الواجب بهذه العيثية براى اينكه اين عدم استلزام صفت ماهيت است و خود ماهيت استلزام ندارد، لذا عدمش به طريق اولى استلزام ندارد «بهذه الحيثية»، يعنى همان هذا الاعتبار لعدم الارتباط بينه ضمير «بينه» را به عدم معلول اول مى زنيم، زيرا ضمير مذكر است و در معنا همان است پس بين عدم ماهيت و بين الواجب من هذه الحيثية براى اينكه من هذه الحيثية يا من ذلك الاعتبار، يعنى خود ماهيت من حيث هى ارتباط با واجب ندارد تا چه رسد به ارتباط عدم وى با واجب، چنانچه اگر ارتباط بين ماهيت و واجب من هذه الحيثية بود واجب را ازلاً و ابداً مستلزم بود. پس اگر عدم ماهيت مستلزم واجب بود مى بايد عدم واجب ازلاً و ابداً باشد، زيرا عدم ماهيت خبر از عدم علت مى دهد و عدم تحقق معلول خبر از عدم باشد، زيرا عدم ماهيت خبر از عدم علت مى دهد و عدم تحقق معلول خبر از عدم

تحقق علت میدهد و چون این معلول عدم است، علت وی نیز تحقق پیدا نکرد؛ یعنی نفی واجب را ازلاً و ابداً به دنبال دارد و این ما حصل اعتبار ماهیت ممکن من حیث هی بود.

شق دوم: إن اعتبر من حيث وجوده كه به كلي از حريم جهات به در ميرويم، زيرا اعتبار امكان در وجود ميفهماند كه امكان جهتي نيست امكان فقري و ربطي است و إن اعتبر، يعنى معلول اول من حيث وجوده المتقوم بالحقّ الأول الواجب بوجوبه فعدمه ممتنع بامتناع عدم قيومه در عبارت از أن تعبير شد به اينكه، وجودات محض استغنا و فعلیت و ظهور و وجوبند، منتها آنها بالعرض چنین هستند و در عبارت دیگر فرمود: به ضرورت ذاتي بالعرض، يعني نه به ضرورت ازلي، به اينكه وجوب بواي أنها بالذات بوده باشد، بلکه وجوب برای آنها بالعرض است و ضرورت ذاتی را باید در ما سویالله به اصطلاح منطق بیاورید، و اکنون می فرماید چنانکه این ضرورت قبلاً گفته شد، یعنی در «ذنابهٔ» فصل اول این منهج گفتیم که ضروریه ازلی داریـم و ضـروریهٔ ذاتي. ضرورت ذاتي مقيد به مادام است؛ يعني تا اين ذات هست وي ضرورت دارد، ولی برای حق سبحانه نمی توان مادام آورد. ضرورت ازلی در اینجا مقید به ذات است و به این تعبیر از آن یاد می شود که، مادام ذاته موجودة. در درس پیش قبل از «فنقول» فرمود: «و أن أحدهما» بيان شد كه مراد وجود است «يـجامع الضـرورة الذاتـية» ولي چون ضرورت ازلی وقف خاص اسمای متأثرهٔ حق سبحانه است. بعد از حق تعالی دربارهٔ ممکن نمی توان گفت که اینها متصف به ضرورت ازلی هستند، بلکه آنها متصف به ضرورت ذاتية مادامالذات مىباشند.

و وجوده معلول مستلزم لوجوده لوجود حق الأول چه نحوه استلزام دارد؟ استلزام وقوع المعلول وقوع العلة الموجبة را وقتى علت موجبه هست معلولش كه وجود و فيض است با او هست پس در عنوان فصل «الممكن على أيّ وجه يستلزم الممتنع بالذات» حرف روشن شود كه آيا به اعتبار وجود است و يا به اعتبار ماهيت فلم يلزم

استلزام الممكن للمحال أصلاً ماهيت عدم وى ربطى به واجب ندارد، و اينكه ربط دارد وجود محض است كه وجودش واجب است گرچه وجوب به ضرورت ذاتى است، ولى وجودش واجب است نفيش را نشايد.

و لیس در عبارت بالا الآن گفته شد که «فعدمه ممکن» مراد ممکن بالعرض است و نه بالذات. اکنون این بالذات را تعبیر به فی نفسه میکند و لیس لعدمه، لعدم این معلول اول فی نفسه، یعنی بالذات و بالعرض أی نفس ذلك العدم جهة إمکانیة اگر ما بخواهیم «جهة إمکانیة» را برای این عدم بیاوریم امکان را به طفیل ماهیت برای وی می آوریم، چنانچه آنجا علاقه با واجب برای ماهیت به طفیل وجود می آوردیم کما للوجود می حیث الوجود همانگونه که وجود معلول متصف به امکان نمی شود و امکان آن به لحاظ ماهیت بالعرض است، ولی وجود امکان فقر نوری دارد.

و لا یلزم من ذلك هاهناكون كل وجود واجباً بالذات، علی ما مرّ دفع دخل مقدر: اگر چنین است كه وجود ممكن نیست پس هر كجا كه وجود هست باید بگوییم وجود واجب است. در پاسخ می فرماید: البته نمی توان شؤون و آیات و آثار حق را برداشت ولكن (والله مِنْ وَرائِهِمْ مُحِیطه فرق بین ضرورت ازلی و ضرورت ذاتی بگذارید، زیرا ضرورت ذاتی مقید است به مادام الذات، و مادام الذات در شؤون و آیات و در مظاهر و اسمای تكوینی، نه اسمای لفظی، مأخوذ است؛ آنها ضرورت ازلی ندارند، بلكه مادام ذاته موجودة هستند. البته انسان شخص ازلی نیست، ولی علمة العملل و منشئ و مبدع انسان ازلی است اما شخص وی دیروز متكون شد. ا

اما ابدی چطور؟ انسان ابدی است، قبلاً بیان شد که این قضیه که دهر چه ابدی است ازلی است؛ صحیح نیست.
هر چه ازلی هست ابدی است، اما هر چه ابدی است ازلی نیست. در حاشیهاش به عرض رساندیم که برای بیاده
شدن این معناگفتیم: دکل کائن فاسد. حرفی نیست کائن اصطلاح فلسفی است. درخت روزی خشک می شود و
حیوان روزی می میرد و انسان روزی متلاشی می شود، اینها کائن، و مرکب از عناصرند پس فاسد و متلاشی و
مضمحل می شوند کل کائن فاسد. بضرب من التعبیر می گویم: اگر «کل کائن فاسد» صحیح است، ولی «کل ما فی

پس ما سوی الله ربط به باری تعالی هستند و ضرورت ازلی ندارند، بلکه ضرورت ذاتی دارند و موجودات همه هستند که هستند ما همه چنین هستیم که هستیم هر چند وجود شخص ما ازلی نیست، ولی ابدیت ما باقی و برقرار است، در عین حال که موجودات باقی و ابدی اند و از بین نمی روند باید مادام الذات حفظ شود که آن ضرورت ازلی متعلق به یک حقیقت است که فواللهٔ مِنْ وَرائِهمْ مُحِیطُهُ.

و لا يلزم من ذلك هاهناكون كل وجود واجباً بالذات ديروز در تعليقة شريف آخوند در ضمن «و الآخر محض الاستغناء و الفعلية و الظهور و الوجود» فرمود: «الوجـوب

این کتاب تفسیر انفسی آیات قرآن مجید است. اگر می خواهید آن اصول عقاید انسانی مبرهن شود و روان شناسی برهانی داشته باشید، باید در کنار این سفره بنشینید.

<sup>→</sup> الكائن فاسد؛ صحيح نيست؛ مثل نفس ناطقه اي كه مع الكائن و يا في الكائن (لفظ دفي؛ به توسع در تعبير است) است، ولي فاسد نمي شود، بلكه ادلة تجرد، كه ادلة بقاي نفس ناطقه هستند، مي كويند كه من باقي هست، هستيم که هستیم و وجودی ابدی هستیم و آنطوری که شب و روز خودمان را میسازیم و مهمان سفرهٔ خودمانیم و علم و عمل سازندهٔ ماست و انسان من حيث هو انسان دوگونه غذا دارد و الا در غذاي جسماني حيوانات هم با ما شریک هستند. پس غذای انسانی که سادن و خادم اسم شریف باقی است، دوگونه است: یکی مشخّص بـدن انسانی است که از او دست بردار نیست و در هر عالمی با اوست، و دیگر مشخّص واقع صورت نفسانی اوست. آنچه مشخص روح و نفس انسان من حيث هو انسان است، علم و عمل است لذا بايد بكوشد كه خودش را زيبا بسازد. آن وقتی میتواند خودش را زیبا بسازد که دستوری اهدایی آفرین را در خود خود پیاده کند، چون اعمال ماه ما را مي سازند پس اگر مطابق دستور الهي محقق نشود مصداق ﴿ وَإِذَا ٱلرُّخُوسُ خُيْرَتُهُ ﴿ تَكُوير ( ١٨) آية ٥) در ما محقق میشود و اگر ﴿يَوْمُ تُبُلِّي ٱلسَّرَائِرُهُ (طلاق (۸۶) آية ۹) اشياء پيش بيايد سيبيند انسانها چه اشتر. کـای پلنگی ساخته شدهاند، برای اینکه اعمالشان ناشایست بود و مطابق اعمالشان به این صور موحشهٔ کذایی گردیدند. آن چیزی که صورت انسانساز است این مذهب حقهٔ فقه جعفری علیه السلام است و آن چیزی که سیرت صورت معنویاش را نفس ناطقه را میسازد، باز حقایق مذهب حقة جمعفری است. آن عملوم جمان انسمان را مي سازند و اين اعمال بدن انسان را مي سازند. علم و عمل جوهرند، نه عرض، و مشخّص انسانند. أن يكي مشخّص روحش است، و این یکی مشخّص بدنش، و انسان باید به این دستور الهی، که کتاب الله است، و آنچه را جوامع روایی فرمودند که از بطون و شعب و شؤون این منطق وحی هستند عمل کند، زیرا اینها انسان سازند تا انسان به صورت انسانياش محشور شود. به فرمودهٔ جناب رسولاللهﷺ: ﴿ٱلْعِلْمُ إِمَامُ الْعَمَلِهِ ﴿ عدةٌلاداعي، چاب مؤسسة معارف اسلامي، ص ٩١)، چون عمل را علم مي أورد.

هاهنا هو الضرورة المطلقة الذاتية الأزلية» و زيرنويسي فرمود «بالعرض.» الآن همان بالعرض پیاده میشود و بهتر آن است به اصطلاح منطقی، ازلی نیاوریم، و لذا آخوند چون ازلی را آورد ناچار شد بالعرض را بیاورد، پس به همان اصطلاح منطقی بگوییم آنها ضرورت ازلیهٔ مطلقه دارند و در ممکنات ضرورت داتی است علی ما مر من الفرق كه (مراد از «ما مرّ» آخر «ذنابه» فصل اول همين منهج است) بين الضرورة الأزلية، مثل واجب تعالى همين يكي را بيشتر نداريم و بين الضرورة المسماة بالذاتية ما سوا واجب براي ضرورت او صفت آورد: ١. المسماة بالذاتية؛ ٢. و المقيدة بها به ذاتيه. پس المقيدة صفت ضرورت باشد؛ يعني ضرورتي كه مقيد است و موسوم به ذاتي ميباشد «المسماة بالذاتية» تا ضرورت ذاتي با ضرورت ازلي فرق گذاشته شود فكذلك لا يلزم هاهنا كون كل عدم ممتنعاً بالذات لأجل الفرق المذكور بين اين دو عدم فرق است، زيرا دو قسم عدم داریم: ١. عدم بالذات، مثل شریک الباری؛ ٢. عدم بالعرض، مثل عدم معلول اول، و وقتى وجود معلول اول تحقق پيدا كرد اين عدم ممكن التحقق نيست. یکی از مبانی این کتاب امکان فقری وجودات است که به معنای امکان ماهوی و جهت و عنصر قضایا نیست و نمی توان ماهیت را متصف به امکان فقری کرد، چنان که امکان ماهوی برای وجود آورده نمیشود، زیرا وجود، وجود است استوای به عمدم وجود در آن معنا ندارد. پس ماهیت ربطی به عدم ندارد، لذا عدم نمی تواند بالذات متصف به امکان جهتی و ماهوی شود و تنها به طفیل وجود و بالعرض به آن متصف می شود، چنانکه علاقهٔ بین ماهیت و واجب به واسطه و طفیل وجود بود. و هذا فی غاية السطوع و الوضوح على أسلوب هذا الكتاب پس اصلى مهم به دست داده است. و أما على أسلوب الحكمة الذائعة فلا يبعد أن يقول حالاً به مبناي حكمت مشهور ميپردازد، البته در صورتي كه بين حكمت مشهور و حكمت آخوند جمع نكنيم، و خود آخوند در مواردی بین آن دو جمع میکند و میگوید تنافی منتفی است، ولی اكنون به حسب ظاهر و أما على أسلوب الحكمة الذائعة قبلا يبعد أن يتقول أحد:

ما بعد از آن مقدمه گفتیم «فنقول: إن المعلول الأول» بعد برای آن دو «إن اعتبر» آوردیم و با آن ماهیت و وجود را بررسی کردیم. شق اول دربارهٔ ماهیت و شق دوم دربارهٔ وجود ممکن بحث شد و «یقول أیضاً» در این بخش مراد همان «إن اعتبر» دوم است.

شق اول: فلا يبعد أن يقول أحد: إن كان يعني بأول شقّي الكلام أن العقل عقل ما إنسان إذا جرّد النظر إلى ذات المعلول الأول اين ذات را ماهيت بكيريد و لم يعتبر عقل معد با اين ذات غیره غیر ذات را، چون ذات معلول اول مراد ماهیت است، پس غیر ذات مراد وجود است، پس اگر ماهیت معلول اول ملاحظه شود و وجودش را لحاظ نکنیم لم يجد فيه علاقة اللزوم فكذلك لا ينافي استلزام عدمه عدم الواجب بحسب نفس الأمر. بل هو محفوظ بحاله پس اگر بین ماهیت من حیث هی، که عقل آن را ملاحظه کرده است، و بين واجب علاقه نباشد اشكالي لازم نمي آيد. أن لزوم و علاقة واقعي و نفس الامري چگونه است؟ آیا بین آنها علاقه و ملازمه هست؟ بنابرایس استلزام واقعی بـا نـبود استلزام و علاقه بین ماهیت و وجود نفی نمی شود. پس عقل اول و معلول اول بــه حسب واقع و نفسالامر شايد از جنبهٔ وجود استلزام داشته بـاشند، ولو مـاهيت مـن حیث هی علاقه ندارد، ولی در واقع و نفسالامر، یعنی در وجود و تحقق خارجی بین ممكن و علت وي حكمفرماست. پس سخن شما كاري نـرسيد «فـذلك لا يـنافي استلزام عدمه، عدم واحب را «بحسب نفس الأمر» به لحاظ وجودش ما هم ميكوييم: آمنًا «بل هو محفوظ بحاله» البته و إن أريد به أنه على ذلك التقدير، يعني ماهيت مــن حیث هی را نگاه کنیم که علاقه نیست. اگر بخواهد در نبود این علاقه بگوید که معلول اولى به حسب واقع و نفسالامر تعلق ندارد اينكه كذب محض و نادرست است. پس نداشتن علاقه بين ماهيت و واجب تعالى ايجاب نـميكند عـدم عـلاقه بـين وجـود معلول اول با واجب تعالى را. لا يكون مستلزماً له بحسب نفس الأمر فهو ظاهر البطلان، فإنه معلول له بحسب نفس الأمر، فكيف لا يكون مستازماً لعلَّته؟!

أقول: نختار الثاني، قوله: المعلول كيف ... \* مطلب بر مبناى حكمت مشهور مورد كلام بود الا يبعد أن يقول أحد: « دو كلام داشت: يكى سخن وى در درس قبل گذشت و اكنون جواب آن را مى دهد. وى گفته بود: در شق اول، كه ماهيت من حيث هى براى معلول اول و ماهيت من حيث هى ملحوظ بود گفتيد ماهيت جهت ربط به حق اول ندارد. وى مى گفت: اگر عقل ماهيت معلول او را از وجود تجريد كند، علاقة لزومى را بين وى و حق نمى يابد.

جواب: اگر عقل این لزوم را نیافت عدم وجدان دلیل عدم وجود نیست «فکذلك لاینافي استلزام عدمه عدمالواجب بحسب نفسالأمر.»

ممکن است کسی بگوید: ما نگفتیم که عقل علاقهٔ بین ماهیت و حق اول را نیافت تا شما بگویید: «عدم الوجدان لا یدل علی عدم الوجوب»، بلکه ما یافتیم که ملازمهای نیست. پس شق اول از بیخ بی اساس است، زیرا برهان و تحقیق ما این بود که عدم ملازمه را نیافت پس این مطلب بیش پاافتاده بود و به اندک تأملی معلوم می شود، لذا آخوند این را دنبال نکرد. بعد همین آقای مستشکل حرف دیگری گفت: وإن أرید به از این عدم ملازمه می خواهید بفرمایید واقعاً بین معلول اول و حق اول ملازمه نیست؛ از این عدم ملازمه ملازمه نیست اینکه خیلی بین الفساد است چطور بین او و بین معلول اول و حق اول ملازمه نیست؟ در حالی که معلول موجود و متحقق است.

جواب: از کجا به کجا رفتید. شما بحث را روی وجود معلول اول بردید با آنکه حرف در ماهیت من حیث هی وی بود. پس ماگفتیم در آن ماهیت من حیث هی عدم ملازمه را یافتیم، شما بد تعبیر کردید، بلکه بین وجود معلول اول و حق اول ارتباط وجوبی است و سخن از امکان نیست، زیرا وجودات محض الاستغناء و الفعلیة و الظهور و الوجوب هستند، منتها به ضرورت ذاتیه. شما در هر دو شق سخنی را به ما نسبت دادید که ما نگفتیم. پس در باب ماهیت معلول اول گفتیم که ملازمهای به برهان نسبت دادید که ما نگفتیم.

<sup>#</sup> درس صدو سي و دوم: تأريخ ۶۸۸۸۲۱

با واجب ندارد، و در باب وجود تلازم را قطعی دانسته و شما درست سخن ما را نگرفتید. أقول: نختار الثانی از اشكال اول صرف نظر كرد كه ما گفتیم برهان اقامه كردیم كه ملازمه نیست، نه برهانی نیافتیم. مراد از شق اول ماهیت بود و آن را پاسخ نداد و شق دوم وجود معلول اول است. وی می گوید و ما هم می گوییم وجود معلول مستلزم علت است، ولی قوله: المعلول كیف لا یكون مستلزماً للعلق؟ می كوییم: سخن در ماهیت معلول است، و نه وجود آن و الا وجود با علت ملازم است. الجواب أن المعلول لیس نفس ماهیة الممكن معلول نفس ماهیت ممكن است بل وجوده معلول لوجود العلة و عدمه لعدمها این را هم ما حرفی نداریم.

و يقول أيضاً: به نصب «يقول» عطف بر بالا، يعنى «فلا يبعد أن يقول أحد و يقول أيضاً.» اشكال: كسى نمى تواند اشكال ديگر بر مبناى حكمت رايج نمايد إن كان يعنى بأخير الشقين و مراد اين است «و إن اعتبر معلول من حيث وجوده» پس وي بگويد: أن العدم الممتنع بالعلة ليس ممكناً بالذات فهو مستبين الفساد ما گفتيم وجود معلول اول ضرورت ذاتي دارد و عدم در او راه ندارد و عدم او وابسته به حق اول نيست؛ مثل عدم ماهیت، پس چه کسی گفت عدم وجود عقل اول مستلزم محال نیست، امکان ندارد که أز أو برداريم، زيرا وجود وي واجب به علت ميباشد پس اين جمله كه، «أنَّ العدم الممتنع بالعلة ليس ممكناً بالذات، كسى بكويد «فهو مستبين الفساد» آيا بحث روى وجود رفته و یا روی ماهیت؟ و اگر بحث را روی وجودش برده باشید، ما هم با شما همراهیم و این را شما نمیخواهید بفرمایید، و مسلّم است که عدم او محال است. و اگر مراد از عدم عقل اول، ماهیت عقل اول است حرف ما می شود که ماهیت من حیث هی با قطع نظر از وجود به واجب ربط ندارد و لذا بود و نبود او استلزامی با واجب ندارد، زیرا ماهیت من حیث هی چیزی در وی مأخوذ نیست. پس این شخص مثل شق اول ترديد نادرست گفته است، «يعني بأخير الشقين أن العدم الممتنع بالعلة ليس ممكناً بالذات فهو مستبين الفساد» وجودش را ميفرماييد بله، فإن الامتناع بالغير اگر به

حسب وجودش بخواهيم عقل اول را برداريم ممتنع بالغير است، چون قائم به علت خود مى باشد ليس يصادم الإمكان بالذات، يعنى مى تواند به حسب ماهيت ممكن بالذات باشد و در عين حال اگر به حسب وجودش بخواهيم وي را برداريم ممتنع بالغير باشد، و ليس ينفيه ضمير در «ليس» به «الامتناع بالغير» بسر مى كردد، و ضمير «ينفيه» به «الإمكان بالذات» و ليس امتناع بالغير ينفي امكان بالذات را؛ يعني جمعشان را شايد؛ يعنى امتناع بالغير داشته باشد، ولي به حسب ماهيت امكمان بمالذات را واجمد باشد و اگر بخواهیم وجوداً او را برداریم ممتنع بالغیر است، بل إنّ معروضه لا یکون إلّا الممكن بالذات مراد از اين جمله، معروض امكان نمي تواند بوده باشد الا الممكن بالذات چیست؟ اگر مراد ماهیت من حیث هی میباشد قبول داریم، و اگر مراد وجود است وجود وجوب بالغير و ضرورت ذاتي دارد، مراد شما چيست؟ بايد يكي از آن را اختیار کنید تا بتوان در آن باره حرف زد و الاکلی ابلهامی کاری نـمیرسد. پس در وجود نمی توان چنین گفت و دربارهٔ ماهیت مضر به حال ما نیست به همین جهت در عنوان فصل به طور اجمال فرمود: «في أن الممكن على أي وجـه يكـون مسـتلزماً للممتنع. اقوم فرمودند: ممكن ميشود كه مستلزم ممتنع باشد پس بايد عنوان حرف باز شود و الا این مبهم که ممکن مستلزم ممتنع است کاری نمی رسد و باید دید اهل تحقیق از این سخن چه میخواهند؟ پس اکنون ما میتوانیم سخن را بـه وجـود و ماهیت تحلیل، و در آن باره گفتگو کنیم.

أقول: عنينا به از شما پرسيدند: مراد از امكان چيست؟ أن العدم بما هو عدم ليس إلا جهة الامتناع هر كجا عدم بما هو عدم بود جهت امتناع و عدم نمى تواند وجود و عدم داشته باشد، چون استواى وجود و عدم از آن ماهيت است نه از آن عدم و نه وجود؛ در وجود وجوب است و در عدم امتناع است تنها ماهيت استواى وجود و عدم دارد. كما أن حقيقة الوجود بما هو وجود ليس إلا جهة الوجوب پس آن امكان ذاتى، يعنى تساوى به علم و وجود، نه روى عدم مى رود و نه روى وجود، بلكه روى ماهيت من حيث هو ماهيت ميرود كيف؟ و العدم يستحيل أن يتصف بإمكان الوجود كما أن الوجود يستحيل عليه قبول العدم و إلا لزم الانقلاب في الماهية. پس موجود بايد عدم شــود و مــوجود عدم، و انقلاب در ماهیت، راه ندارد و سخن شما که معروض امکان ممکن بالذات است مراد از این ممکن بالذات چیست؟ آیا مراد ماهیت است؟ این درست است، ولی اگر مرأد وجود باشد نادرست میباشد. و كون معروض الامتناع بالغیر و الوجوب بالغیر أي العوصوف بهما به امتناع بالغير و وجوب بالغير ممكناً بالذات بمعنى ما تتساوي نسبة الوجود و العدم إليه اين يک معناي امكان أو ما لا ضرورة للوجود و العدم بالقياس إليه بحسب ذاته. «و كون معروض الامتناع... غير مسلّم عندنا» اين معروض موصوف بــه أين امتناع و وجوب نمي شود غير مسلّم عندنا إلا فيما سوى نفس الوجود و العدم، يعني ماهيت من حيث هي و الا خود وجود و خود عدم به اين اوصاف متصف نميشوند، برای اینکه وجود ضرورت دارد و عدم ضرورت نیبود دارد. و اما فی شیء منهما در خود وجود و عدم فالموصوف بالوجوب الغيري هو الوجود المتعلق بــالغير و بــالامتناع الغيري العدم المقابل له. و الاخود ماهيت من حيث هي وجود و عدم براي وي مساوي است اگر وجود متحقق در خارج برداشته شود ممتنع است، زیرا برداشتن او مساوق با برداشتن علت وي است پس ممكن نيست.

فإن قلت: فعلى ما ذكرت من جواز العلاقة اللزومية بين الممكن و الممتنع بالوجه الذي ذكرت، آخوند مى خواهد محال بودن علاقه لزومى ممكن و ممتنع را بيان كند، چنانكه در عنوان فصل بود. دوانى و خواجه مى خواستند ملازمه را اثبات كنند. قائل مى گويد شما بر آنها اشكال فرموديد كه علاقه لزومى بين ممكن و ممتنع مستحيل است «بالوجه الذي ذكرت»، زيرا بين وجود معلول اول و حق تعالى از حيث وجود، لزوم و ملازمه هست اينجا كه فرموديد وجودات وجوبات هستند و بين ماهيت و حق اول ملازمه نيست، زيرا ماهيات مثار كثرتند و هيچ ارتباط ندارند. بنابراين وجه مذكور شما چه مى ماند كه بين ممكن و واجب علاقه لزومى باشد تا بگوييد كه عدم او ممكن شما چه مى ماند كه بين ممكن و واجب علاقه لزومى باشد تا بگوييد كه عدم او ممكن

باشد و مستلزم عدم واجب كه محال است باشد، لذا آخوند در «و الماهية لا علاقة لها بالذات مع العلة إلا من قبل الوجودة، يعني ماهيت علاقة بالعرض با مبدأ دارد و ايس علاقه به طفیل وجود است پس ماهیت موجوده به طفیل وجود ارتباط به حق سبحانه پیدا میکند، ولی نمی توان او را رفع کرد، زیرا رفع او نیز مستلزم رفع علت وی است و این ممکن مستلزم محال میشود، چون رفع آن ممکن، و عدم محل وی محال است، پس رفع او مستلزم عدم علت است. ما حصل حرف اینکه طبق تجزیه و تحلیل شما ماهیت به تبع وجود می تواند با واجب مرتبط باشد و نه ذاتاً بتواند مرتبط باشد در این صورت كيف يصح... لمّا جاز... مي توان به جاي «لمّا» «لِما» بخواند فلا يستم... وقموعه محالاً بالذات... قياس بر دو قسم است: قياس مستقيم و قياس خلف. قياس مستقيم به شكل اول و ديگر اشكال اربعه است؛ مثل كل ألف ب، و كل ب ج، فكل ألف ج، لذا اگر کسی آن را قبول نداشته باشد باید نقیضشان را قبول داشته باشد، همانگونه که اگر کسی قضیهای را قبول دارد، ناچار باید عکسش را قبول داشته باشد و نمی تواند بگوید من اصل را قبول دارم، ولی عکس را قبول ندارم. در باب قیاس هم وقتی کسی صورت قیاس مستقیم را قبول ندارد باید خلاف و مقابل و نقیض و ضد آن را قبول داشته باشد لذا به آن قیاس خُلف میگویند، و یا میتوان گفت که نامگذاری قیاس خلف برای آن است که از خَـلْف مستقیم، یـعنی ورای مستقیم بـه اثبات مطلوب میپردازد و لذا به آن قیاس خَلْف میگویند. خواجه در منطق اشلامت همین وجه را بذیرفته است، چنانکه عدهای نُحلّف را بذیرفتند. آن اه مثالی میزند و میگوید: در كتب فلسفى تناهى ابعاد ثابت شده است، اكنون به تماميت ادله و يا ناتمام بودن أنها كاري نداريم. بُعد صفت جسم طبيعي است و خود بعد جسم تعليمي ميباشد. اگر از زمین به هر طرف برویم برهان میگوید اگرچه سالهای نوری سیر کنید بُعد سرانجام تمام می شود، و عالم جسم و جسمانی به پایان می رسد. هشت برهان بر آن اقامه شده

۱. شرح ۱شارات ج ۱، ص ۲۸۴، (چاپ دفتر نشر کتاب).

و در نکتهٔ ۶۸۳ هزاد و یمک نکته با ذکر مآخذ نوشتیم و به ناتمام بودن همهٔ آنها اشاره کردیم، شیخ در نمط اول اشارات برهان سلمی را در تناهی ابعاد عنوان کرد که اکنون قائل نظر به برهان سلمی دارد. در موضوع بحث بیان شد که ممکن مستلزم محال است و یا خیر، و اگر جواب این باشد که ممکن مستلزم محال نیست، در این صورت قیاس خلف مفید فایده نیست و ناتمام میماند، زیرا در قیاس خلف چنین میگوییم: حرف این است و این ممکن است و اگر این حرف درست نباشد باید نقیض آن درست باشد؛ یعنی چون این ممکن نیست پس نقیض آن ممکن است و چون نقیض مستلزم محال است پس این صحیح است. پس ما از امکان به محال و ممتنع رسیدیم؛ یعنی این ممکن مستلزم محال شد، و چون طبق این نظر ممکن نمی تواند مستلزم محال باشد پس برهان خلف کارش درست نیست، زیرا ارتباط ماهیت ممکن با محال باشد پس برهان خلف کارش درست نیست، زیرا ارتباط ماهیت ممکن با وجوب و یا متناع میگردید پس امکان خود با امتناع ارتباطی ندارد و استلزامی بین آنها حاکم امتناع میگردید پس امکان خود با امتناع ارتباطی ندارد و استلزامی بین آنها حاکم امتناع میگردید پس امکان خود با امتناع ارتباطی ندارد و متنع بود، باطل می شود.

برهان سلّمی در کلمات پیشینیان موجود بود، ولی آن برهان مورد اشکال بود و شیخ ان را تمام کرد. برهان سلّمی این است: خطی از نقطه ای به طرفی فرض می شود و خطی دیگر از همان نقطه به طرف دیگر فرض می گردد و چون هر دو از یک نقطه برخاستند زاویه ای تشکیل می دهند و کمکم از همدیگر فاصله می گیرند، ابتدای آن دو خط همان نقطه است پس هیچ فاصله ای ندارند، اندکی بعد هر چه بازتر می شوند فاصلهٔ آنها بیشتر می شود. اکنون در هر یک متر خط سومی را بین این دو خط فرض می کنیم و این خط سوم هر چه این دو خط که میل به دوری از هم دارند جلوتر می روند بزرگ تر می شود، و البته تناسبی بین امتداد این دو خط اول و این خط سوم موجود است، پس اگر فرض کئیم آن دو خط به طور غیرمتناهی پیش روند این خط

١. همان ج٢، نمط ١، فصل ١١، ص ٥٩.

سوم هم دوشادوش آنها به پیش می رود و با آنها در اندازه مناسب است. اگر مثلاً آن خط سوم در فواصل یک متر ده سانتی متر بزرگ تر می شود این تناسب تا انتها محفوظ است، البته اگر این تناسب را حفظ نکنیم برهان پیاده نمی شود، پس هر چه آن دو خط پیش می روند و از هم فاصلهٔ منظم پیدا می کنند، به طوری که در هر یک متر ده سانتی متر فاصلهٔ آنها بیشتر می شود، و چون تا بی نهایت به پیش می روند این خط سوم هم، هم چنان به پیش می رود و چون آنها به بی نهایت می روند، ناچار خط سوم هم بی نهایت می شود. پس از یک طرف خط سوم همانند آن دو خط دیگر، بی نهایت شده است و از طرفی محصور بین این دو خط است پس اگر بُعد غیرمتناهی ممکن باشد مستلزم محالی است؛ یعنی مستلزم آن است که محصور بین حاصرین باشد. این قیاس خلف است. پس به طور برهان خلف غیرمتناهی بودن بُعد محال است، و اگر محال بودن را نمی پذیرد از خلف آن می آییم و می گوییم: پس نقیض آن را بپذیرید؛ یعنی غیرمتناهی بودن بُعد محالی است؛

اکنون به سخن مستشکل برگردیم: در عنوان بحث که ممکن نمی تواند مستلزم محال باشد، ارتباط ماهیت ممکن من حیث هی با ممتنع انکار شد، زیرا ممکن به لحاظ وجود و وجوب و فعلیت و ضرورت داشت، در حالی که در قیاس خلف از راه ارتباط ممکن با ممتنع مطالب ثابت می شود و شما ارتباط ممکن را از جنبهٔ ماهیت من حیث هی با امتناع نفی کردید و از جنبهٔ وجودی ممکن هم ارتباط بین ممکن و ممتنع نیست، پس در قیاس خلف ما چگونه لزوم بین قبول داشتن و تسلیم شدن معنای ممکن را که مستلزم محال و امتناع است پیاده می کنیم، پس این منطقی ها چگونه این همه قضایا و براهین را از قیاس خُلف پیاده می کنند.

فإن قلت: فعلى ما ذكرت من جواز العلاقة اللزومية بين الممكن و الممتنع أن طوري كه در ارتباط بالعرض ماهيت ذكر كردي و اينكه ماهيت ممكن اصلاً مرتبط نيست «بالوجه الذي ذكرت كيف يصح استعمال نفي هذا الجواز لو كان الممكن مستلزماً للممتنع يلزم أن يكون بعد غيرمتناهي مستلزماً للممتنع، كه محصور بين حاصرين شود،كيف يصح استعمال نفي هذالجواز في القياس الخلفي حيث يثبت به به اين قـياس استحالة شيء لاستلزام وقوعه شيء بعد غيرمتناهي است، چه چيزي را استلزام داشته باشد؟ ممتنعاً بالذات، يعني محصور بين حاصرين را و اكر اين بعد غيرمتناهي وقوع پیدا کند، مستلزم ممتنع بالذات میشود و ممتنع بالذات محصور بین حاصرین است پس نمی توانیم بُعد غیرمتناهی داشته باشیم. وی میگوید بین ممکن که ماهیت بعد غیرمتناهی است و امتناع بالذات یک نحوه تلازم و بستگی و علاقه باشد و استلزامی بین آنها موجود باشد تا برهان پیاده شود، پس باید حرف روی ماهیت ممکن و علاقهای بین آن و ممتنع باشد، در حالی که تلازمی نیست. پس اگر در قیاس خلف تلازم روی ماهیت من حیث هی با ممتنع میرود با سخن شما چگونه سازگاری دارد كه انكار اين تلازم كرديد؟ فيتشكك لمّا مي توان ﴿لِمَا ﴾ نيز قرائت كرد جياز استلزام الممكن لذاته ممتنعاً لذاته فلا يتم الاستدلال. لجواز كون البعد الغير المتناهي مثلاً ممكناً مع استلزام وقوعه محالاً بالذات هو كون غيرالمتناهي محصوراً بين حاصرين. وقتي بنا شد بینشان تلازم اینطوری نباشد و هر دوی آنها یک جا جمع شوند. اما وقتی بنا شده وقوع آن با استلزام این جمع نشود آن وقت میگوییم با پیاده شدن بُسعد غیرمتناهی غلط است که محصور بین حاصرین بوده باشد.

در پاسخ گوییم: امکان دو قسم است: امکان استعدادی که کیفیت و جود اشیای مادی در خارج است، که دارای قوه و مُنه بوده و به سوی غایت و کمال خویش در حرکت هستند و این امکان استعدادی در منظومه امرادف امکان وقوعی بود. پس گاهی امکان وقوعی گویند و گاهی امکان استعدادی. از طرفی در خود منظومه و نیز در فصل هفدهم می آید که این امکان وقوعی به دو معنا استعمال می شود: ۱. مرادف

امكان استعدادی است، چنان که الآن بیان شد؛ ۲. به امكان عامی که طبیعت و غیرطبیعت را شامل می شود نیز امكان وقوعی می گویند. آخوند در دو خط آن را معنا می کند و آخرش خلاصه می گیرد و اجمالش آن است که حاجی در مستخومه آورده است که امكان وقوعی آن است که، «ما لا یلزم من فرض وقوعه محال، حالا چه در عالم ماورای ماده.

آیا از فرض وقوع عقل اول محال لازم میآید یا نه؟ بله، محال پیش میآید، زیرا مستلزم رفع علت وی است. آخوند میگوید: منطقی ها در قیاس خلف امکان ماهیت به معنای امکان وقوعی را استعمال میکنند؛ یعنی امکان به معنای «ما لا یلزم من فرض وقوعه محال» در قیاس خلف به کار می رود، ولی اگر موردی «یلزم من فرض وقوعه محال» باشد به کار آنها نمیآید؛ مثلاً در عقل اول اگر بگوییم عدم او ممکن است از فرض وقوع این عدم محال لازم میآید. عدم علت و امکان وقوعی باید جایی بوده باشد که «لا یلزم من فرض وقوعه محال» پیاده شود و در خارج توالی فاسد نداشته باشد. اکنون در مثال شما میگوییم: غیرمتناهی یمکن وقوعه، و اگر بگوییم یمکن باشد. اکنون در مثال شما میگوییم: غیرمتناهی یمکن وقوعه محال». پس این همان امکان وقوعی است که در قیاس خلف عنوان میکنند. پس آخوند اکنون میخواهد این را بپروراند که بین ماهیت امکان وقوعی با آن ماهیتی که به حسب مرتبه ذاتش ممکن است تفاوت بگذارید؛ این امکان وقوعی در مراتب مادون است لذا باید بین این دو فرق بگذاریه.

قلنا: هذا الإشكال قد مضى مع جوابه....\* بحث در ملازمة بين ممكن و ممتنع بود. آخوند ملازمة ماهيت من حيث هى را با ممتنع انكار كرد، و قوم به طور سربسته آن را اقرار داشتند، اهل عرفان نيز ارتباط ماهيت من حيث هى را با واجب نفى كردند و گفتند: ماهيت ما شمّت رائحة الوجود و لا تشم. گرچه ماهيت به طفيل وجود بالعرض

درس صد و سی و سوم: تاریخ ۶۸۸۷۲۲

مرتبط به واجب می شود و بالعرض و به طفیل عدم با ممتنع مرتبط می گردد و البته وجودات ممکن عین ظهور و وجوب و فعلیت بوده، و به ضرورت ذاتی، و نه ازلی، متصف هستند. پس در تحلیل ارتباط ممکن با واجب و یا ممتنع باید گفت: وجود ممکن مرتبط با علت می باشد، و دارای وجوب و ضرورت است و امکان در آن راه ندارد، و امکان نوری حرف دیگر است، و در ارتباط ممکن و محال، اگر مراد عدم ماهیت باشد، عدم متصف به امکان نمی شود، چون امکان صفت برای ماهیت است عدم من حیث هو متصف به امکان نمی شود، چون ضرورت دارد و استوائیت وجود و عدم برای عدم من حیث هو معنا ندارد. اگر سخنی از علاقه باید گفت برای ماهیت به طفیل وجود علاقه با علت وی موجود است، و در وجودات رفع آنها محال است. بر طفیل وجود علاقه با علت وی موجود است، و در وجودات رفع آنها محال است. بر فرض رفع وجود باید به امکان عدم علت آنها قائل شویم، زیرا رفع وجود مستلزم رفع علت است و البته وجودات صرف، علاقه و بلکه ربط محض به علت خود

البته هنوز دربارهٔ خلف سؤالاتی داریم و فصلی که در آنیم بسیار شبیه است به مباحثی که در صفحهٔ ۳۸۴ در «وهم و إزاحة» است. آنجا چنین شروع شده است «و ذلك أن تقول: إذ بطل أن یستلزم مفهوم ممکن أو محال ما ینافیه فإذاً…»، پس این فصل بسیار مهم باید خوب هضم گردد. اکنون سؤال این است: اگر ممکن با ممتنع ارتباطی ندارد چگونه برای اثبات مدعا از نقیض قیاس مستقیم استفاده میکنند؟ این قیاس خلف در معنا منحل به یک قیاس اقترانی و یک قیاس استثنایی است. در عبارت این درس هم به آن اشاره می شود، می گوییم: کل ألف ب، و کل ب ج، فکل ألف ج، و لو لم یکن کل ألف ج حقاً لصدق نقیضه، لاستحالة ارتفاع النقیضین، لکن نقیضه غیر صادق فتکون عیه حقاً. در اینجا نتیجه قیاس مستقیم اصل موضوعی ما قرار گیرد، و این نتیجه ممکن است. اگر قائل این نتیجه را نپذیرد پس نقیض آن را، که محال است، می پذیرد. لذا امر ممکن مفروض، که نتیجه قیاس اول است، مستلزم محال است که

نقیض آن میباشد. خلاصه در صورتی که ماهیات ممکن هیچ گونه ارتباطی با امتناع نداشته باشد در این قیاس خلفی ممکن با ممتنع مرتبط نمی شود، و بطلان و کذب نقیض در استدلال از راه نقیض و خلف و به دست آوردن صدق نتیجه قیاس اقترانی ممکن نمی شود.

در جواب آخوند مفرداتی وجود دارد که توضیح داده شده است. از جمله در فرق بین امکان استعدادی، که کیفیت وجودی و استعداد ماده در حالت حرکت استکمالی برای کامل شدن است، و در این استعداد شدت راه دارد، و مراد قرب و بعد به فعلیت است؛ مثل اینکه قرب مضغه از علقه به انسان بیشتر است، و شدت دارد و دوری نطفه باعث ضعف این ممکن است. گاهی امکان وقوعی بر این امکان استعدادی اطلاق می شود و این معنا از امکان وقوعی مرادف امکان استعدادی مورد کلام نیست.

امکان وقوعی معنای دیگری نیز دارد که اکنون بدان اشاره میکنیم: قبلاً گفته شد که نفسالامر اوسع از واقع است، مراد از این جمله چیست؟

گاهی از زبان آقایان می شنویم که می گویند: فلان مطلب نفسیت و یا نفس الامریت و یا نفس الامری ندارد. توجه دارید که در نسبت به مرکب می توان هر سه گونه ترکیب را به کار برد؛ مثلاً در عبد شمس می توان عبدی و یا شمسی و یا عبد شمسی گفت که در نسبت مشهور همین طریق اخیر است، چنان که در سیوطی گذشت. در اینجا نیز می گویند: فلان شیء نفس الامریت ندارد؛ یعنی واقعیت ندارد، و یا می گویند: نفسیت دارد؛ یعنی صحیح است و می تواند در نظام هستی تحقق یابد. این معنای لفظ نفس الامری. اما معنای اوسع بودن از واقع این است که مرتبهٔ عالی هر شیء مقام ذاتی آن شیء است. رؤیت گاهی با چشم است و گاهی با خیال و گاهی با عقل. رؤیت حق تعالی نیز رؤیت است، و رؤیت عقول مجرده نیز رؤیت است، ونی رؤیت عقلی است. حتی رؤیت در حق سبحانه هم اطلاق می شود، لذا دربارهٔ حق سبحانه در آیات و

١. البهجة المرضيه، ص ٢٣٣ (چاب سنكي).

روایات «رأی» می آورند، و به جای رأی، ادراک بیاورید، و در حق سبحانه گفته می شود که حق تعالی مدرک است و بلکه به جای آن عالم بیاورید، زیرا علامه در شرح تجرید فرمود: به حیوانات مدرک میگوییم، ولی عالم نمیگوییم¹، گرچه حیوان دانا و عالم است، اصطلاح عالم را در آن به كار نميبرند، و مخصوصاً در اسماي توفيقي الهي مباحثي داريم كه اطلاق هر اسمى را روا نميدانند. پس حق تعالى عالم است و همهٔ آنها مراتب رؤیت و علم و ادراک بودند، و در هر مرتبهای این رؤیت حکمی دارد، ولي سرانجام به علم بر ميگردد، زيرا علم انكشاف شيء لدي العالم و ظهور شيء لدي العالم ميباشد. تا الأن در حجاب بود و براي وي معلول نبود، اكنون اين امر برأی وی مکشوف شده است، و همهٔ این مراحل، انکشاف و ادراک و رؤیت نفسیّت دارند. آنکه چشم ادراک میکند نفسیت دارد، و مدرک خیال و عقل نیز نفسیت دارد تا برسيد به حق سبحانه. أنجا هم بصير و سميع است ولو أينكه با ألت چشم و يا ألت گوش نیست. سمیع بودن و بصیر بودن یک حرف است و دارای گوش بودن حرف دیگر. پس وقتی عین و اذن پیش آمد مربوط به عالم کثرت و ماده هست. پس ایـنها مراتبشان محفوظ است و هر مرتبه، نفسیت و واقعیت دارند. این معنا راکه در خاطر بگیریم که نفسالامر اوسع است؛ یعنی نفسیّتهای گوناگون دارد، و حایز مواتب گوناگون است پس نفسیّت اوسع از آن ماهیت در مقام ذات و حقیقت و واقعیت و مرحلهٔ اصل خودش است. اینجا میخواهیم این را بگوییم.

اکنون میگوییم گرچه پیاده شدن هر حقیقتی در مراحل و مراتب و مظاهر و محال و عوالمش از شؤون همان اصل است، ولی وقوع آن در هر کدام از مراحل آیا مستلزم محال می شود؟ این را امکان وقوعی میگوییم. پس امکان وقوعی برای یک مرتبهای از آن معنای، ماهیت است که مظاهر عوالم و محال و مراتب دارد. آخوند می فرماید: عدم تلازم بر روی آن ممکن اصل، که ماهیت من حیث هی هی است، برده شده است،

شرح تجوید تصحیح و تعلیق آیةالله حسنزاده، ص ۲۳۲.

و نه امکان وقوعی، و در قیاس خلف به امکان وقوعی کار داریم و نه امکان ماهوی. پس اگر در قیاس خلف میگویند، ممکن مستلزم محال است؛ یعنی ممکن به امکان وقوعی، و اگر در عنوان فصل گفتند ممکن مستلزم محالی نیست؛ یعنی ممکن به امکان ذاتی با امتناع ارتباطی دارد و ارتباط بالعرض به واسطهٔ وجود و یا عدم با واجب یا ممتنع مرتبط می شود. پس امکان ذاتی صفت خود ماهیت است، ولی امکان وقوعی در قیاس خلف مربوط به مراتب و محال است، و تفاوت آن دو فراوان است. پس اگر ماهیت با ممتنع مرتبط نیست که در عنوان فصل بود با اینکه همان ماهیت وقتی در خارج و در مرتبهای از مراتب واقع بخواهد محقق شود، موانعی برای وی پیش آید و یا نیاید، و در قیاس خلف می گوییم اگر این ممکن بخواهد پیاده و واقع شود مستلزم یا نیاید، و در قیاس خلف از محالی نیست، و اگر وقوع او محال باشد، پس نقیض او صحیح است و قیاس خلف از همین جا ناشی می شود پس ملازمهٔ بین امکان وقوعی و ممتنع است، نه امکان متن همین جا ناشی می شود پس ملازمهٔ بین امکان وقوعی و ممتنع است، نه امکان متن

اکنون دو تنظیر برای آن می نماید و می فرماید همانگونه که امتناع ذاتی و وجوب ذاتی دارای حقیقت و اصلی هستند و هر کدام شعوبی دارند امکان ذاتی نیز دارای اصلی است و دارای شعوبی، که از جملهٔ آن شعوب امکان وقوعی است. توضیح این که، وجوب ذاتی ضرورت ازلی دارد، ولی همین وجوب در مراتب و مواطن گوناگون بروزات و تجلیاتی دارد؛ مثلاً معلول اول وجوب دارد که از ناحیهٔ علت آمده است. پس یک مرحله از آن وجوب، وجوب بالغیر است، چنانکه امتناع بالذات مثل شریک الباری است و اصل و حقیقتی دارد، ولی گاهی به خاطر نیامدن علت چیزی ممتنع می شود، پس ذات این شیء ممتنع گردیده پس امتناع ذاتی بروزاتی پیدا کرده که از ناحیهٔ محال و مراتب فراهم آمده است. همین مطلب در امکان ذاتی می آید. اگر امکان ذاتی من حیث هو لا ضرورت وجود و عدم است و ذاتاً علاقه ای به ممتنع ندارد، ولی از ناحیهٔ مراتب و محال و شرایط، علاقه با آن پیدا می کند و چون نفس الامر ندارد، ولی از ناحیهٔ مراتب و محال و شرایط، علاقه با آن پیدا می کند و چون نفس الامر

اوسع از ذات من حيث هي است، لذا با أنكه شيء ذاتاً ممكن است، ولي به واسطة مواطن و مراتب معدات و جهات و شرایط اجازهٔ تحقق پیدا نکند. پس با آنکه لاضرورت وجود و عدم دارد، ولي پياده نشدن آن در اين موطن به واسطهٔ شوط و يا مانعی حرف دیگر است، و مراد از قیاس خلف این مرتبهٔ اوسع از مرتبهٔ ذات است. پس قیاس خلف به مرحلهای از نفسیت نظر دارد، ولی امکان ذاتی راجع به اصل ماهیت است و بحث، راجع به اصل ماهیت است نه امکان وقوعی مستعمل در باب قياس. اكنون سؤالي از مرحوم آخوند داريم اگر در عنوان فصل كه چنين بود: «فصل: في أن الممكن على أي وجه يكون مستلزماً بالممتنع بالذات، إن كثيراً... يحيلون الملازمة بين الممكن و الممتنع، مراد از ممكن ممكن وقوعي باشد در اين صورت همان سخن شما را میگویند، و اشکال شما بر ایشان وارد نمیشود. بله، اگر امکان ذاتی را بگویند اشکال وارد است و از قضا چنین گفتند، و خود ایشان نقل کرد که «و يحكمون أن كل ما يستلزم وقوعه في نفسالأمر» پس هم حرف نفسالامر را زدند و تحقيق شما هم همين بود «يستلزم وقوعه في نفس الأمر ممتنعاً ذاتياً فـهو مستحيل بالذات» پس دعوا و نزاع شاید برطرف شود، بلکه حتماً دعوایی در بین نیست، چون خود أنها به صراحت گفتند: «كل ما يستلزم وقوعه فهو مستحيل» پس اينها هم علاقة بین ممکن و ممتنع را در امکان وقـوعی پـیدا کـردند، چـنانکه در عـبارت بـعدشان تصريح فرمودند. الأن تحقيقشان هم همين است. پس ميبينيم أن أقايان كه فرمايش فرمودند: «على أي وجه» مرادشان ملازمهٔ بين ممكن وقوعي و ممتنع است. اگر نصف سطر را نمي فرموديد چه قدر خوب بود كه، «إن كثيراً من المشتغلين بالبحث من غير تعمّق في الفكر و النظر» اين يك تكه اگر نبود خوب بود كه ما ميبينيم ايـن أقــايان می فرمایند که ملازمهٔ بین ممکن و ممتنع را «یحیلون» در کجا؟ در امکان وقوعی هم كه الأن شما تصريح مي فرماييد، و حق هم همينطور است، پس در اين فصل سه ايراد وارد کردند که هیچ کدام وارد نیست: ۱. ایراد بر دوانی در پیاده کردن امکان بالقیاس، بعد خود آخوند بین ماهیت من حیث هی و واجب امکان بالقیاس پیاده کرد، پس «أعجب» ایشان کنار رفت، زیرا تلازم بین وجود عقل اول و واجب به ضرورت بود و تلازم بین ماهیت من حیث هی در عقل اول و واجب بالذات نیست و بالقیاس است و شما هم در نهایت به همان حرف رسیدید.

۲. اشكال بر جناب خواجه كرد، زيرا خواجه فرمود: در بطنان ذات حق تعالى غنى عن العالمين است، و ذات سرمدى با هيچ كس ارتباط و علاقهاى ندارد، و در معناى «كان الله و لم يكن معه شيء»، «كان» حرف وجودى بود، و در آن چهار وجه گفته شد كه وجه چهارم «الآن كما كان» است، در حالى كه باز خود وى در تحقيق به اين جمله رسيد كه، «إن العلة قد تجب حيث لم يكن المعلول واجباً»، يعنى در آن مقام سرمديت ذات حق هيچگونه ارتباطى ماسوا ندارد

همه هر چه هستند از آن کمترند که با هستیاش نام هستی برند

۳. اشکال سوم: در عنوان فصل که به قوم تاختید که ماهیت ممکن به امکان ذاتی را مرتبط با ممتنع دانستند، در حالی که ارتباطی نیست و ایشان را به عدم دقت نسبت دادید، در حالی که خود شما در همان جا امکان وقوعی را در کلمات ایشان نقل کردید، و حتی در مثال، ملازمهٔ بین ممکن وقوعی و ممتنع مطرح شد، زیرا اگر بُعد غیر متناهی باشد لازم می آید محالی، یعنی غیرمتناهی محصور بین حاصرین باشد. پس با اینکه خود ایشان تصریح کردند که «ان کل ما یستلزم وقوعه فی نفسالامر» چگونه آن همه حملات به ایشان کردید؟ پس این اشکال هم بر آنها وارد نیست، زیرا شما در این اشکال به دو کلمه اتکا دارید: یکی امکان وقوعی، و دیگری نفسالامر، که امکان وقوعی نفسیتهایی دارد و به حسب نفسالامر اوسع از آن متن واقعیت است؛ مثل ضرورت و امتناع. ماهیت به مبدأ واجب تعالی ربط ندارد، ولی وجودات عین تعلق و ربط به حق تعالی هستند، و ماهیات بالعرض مرتبط به او می شوند. و البته در باب عدم نمی توان وصف امکان را برای آن آورد، و اگر عدم ماهیت متصف به امکان باب عدم نمی توان وصف امکان را برای آن آورد، و اگر عدم ماهیت متصف به امکان

مى شود بالعرض است، چنانكه اگر ماهيت متصف به عدم مى شود بالعرض است؛ يعنى تلازم بين ماهيت و عدم (امتناع) بالعرض است، چنانكه وصف امكان براى عدم بالعرض مى باشد پس سخن لزوم شعبه ها و زواياى آن روشن شد و در اين فصل ابهامى نماند، و الحمدلله رب العالمين.

مرحوم آخوند در پیوند وجود و فعلیت به حق تعالی وجودات را عین تعلق و ربط دانست و مرتبهٔ ضعیف وجود، وجودات ربطی اند، و مرتبهٔ شدید وجود حق سبحانه است. پس وجود حقیقت واحده سنخی ذات مراتب است، ولی مشایخ و اعظم فرمودند! مرحوم آخوند در اوایل اسفاد در توحید قرآنی خوب پیش نیامد، زیرا برای وجود، ولو به صورت ربط، تعدد ثابت کرد، ولی در مرحلهٔ رابع، یعنی در علت و معلول بحث را خوب پخته کرد، و در آنجا حقیقت واحدهٔ ذات مظاهر عیشود، و وحدت شخصی دارد و نه سنخی.

اکنون به بحث بر میگردیم: پس از اثبات عدم ارتباط ممکن و ممتنع، اشکال شد که در قیاس خلف از راه استلزام ممکن و ممتنع مدعا ثابت می شود، در حالی که شما ریشهٔ قیاس خلف را خشکاندید. بعد پاسخ داد: امکان مزبور امکان ذاتی است و امکان در قیاس خلف امکان وقوعی است و بین آنها فرق است، زیرا این در نفس الامر اوسع از واقع و آن در مرحلهٔ ذات است.

قلنا: هذا الاشكال قد مضى مع جوابه، چون ایشان در كار تألیف و تصنیف و درس و بحث و كارهای عدیده و تألیفات در فنون مختلفه تفسیر و حدیث و شرح كه و تفسیر قرآن و امثال آنها بودند، مخصوصاً گاهی در كنار یک كار، رساله های متعدد نوشته می شود و نیز مشكل آفرینی دیگران مزید بر علت شده، «تو اهل دانش و فضلی نوشته می شود و نیز مشكل آفرینی دیگران مزید بر علت شده، «تو اهل دانش و فضلی همین گناهت بس.» اگر اكنون فرمود: این اشكال گذشت، ولی تاكنون حرف آن نیامده است، حق دارد، و از این قبیل امور فراوان است؛ مثلاً می فرماید: «علی أربعة وجوه»

۱. وی سید احمد کربلایی کا است که با مرحوم کمپانی مکاتبه داشته است ر.ک: حواد و یمک نکته، نکتهٔ ۱۶۱.

سه وجه را فرمود، ولي از وجه چهارم خبري نشد. الآن كه مي فرمايد «قد مضي جوابه» مثلاً کتاب دیگر در دستش بود و داشت آن را مینوشت جوابش را در آنجا داده، ولی در اینجا این را مرقوم فرموده و عطف بر آن کرده است. و الذی ندفعه به الآن هو دیگر معطى نداريم. اگر دربارهٔ همين سه اشكال ايشان تبصره و تذكر نسبى مىداشت و مى فرمود: اكنون همان حرف ها ثابت شد بهتر بود أن الإمكان المستعمل هناك در قياس خلفي «هو» اين «هو» تا سطر بعد، يعني «الممكن»، معرّف قياس خلف است؛ چون عبارت زیاده شده این را جمع و جور میکنیم و میگوییم «الذی لا یستلزم وقوعه محالاً، پس این یک سطر تعریف امکان وقوعی است. در هر صورت به طور تفصیل دربارهٔ امكان وقوعي ميفرمايد: هو لا ضرورة الطرفين بحسب الوقوع و التحقق وقوع را عوالم است از أن عوالم به چه تعبير مىفرماييد؟ به نفسيّت، دوباره فرمود: فى نفسالأمر پس نفسالامر اوسع از آن واقع و متن است و عدم جای وقف نبود دنبالهٔ عبارت است و عدم إباء أوضاع الخارج و طبيعة الكون لوقوعه و لا وقوعه تعريف تمام گردید. پس اگر ممکن بخواهد واقع شود طبیعت واقع و نظام ابایی از وقوع و لا وقوعش ندارد؛ يعني محالي پيش نمي آيد. اين تعريف امكـان وقـوعي مستعمل در قیاس خلف است. در این مرتبه میخواهیم بگوییم بود این شیء و نبود این شیء مستلزم محال است يا نه؟ اين حرف مربوط به اين نفسيّت است. و الممكن الذي كلامنا فیه هاهنا در این ملازمهٔ بین ممکن و ممتنعی که در این فصل حرفش را داریم، مراد این امكان وقوعي كه از شعب آن امكان و ممكن است و مراد از اين ماهيت از شعب آن ماهیت و لا ضرورت ماهوی آن اصل نیست، بلکه خود ماهیت من حیث هی و امکان ذاتی مراد است. اینجا راجع به ملازمهٔ ممکن و ممتنع صحبت میکنیم هو ما یکون مصداقه نفس ماهية الشيء اصل و بيخ و آنكه نفس ماهيت است نه مظاهر وقوعات و محالً ماهيت أن شيء مراد بـاشـد بحسب اعتبار ذاته بذاته لا بـحسب الواقـع ايـن «لا بحسب الواقع»، يعني «لا بحسب وقوع»، كأنَّ اين واقع را به تعبير وقوع ميكوييم؛

یعنی لا بحسب الوقوع که نفسیت آن است و گوناگون میشود فإن حالا دارد مثال مىزند و مىفرمايد: حال معلول اول بـه لحاظ ماهيت حرفي است و بـه حسب نفسيتش حرف ديگر است، وجوب خود ماهيت محال است فإن حال المعلول الأول و سائر الإبداعيات مستحضريد ابداعيات، يعني موجوداتي كه زمان و مكان و حركت و استعداد نمیخواهند و امکان استعدادی ندارند، تنها یک امکان فی نفسالامر ماهیت دارند. في نفسالامر، مراد از نفسالامر، يبعني مبرتبهاي از وجبود. مباهيت عبقل اول نفس الامري دارد كه خودش را نشان مي دهد و آن در حال وقوع است كه در اين حال وجودش وجوب و ظهور و محض استغناست، البته أن بالعرض محفوظ، كه همهُ أنها ربط محضند اما به حسب ماهیت با قطع نظر از وجودش، عقل اول نیز لا ضرورت طرفین است، ولی آن ماهیت و امکان و جهت عنصر قضایای به معنای واقعیاش فی نفس الامر، يعني در مرتبة وجودي خودشان ليس إلا التحصّل و الفعلية على ما هم مذهبهم حال اينجا «على ما هو مذهبهم» خيلي ضرورت نداشت. «على ما هو مذهبنا» مي فرموديد بهتر بود؛ يعني مذهب محققين. اينجا ذهن نرود اينكه وي در مقام رد ایشان است «علی ما هو مذهبهم». كأن مذهبنا، یعنی مذهب محققین، كه نفسیت این عقل در این مرتبه واقعیت محض است دون الإمکان امکان ماهوی، که خود ماهیت واجد أن است و قد مرّ أن ظلمة إمكانه، يعني معلول اول و سائر إبداعيات، مختفية تحت سطوع نور القيّوم تعالى، كه فرموديد احكام وجود غلبه دارد، چـنانكه ايـنجا احكـام ماهيت و كثرت غلبه دارد. فالممكن حرف تمام شده و اكنون برگشتيم به اصل مطلب: فالممكن بهذا المعنى مستلزم للمحال بهذا المعنى، يعنى ممكن به امكان وقوعي مستلزم محال است. اين ماهيت ممكن مستلزم محال بالذات نيست، بلكه بالعرض مستلزم محال است. اكنون همان حرف را ميزند لا من حيث ذاته، بل من حيث وصفه الذي هو عدمه که اگر بخواهیم حرف عدم را روی این معنای ماهیت، یعنی روی این معلول اول بیاوریم بگوییم: عدم او، یستلزم عدم واجب تعالی کما أنّه مستلزم همان معنای

ممكن به لحاظ تحققياش و ماهيت به لخاظ تحقّقش مستلزم للواجب لا بحسب ذاته كه ممكن و ماهيت است بل بحسب حاله الذي هو وجوده. حالا كـه ايـنها را دانسـتيم كارمان در رفته و روشن هم شديم. در قياس خلف نظر به موطن و نفسيّت در هر عالم و موضوع و روابط و مقدمات آنها دارد. در ابتدای این درس فرمود: «عدم إباء أوضاع الخارج و طبيعة الكون»؛ يعني يك موضوع وقتي بخواهد در اين موطن پياده شود نمي تواند؛ مثلاً در عالم بيداري، رؤيت ما احكامي دارد، ابصار نفسيّت دارد و مسألهٔ ابصار و احکام آن و تحلیل چگونگی رؤیت در فلسفه بسیار مشکل و اقوال فراوان در آن موجود است. به طور قیاس خلف میگوییم اگر رؤیت این طور نباشد، لو لم یکن این طور، باید نقیض باشد و اگر نقیضش محقق باشد محال لازم می آید و ثبوت محال، محال است. پس آن اصل درست است. اکنون خوابیده در خواب، ماشاءالله، چه رؤیتی دارد و چشمش چه تیزبین شده و تا کجاها را میبیند، در حالی که نه شرایط قرب و بعد مفرطین در آن حاصل است و نه حرف خروج شعاع و انطباع در بین هست و نه واسطهٔ مشفّ باید در میان باشد؛ مثل هوا، بـلکه چشـمان بسـته شـده و خوابیده و، ماشاءالله، این همه ابصار در عالم رؤیا موجود است. هیچ یک از ایس شرايط و احوال و اوصاف عالم بيداري موجود نيست و از أن مرتبه، بالاتر بياييد و به مراحل برزخی و به وسیعتر از آن عقلی و همینطور تا الله سبحانه، سمیع و بـصیر است. پس همهٔ آنها واقعیت دارند، منتها هر کدام در یک مرتبه، و باید در هر مرحله که ميخواهيد قياس خلف را محقق كنيد دنبالهاش اين تعريف قياس خلف محقق شود «و عدم إباء أوضاع الخارج.» حالا خارج بيداري است يک طور احکام و شرايط دارد، و یا خارج منام است شرایطش طور دیگری است و اگر بالاتر باشد طور دیگر است. پس نفسالامر وسيع است.

و ما يستعمل في قياس الخلف أن الممكن...\* در اين باره گفتگو ميكرديم كه، بين

<sup>\*</sup> درس صد و سي و چهارم: تاريخ ۶۸/۸/۲۳

ماهیت من حیث هی با واجب علاقهٔ بالذات وجود ندارد، بلکه به طفیل وجود به وی مرتبط است و ماهیت ممکن و امکانی که در قیاس خلف به کار می رود امکان بــه معناي وقوعي در نفسالامر است، و مراد از نفسالامر اعم از ذات من حيث هي بوده و مراحل مختلف وجودی منظور از نـفسالامـر است. پس اگـر شـی. در مـوطن و مرتبهای بخواهد محقق شود مطابق آن مرتبه، محالی نباید لازم آید و شرایط برای وقوع آن مهیا باشد. و در قیاس خلف میگوییم این اصل که در قیاس مستقیم نتیجه گرفتیم حق است، و الا امکان نقیض آن حق است آنگاه در مورد تحقق نقیض و وقوع نقیض و به معنای دیگر امکان وقوعی نقیض مطالعه میکنیم، میبینیم اگر این نقیض پیاده شود مستلزم محالی است و ثبوت محال غلط است. پس محال بودن نـقیض و واقع شدن و امكان وقوع نداشتن ثابت ميكند كه اصل مدعا، كه نتيجهٔ قـياس بـوده، صحيح است و ما يستعمل في قياس الخلف أن الممكن لا يستلزم المحال هو الممكن بحسب الواقع فرموديد، يعني به حسب وقوع لا بحسب مرتبة الذات كه بحث ما در اين فصل راجع به این امر است، و مرتبهٔ ذات ممکن، یعنی ماهیت شیء من حیث هی هی و اینکه میگوییم بین ماهیت بالذات و مبدأ حق اول علاقه نیست این به حسب مرتبهٔ ذات است، نه آن امکان وقوعی نفسیّتی شیء به انحای گوناگون در هـر عـالمی بــه اقتضای آن عالم پیاده شود. به این امکان وقوعی گفته می شود که مستلزم محالی نیست كه در قياس خلف بياده مي شود لا بحسب مرتبة الذات و بينهما فسرقان. بـين امكـان وقوعی و امکان ذاتی تفاوتی فراوان موجود است و بیان شد که وجودات تعلق به حق تعالى دارند و عين ربط محض هستند و دوگانگي بين ذات وجودات بي معناست و الا واحد عددي مي شود و با توحيد قرآني ﴿ هُـوَ ٱلأَوَّالُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِينَ ﴾ وفيق نمى دهد؛ يعنى با «أنَا بُدُكَ السلازِم»، ﴿ وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلا تُسْبِصِرُونَ ﴾ ، ﴿ وَهُو السَّذِي فِي

١. حديد (٥٧) أية ٣.

۲. ذاریات (۵۱) آیهٔ ۲۱.

أَلسَّمَاءِ إِلنَّهُ ۚ بِا وَصِفَ عَنُوانَى الوهيت، كه الله مستجمع جـميع صـفات الهـي است، سازگاری ندارد. پس امکان وجودی، یعنی فقر نوری و به عبارت دیگر از آن گاهی تعبیر به «جدول» می شود و گاهی به «ربط» و «آیت». و نیز بیان شد که ممکن است گفته شود که همین معنا را قوم اراده فرمودند، و کلام آخوند در ردّ قـوم صـحیح نـیست، چنانکه ماهیت من حیث هی مرتبط با ذات حق نیست لذا امکان بالقیاس پیش می آید که محقق دوانی گفته بود، و این اشکال آخوند را نیز وارد ندانستیم و نیز همین سخن که ذات در مقام سرمدیت و غنای از عالمیان ارتباطی با احدی ندارد و خود شما فرموديد كه چه بسا الأن العلة قد تجب حيث لم يكن المعلول واجباً، و خواجه هم همین جمله را فرمود پس چرا به وی اشکال کردید؟ در هر صورت برای بیان امکان در مرحلهٔ ذات و در مراتب نفس الامري وي دو تنظير آورده است؛ يعني همان طور كه ممكن دو مرتبه دارد: ١. مرتبهٔ ذات؛ ٢. مرتبهٔ وقوع، در مراتب و مواطن مختلف ممتنع و واجب هم به همین سرنوشتند؛ مثلاً در واجبالوجود دو مرتبه موجود است: ١. مرتبهٔ واجبالوجود ذاتي به ضرورت ازلي؛ ٢. مرتبهٔ واجب غيري كه از راه علت ماسویالله وجوب یافته و ضرورت ذاتیهٔ مادامالذات مییابند. تفاوت آنها در هـمین قيد مادام الذات است كه واجب بالذات، يعني حق سبحانه داراي ضرورت ذاتي ازلي است و آنها ضرورت غیری و مادام الذات دارند، ولی هر دو ضرورت دارند. و نیز در ممتنع دو مرتبه موجود است: ١. مرتبة ذات ممتنع من حيث هو، مثل شريك البارى؛ ٢. مرتبة نفس الامرى اوسع از واقع كه شيء از راه نيامدن علت ممتنع بالذات مي شود، پس بر این شیء صدق میکند که نمی تواند در خارج محقق شود و ممتنع بالذات است. پس باید موارد را به حسب مرتبه و به حسب ذات در واجب و ممتنع تفاوت گذاشت. پس هم ممكن و هم ممتنع و واجب داراي مرتبهٔ ذات و مراتب نفسالامري و مقامات وقوعی هستند که در قیاس خلف به کار میبریم و از امکان وقوعی مدّعا

١. زُخوف (٤٣) آية ٨٤.

دفاع كرده و با محاليت نقيض مدعا و عدم وقوع آن اثبات وقوع مدعا مىنماييم. در باب ضرورت ذاتى و در باب صفات واجب در ذات و فعل چه بسا از برهان خلف استفاده مى شود كما اينكه در ممتنع بالذات و امثال آن نيز از ايس برهان استفاده مى شود.

كما تنظير است كما أن الامتناع الذاتي أيضاً وى هم به سرنوشت ممكن است قد يعنى به ضرورة العدم بحسب نفس الذات و الماهية المقدّرة ممتنع بالذات ماهيت محقّقه نيست كما في شريك الباري و اجتماع النقيضين.

و قد يراد به اين امتناع ذاتى ضرورة ذلك في نفسالأمر يعنى نفسالامر كذايى كه معناى آن را دانستيم سواء كان منتها اين دومى مثل همان امكان وقوعى مراحل دارد. گاهى هم در حيطة امكان ذاتى مى آيد. هر يكى از اينها كه تعميم دارند در حيطة ديگرى داخل مى شود. خلاصه تعميم، يعنى چه در مرتبة ذاتش و چه در غير مرتبة ذات سواء كان مصداق تلك نفس الماهية المفروضة أو شيء آخر وراء ماهيته آن شىء آخر مستدع له مقتض إياه في نفسالأمر أو علة مقتضية له بحسب طور الوجود و هيأة الكون و طباع الواقع. به حساب مراحل اين تنظير را دربارهٔ ممكن آورديم.

راجع به امتناع ذاتی همین فرمایش را بیاورید و دربارهٔ ضرورت ذاتی نیز چنین است. و کذلك الضرورة الذاتیة خلاصه هر یکی از این جهات سه گانه قد یراد بها ما هو بحسب مرتبة الذات فی نفسها یکی مرتبهٔ ذات که مرتبهٔ عالی ماهیت من حیث هی است؛ مثلاً امتناع ذاتی من حیث هو و ضرورت ذاتی مقام ذات واجب است و قد یراد است؛ مثلاً امتناع ذاتی من حیث هو و ضرورت ذاتی مقام ذات واجب است و قد یراد أعم من هذا و هو ما یکون بحسب نفس الأمر مطلقاً، مطلقاً چه در مرتبه ذات باشد و چه مادون ذات؛ یعنی وقتی آن دو بالغیر شدند، یکی واجب بالغیر دومی ممتنع بالغیر شده است و چون علت نیامده، وقوع شیء ممتنع شده است سواء کان بحسب مرتبة الذات است و چون علت نیامده، وقوع شیء ممتنع شده است سواء کان بحسب مرتبة الذات أیضاً کذات القیوم الأحدی تعالی أو لأجل علة مقتضیة له. همان طور که در امتناع به دلیل نیامدن علت ممکن امتناعی وقوعی پیدا کرد؛ اگر علت آمد مسمکن واجب شده و

ضرورت پيدا مى كند و البته با در نظر گرفتن ضرورت ذاتى و ضرورت ازلى «على ما مرّ من الفرق بين الضرورة الأزلية و بين الضرورة المسماة بالذاتية» قبلاً براى ضرورت دو تا صفت آورد: ١. «المسماة بالذاتية»؛ ٢. «المقيدة بها»، يعنى مقيد به «ذاتيه» در ابتداى اين قسمت فرمود: «كذلك الضرورة الذاتية.»

سؤال: قبلاً بین ضرورت ازلی و ضرورت ذاتی تفاوت گذاشتید و فرمودید: در واجب تعالی ضرورت ذاتی نباید گفت، چون در آنجا مادام الذات معنا ندارد، بلکه در ممکنات و مادون واجب باید این لفظ را اطلاق کرد پس این لفظ مختص به آنهاست، ولی ناگهان دوباره همین لفظ بر واجب تعالی اطلاق شده به همین جهت اکنون عذرخواهی میکند و قد یقال للاول: که ضرورت ذاتی در واجب بوده باشد الدوام الأزلی و للثانی: الدوام الذاتی چون معنا فهمیده شد. گاهی ممکن است الفاظ با اتکای به محضر شنونده در اطلاقات مسامحه شود، ولی هر اندازه در مباحث اصطلاحی از این گونه استعمالات بهرهیزیم بهتر است تا باعث تشویش اذهان نشود اما در عین حال اگر کسی در جایی به واجب تعالی ضرورت ذاتی گفت بدانیم که مراد وی ضرورت ذاتی ازلی است، و اگر وقتی در ممکن استعمال شود مراد ضرورت ذاتی مقید به موضوع است. این تنظیر هم در اثنا آورده شده است تا تقریب ممکن به حسب مقید به حسب مراتب وقوع نفسیّت با آن درست شود.

حالا برگردیم به اصل مطلب: فإذن قد ثبت أن أمثال أقیسة الخُلفیة هر کجا که قیاس خلفی آورده می شود و کثیراً من الشرطیات الاستثنائیة، که خود همین قیاس خلف منحل می شود به یک قیاس اقترانی و یک قیاس استثنایی. پس شرطیات در ضمن قیاس خلف به صورت «إن کان کذا و إن کان کذا» محتملات آن بررسی، و در وقوع آن مداقه می شود. ابتدا این شق مورد بررسی قرار می گیرد و وقوع آن مستلزم محال می شود. پس این شق را رها کرده و به مدعا، یعنی به شق اصلی بر می گردیم، و تحقق آن مورد اثبات قرار می گیرد، زیرا ارتفاع نقیضین را نشاید و اجتماع را نیز نشاید. اینها

همه أنما يستبين فيها بالبداهية العقلية أنَّ ما يلزم من فرض وقوعه ممتنع بالذات لا يكون ممكناً في نقس الأمر همين حرف حساب را قوم هم زده بودند بل لا ينفك عن الامتناع الذاتي سواء كان بنفسه و بماهيته ممتنعاً أو بواسطة سبب تام السببيّة لامتناعه؛ يعني يا خود ممتنع است و یا به واسطهٔ علت تامهاش ممتنع شده است؛ یعنی عدم تحقق علت باعث امتناع وى شده است، زيرا طبق عدمالعلة علةالعدم؛ اطلاق سبب تام السببية بر علت امتناع رواست كما يقال من باب تمثيل كه در اول فصل همين مثال را آورديم و به معلول اول در مقام ماهیت ممکن گفتیم و امکان لا ضرورت طرفین وجود و عـدم برای وی بود پس در این صورت رفعش را نشاید، زیرا معنای امکان همین است. در این صورت برای تحقق عدم وی علت وی باید برداشته شود. در این صورت اگر بگوييم عدم عقل اول ممكن است نتيجةِ امكان عدم واجب مي شود. بعد أن آقا فرمود: اگر می فرمایید نه، پس بگویید بین ممکن و واجب و اصلشان تـ لازم نـیست. حـ الا حرف روشن است، زيرا مراد امكان وقوعي به لحاظ وجود است، و خود آنها گفتند: «كل ما يستلزم وقوعه محالا»؛ يعني اكر بخواهد وجود عقل اول برداشته شـود مـعنا ندارد، زیرا باید علتش برداشته شود و ماهیت من حیث هی نیز جهت ربطی با مبدأ ندارد و ارتباط و علاقهاش به طفیل وجود است. همان مثالی را که ایسنجا فسرمودید همان را ایشان اینجا به لحاظ وجود عقل اول و دیگر مبدعات عنوان میکند که اگر عدم بر اینها جایز باشد وقوعاً مستلزم جواز عـدم واجب است؛ یـعنی لازم مـی آید. امكان عدم واجب، و أن غلط است. اكنون برهان به صورت قياس خلفي و امكان وقوعي پياده ميشود پس عدم عقل اول وقوعاً نادرست است، زيـرا مستلزم محال است؛ یعنی مستلزم امکان عدم واجب است و می توان در مادون عقول نیز این برهان را محقق کرد، چون امکان وقوعی عرصهاش وسیع است در هر عالم به اقـتضای آن موجود محقق مي شود.

كما يقال مثلاً الجواهر البسيطة العقلية يستحيل عــدمها ســابقاً و لاحــقاً راســت اسـت

«لاحقاً» که معلوم است وقتی رنگ وجود گرفتند با قید وجود نمی توانند معدوم شوند و مستلزم امكان عدم واجب مي شود، ولي «سابقاً» چطور است؟ أن هم، چنين است؛ یعنی اگر عدم سابق داشته باشند و همانند حوادث مادی باشد، مثل اینکه زید دیروز نبود امروز پدید آمده و این شاخه کل امروز رسته و پدید آمد. قول بــه عــدم ســابق دربارهٔ عقول، به خدای جدای متناهی محدود واحد بالعدد منجر می شود؛ مثل اینکه بنا بود و هیچ چیز نبود پس از برههای از امتداد موهوم اراده و مشیت وی تعلق گرفت و ارادهٔ وی تامّه گردد تا شروع به ایجاد موجودات کند، عدهای بدون دغدغهای آنجا را به بنا و بنًا مثال میزنند و میگویند اگر ما بگوییم مبدعات مسبوق بـه عـدم زمـانی هستند پس عقول هم قديم بوده و واجب ميشوند، در حالي كه زمان از عوارض امور مادی است، ولی ایشان میگویند امتدادی ولو موهوم گذشته و خدای جدا، تا وقتی دلش نخواسته بود و اکنون دلش خواست مثل هر مرید دیگر؛ یعنی خودش را قیاس ميكندكه تا امروز نخواست اين كار را انجام دهد الآن بلند مي شود و مي گويد: الآن باید آن را انجام داد، در حالی که در فاعل بالقصد به واسطهٔ اینکه محکوم شرایط و معدات ميباشد بايد در انتظار آنها باشد تا شرايط آماده شود سيس انجام دهد و ارادهٔ وي تامه شود، و البته اين ارادهٔ ما شمه و نشانه و رشحه و آيتي از ارادهٔ اوست، نه آنكه خصوصیات ارادهٔ ماکه بر اثر محدودیت دچار عوامل و شرایط شده است در آنجا هم پیاده شود. پس قیاس کسی که مستکمل است و بسته به شرایط و عوامل محیطی است با کسی که جامع همهٔ صفات کمالی است جا ندارد. پس هممانگونه که در پدالله و عینالله و «جاء ربك» میگویید و همانند اینجا نمیگویید دارای دست و چشم و ياست، در باب اراده چرا چنين روا نمي داريد. و إلا أي و إن كانت ممكنة العدم بوجه لكان عدمها بعد علتها الفيّاضة لذواتها چون برداشت عقل اول و مبدعات با برداشت علت آنها توأم است و برداشت علت فيّاضه ممكن نيست و محال است پس عدم عقل اول ممكن نيست. پس اگر عدم عقل اول ممكن وقوعي باشد مستلزم عدم علت

میشود، و عدم علت محال است بنابراین عدم عقل اول امکان وقبوعی نیدارد، پس وجوب دارد و لكانت لها مادة قابلة للوجود و العدم اكر عدم سابق داشته باشد نبايد أنها از مبدعات باشند. آنکه الآن به این صورت است و وقت دیگر به آن صورت است؛ مثلاً اكنون هواست و جنانكه شيخ در نمط دوم اشارات گفته در اين ظرف يخ گذاشتيم ظرف سرد شده در پشت كاسه قطرات آب جمع مي شود، و البته چون كاسه آب را از خود عبور نمی دهد، پس هوا آب شده است. به زبان آقایان مشّاء به این کون و فساد میگویند؛ یعنی صورت هوایی فاسد شده و صورت آبی گرفت، و بعد میبینی همین آب هوا می شود؛ مثلاً پشت کاسه خشک می شود و به هوا در می آید. پس کون آب و فساد هواست و یا برعکس. پس کون و فساد از نشأهٔ مادی است و اگر بنا باشد عقل اول، یعنی مبدعات و مفارقات را دارای کون و فساد بدانیم دیگر مبدعات نیستند، بلکه مکونات هستند و بسیاری از براهین و امهات و اصول قواعد حکمی اصیل را باید از دست بدهیم، در حالی که براهین بر اثبات مبدعات اقامه شده و درست است و لكانت لها مادة قابلة للوجود و العدم و كلا التاليين جون دو «لكان» در عبارت آورده است: ١. لكان عدمها...؛ ٢. و لكانت لها مادة...، لذا فرمود هر دو تالي باطل است و كلا التاليين مستحيل بالذات كما بُيّن فكذلك المقدم. اكنون از كلمة و ظاهر ميخواهد أن را تأييد كند، چون در قياس خلف به امكان وقوعي به نفسالامر، كه اعم از واقع است، تكيه ميكنيم، و نه به ذات، زيرا امكان ذاتي اگر مورد كلام باشد، لازم مي آيد كه ماهيت من حيث هي معلول اول امكان نداشته باشد، و نفي امكان دربارهٔ عقل متصور نيست، زيرا در اين صورت كه ماهيت من حيث هي ممكن نگرديد يا ممتنع است و يا واجب، بنابراین انقلاب لازم می آید. پس در امکان وقوعی حرف روی مرتبهٔ ذات ماهیت نمی رود، بلکه بر روی ماهیت به لحاظ مراتب وقوعی موجودات می رود و اگر در این مرتبه، این شیء نتواند تحقق پیداکند منافات با امکان ذاتی ندارد، زیرا در این مرتبه و در این عالم و با این شرایط اگر این ماهیت امکان تحقق ندارد؛ یعنی امکان وقوع

ندارد. و به لحاظ عبارت آخوند امكان وقوعي آن است كه «عدم إباء أوضاع الخارج و طبیعة الکون، شيء موجود شود، ولي به لحاظ اين مرحلة وجود شيء اباي از تحقق دارد، و نمیتواند به لحاظ این مرتبهٔ وجود، تحقق پیدا کند، اما به لحاظ مرتبهٔ دیگر می تواند تحقق پیداکند لذا اگر در این عوالم ظاهری مدت یک ساعت محرم شود و به عرفات و مني برود، و طواف هم انجام دهد و مدينه هم مشرف شود در ايس عالم مقدور نیست، زیرا در شبهای خاص اوقات خاص باید این اعمال انجام شود اما در یک ساعت در عالم خواب، خواب میبیند که به مکه رفته و محرم شد و منی و عرفات و طواف را انجام داده بعد از خواب بیدار شد یک ساعت و یا بیشتر وقت برده است. عالم منام یک حکمی دارد، و در عالم ظاهر و یقظه حکم دیگری. اگر این شیء در این عالم واقع و در این عالم خاص پیاده نشود و امکان نداشته باشد، امکان نداشتن آن در این عالم و در این برهه و در این مقطع و در این شرایط خاص امکان ندارد و آن غیر از نفی امکان به حسب ماهیت و مرتبهٔ ذات و ماهیت است. و اگر بگوییم پس ممکن نیست؛ یعنی مرتبهٔ ذات نفس امکان از ماهیت شده است. پس باید ذات وی ممتنع و یا واجب باشد؛ چون جهات از این سه به در نیستند و این انقلاب است. أن الإمكان المذكور امكان وقوعي في هذا القياس كه خلفي است ليس المقصود منه ما هو بحسب مرتبة الماهية فقط، إذ لو كان المراد فيه نفي إمكان العدم عنها بحسب مرتبة الماهية من حيث هي، يلزم عليهم كون كلّ جوهر عقلي واجباً بالذات اگر جوهر عقلي ممكن نشد، پس واجب است. مرحوم آخوند از آوردن امتناع چشم پوشید، بـرای ایـنکه جـوهر عقلي موجود است و متحقق است تعالى القيوم الواحد عن ذلك علواً كبيراً و هم متبرّؤون عن هذا التصور القبيح الفضيح. ايشان نمي توانند حينين فرمايشي داشته باشند. يس روشن شده که امکاناتی که در قیاس خلف و براهین به کار میرود به لحاظ آن امکان وقوعی است و مراد عدم امکان و یا امکان در مرحلهای وجود است.

این مطالب فلسفی مسائل منطقی را نیز باز میکند، پخته میکند. در منطق اشارات

شیخ می فرماید: وقتی کتب منطقی را نوشتند هنوز منطق پخته نشده بود و مبانی برهانی نیافته بود. اکنون امکان وقوعی خیلی خوش بیان شده است پس اگر چیزی به حسب وقوع و نفس الامر ممکن است با امکان به حسب ذات و مرتبه تفاوت دارد و امکان وقوعی اخص است. سرانجام مرحوم آخوند در اینجا از قوم بسیار دفاع می کند و تشخیص ندادن امکان ذاتی را از امکان وقوعی در شأن آنها نمی داند و در نهایت در این تأیید زبان می آورد که ایشان هم با ما موافق هستند پس کأن از اعتراض خود به قوم در ابتدای فصل دست برداشت. لذا ما گفتیم که خوب است تذکر و تنبیهی بیان می کرد. و البته به قول مرحوم طباطبائی ما هم این سخنان را از آخوند یاد گرفتیم.

# وهم و إزاحة

وهم به اصل مطلب مربوط است و ما در محقق کردن آن و جواب با توجه به مطالب قبل در زحمت نیستیم. وهم میگویید: اگر ماهیت متصف به امکان است آیا ماهیت معدومه متصف به امکان است و یا موجوده؟ و چون معنای امکان لا ضرورت وجود و عدم است، هر کدام از آن دو را انتخاب کنید با معنای امکان سازگاری ندارد، زیرا ماهیت موجوده با لا ضرورت وجود نمیسازد، چون وجود تا برای شیء وجوب نداشته باشد موجود نمیشود. پس وجود و وجوب مساوقند، لذا لا ضرورت وجود و وجوب مساوقند، لذا لا ضرورت وجود معنا ندارد. و اگر بگویید ماهیت معدومه ممکن است؛ یعنی لا ضرورت وجود و عدم دارد، نیرا عدم برای شیء معدوم و عدم دارد، لا ضرورت عدم با معدوم بودن تنافی دارد، زیرا عدم برای شیء معدوم ضرورت دارد پس وصف امکان را بر کدام شق فرود می آورید؟ و ممکن موصوف به امکان کدام است؟

در جواب گفته می شود: مندوحه داریم. چنین نیست که به صورت قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه موصوف امکان یا موجود است و یا معدوم و شق ثالث نبوده بـاشد، پس در «ازاحه» حرف این است ربما قرع سمعك في بعض المسفورات العلمیة شبهة في بـاب

اتصاف شيء بالإمكان و هو شبهه شان اين است كه أن الموصوف بالإمكان ممكن را به ما نشان دهید و زبان بدهید إما موجود أو معدوم و هو این موصوف به امکان فی کل من الحالين موجود باشد يا معدوم باشد يمتنع أن يقبل آن آقاي موصوف بالإمكان مقابل ما يتصف به اگر امكان به معناي لا ضرورت وجود و عدم است، مقابل وي وجود است پس وجود نمی تواند بر او حمل شود، و نیز مقابل وی عدم است پس عدم را هم نمی توانید بر او حمل کنید، چون می خواهید امکان را حمل کنید. اگر عدم گردید نمی توانید و جود را برای او حمل کنید، در حالی که امکان را حمل بر وی می کنید. پس اگر هر یکی از این دو شده مقابل را نمی توانید بر او حمل کنید در معدوم وجمود را نمی توانید بر او حمل کنید که یک شق معنای امکان بود. اگر موجود است، نمی توانید امتناع را بر او حمل كنيد كه شق ديگر معناي امكان است يمتنع أن يقبل مقابل ما يتصف به و إلّا اجتمع المتقابلان في موضوع واحد اين شيء هم موجود است و هم معدوم و إذا امتنع أحدهما چون «المركب ينتفي بانتفاء أحد أجزائه كما ينتفي بانتفاء جميع أجزائه» پس امکان دو جزء دارد: لا ضرورت وجود و عدم وقتی که این شیء موجود شده شما نمی توانید مقابلش، یعنی عدم را بر او حمل کنید. پس امکان حمل نـمی شود، چون امکان، که مرکب است، ینتفی به انتفای یک جزئش، که عدم باشد و إذا استنع أحدهما امتنع إمكان واحد منهما بالإمكان الخاصكه بايد طرفين، يعني ضرورت عدم و وجود جمع شود تا امكان خاص شود لأن امتناع أحد الطرفين يستلزم وجوب الطرف الآخر، فلم يتحقق هاهنا المحكوم عليه، كه همان موصوف بوده باشد، منتها حكم و محکومٌ علیه اصطلاح فقهی است. در کتابهای بدیع به آن دو مسند و مسندّالیه و در نحو مبتدا و خبر و متكلمين آنها را به وصف و موصوف نام ميبرند بالإمكان أصلاً اين یک و جه.

وجه دوم: أيضاً الشيء الممكن إما مع وجود سببه التام اگر مع وجود سببه التام است، مي شود فيجب، أو مع رفعه رفع سبب تام، فيمتنع آن صورت فأين يمكن؟ فتسمعهم یقولون فی دفع الأول...\* ابتدا «وهم» و سپس جواب را نقل می کند، و آنگاه می فرماید: قوم همان حرف ما را زدند و مرتبهٔ ذات ماهیت را از مراحل نفس الامری ماهیت جدا کردند و امکان ذاتی را برای مرتبهٔ ذات و امکان وقوعی را برای مراتب نفس الامری آوردند، و البته از همین جا ما گفتیم که در ابتدا، قوم همین فرمایش را در عنوان فصل دانستند و اشکال آخوند بر آنها صحیح نبود. این «وهم» در اوایل مباحث مشرقیه عنوان شده است و مطلقا مسائل مواد سه گانه أوهام و جوابها از نمط پنجم اشدات، در «صنع و ابداع» بوده، و مرحوم خواجه اشکالات فخررازی را عنوان فرمود مخصوصاً فصل ششم نمط پنجم اشدادت، که همین تحقیقات و را عنوان فرمود مخصوصاً فصل ششم نمط پنجم اشدادت، که همین تحقیقات و داختیق عرشی را به طور موجز و مختصر پیاده کرد، و آن اصول و امهات را باید قدر دانست.

این «وهم» چنین بود: آیا ماهیت متصف به ممکن مراد ماهیت موجوده است و یا ماهیت حال العدم است. امکان، که لا ضرورت وجود و عدم است، اگر شیء موجود متصف به آن شود پس مقابلش را چگونه می پذیرد؟ زیرا امکان دو پر دارد: لا ضرورت وجود و لا ضرورت عدم، و اگر معدوم است چگونه وجود را می پذیرد؟ جواب: این قضیه به صورت منفصلهٔ حقیقیه صحیح نیست، زیرا مندوحه داریم، چون ماهیت، نه موجود و نه معدومه است، بلکه ماهیت من حیث هی متصف به امکان می شود و قبلاً تفاوت ماهیت بشرط الوجود و معالوجود را با بالوجود بیان کردیم، و گفتیم امکان برای ماهیت من حیث هی ثابت است، ولی همین ماهیت اگر بخواهد منشأ اثر بشود باید معالوجود گردد و حتی در این صورت که به صورت بخواهد منشأ اثر بشود باید معالوجود گردد و حتی در این صورت که به صورت قضیهٔ حینیه وجود دارد، باز امکان برای مرتبهٔ ذات ماهیت به جای خود محفوظ است، زیرا ثبوت امکان برای ماهیت بشرطالوجود نیست، بلکه امکان برای ذات است، زیرا ثبوت امکان برای ماهیت بشرطالوجود نیست، بلکه امکان برای ذات ماهیت در همهٔ حالات، خواه با وجود و خواه بدون وجود صادق است. پس

۴ درس صد و سی و پنجم: تاریخ ۶۸/۸/۲۴.

اشكالات متوجه وى نمى شود «فتسمعهم يقولون» كه حرف ايشان مؤيّد ماست «فتسمعهم يقولون في دفع الأول.»

شبههٔ اولی این بود که امکان صفت کدام ماهیت است: ماهیت موجوده و یا معدومه؟ و در هر دو حال صفت امكان براي مناهيت مستنع است. و شبههٔ دوم از «ايضاً» شروع مي شود: إنّ الترديد غير حاصر لشقوق المحتملة؛ يعني شما گفتيد يا اين و يا أن، ميگوييم نه وجود و نه عدم، بلكه امكان حال ماهيت من حيث هي است. جناب خواجه هم در همان فصل ششم نمط پنجم همينطور جواب ميدهد إن اريد من الوجود و العدم التحييث كلمة تحييث همانند أن جملة شيخ كه فرمود: «إن وجود الحق الأول لا يمكن المعلومات» ما گفتيم، يعني به معلولات امكان عطا نميكند، زيرا «مكّن يمكّن» و نيز «أمكن» به معناي جواز معنا نداشت پس به اصطلاح فلاسفه بايد معنا می شد. پس معنای آن، یعنی امکان عطا کرد. کسی نمی تواند بگوید این چه لغتی است، زیرا هر فرقهای برای خود اصطلاحی خاص دارندا، در اینجا هم در لغت حیّث نداریم تا حیّث بحیّث تحییث شود، ولی تحییث عبارت دیگری از تقیید است؛ يعني قيد به وجود و عدم و حيثيت وجود و عدم «إن اريد من الوجود و العدم التحییث»، یعنی تقید به وجود و عدم را، اگر بفرمایید اینطوری نیست؛ یعنی تردید و دو شقه غیر حاصر است چرا؟ إذ يعوزه شق آخر براي اين كه ترديد كامل نيست، زيرا شق سوم داریم کلمهٔ «یعوزه» می تواند از «عاز یعوز» باشد و یا از «أعوز یعوز» هر دو به یک معناست. به زبان فارسی متعارف، یعنی نایاب میشود او را؛ یعنی یک چیزی از دست میدهد و در اینجا، یعنی شق ثالث را از دست میدهد. آن شق آخر چیست؟ و هو عدم اعتبار شيء منهما نه تحييث به وجود را، يعني نه تقيد به وجود باشد و نه تقيّد

جنانکه در علم حدیث، حدیث معنعن موجود است. معنعن صیغهٔ اسم مفعول است و این کلمه در لغت موجود
نیست، ولی از کلمهٔ دحدثنا قلان عن قلان عن قلان، فعلی به نام عنعن درست شد و معنعن هم اسم مفعول آن
گردید و کسی دعوا با محدث ندارد، زیرا هر کس فرهنگ خاص خود را دارد.

به عدم، زیرا شق ثالث داریم و آن ماهیت به لحاظ ذات است. پس ماهیت به حسب مرتبهٔ نفسالامر یک چیز و ماهیت به حسب ذات حرف دیگر است، پس ماهیت به حسب مرتبهٔ نفسالامر یک چیز و ماهیت به حسب ذات حرف دیگر است، پس ماهیت به حسب مرتبهٔ ذات دارای هیچ کدام از دو حال نباشد از الموصوف بالإمکان هو الماهیة المطلقة عن الوجود و العدم ماهیت به هیچ یک از این دو مقید نشود و لا یلزم من عدم قبول العدم من حیثیة الاتصاف بالوجود الآن که متصف به وصف وجود است، در این هنگام البته وجود عدم را نمی پذیرد، اما معنای آن چنین نیست که ماهیت مطلقه بی حیثیت امکان بر او بار نشود ولو مع الوجود و به صورت قبضیهٔ حینیه باشد و لایلزم من عدم قبول العدم من حیثیة الاتصاف بالوجود» چه؟ لا یلزم عدم قبوله من حیثیة آخری حیثیة آخری چیست؟ یعنی لا بشرط الوجود، یا بگو: حین الوجود و مع الوجود و مع الوجود. و همان طور که تحقیق شد ماهیت در رتبهٔ ذات جز خودش چیزی دیگر نیست و هیچ معنایی جز مقومات وی داخل وی نمی باشد، ولی در عین حال دارای لازمی به نام امکان است که با وجود اینکه مقوم وی نیست از ماهیت دست برنمی دارد و در همهٔ حالات با او می باشد، برای بیان اینکه در در ون ماهیت امکان وارد نشده و در عین حال همیشه با اوست چنین گفتیم:

وقدَّمن سلباً على الحيثية حتى يعمّ عارض الماهية ١

و كذلك بالعكس، يعنى همين را در باب عدم بگوييد؛ يعنى لا يلزم من عدم قبول الوجود من حيث الاتصاف بالعدم عدم قبوله من حيثية أخرى. پس ايس جمله هم دربارهٔ وجود و هم دربارهٔ عدم به كار مىرود، پس ماهيت امكانى مع العدم و مع الوجود مىگردد و ابايى از آنها ندارد، و در عين حال امكان صفت ذات وى است و عدم و وجود به طور حينيه با او هستند. پس بالوجود صفت امكان براى وى ثابت است.

بل المصحّح حالا دارد همين را باز ميفرمايد لقبول كل منهما وجـود و عـدم حـال

١. شرح المنظومة، ص ٩٤، (جاب سنكي).

الماهیه بحسب إطلاقها نه وجود و نه عدم عن القیود. پس این جواب تحییث است؛ یعنی آن جمله که فرمود: «إن أرید من الوجود و العدم التحییث» و اگر «تحییث» نگفت و گفت مواد ما قید کل من الحالین تحییث و تقید نیست، بلکه توقیت است در ایس صورت به قضیهٔ حینیه نزدیک تر شدید که محمول برای موضوع در وقت وجود حاصل است در این صورت حرف روشن تر است.

و إن أريد بهما گرچه مرحوم آخوند منشئ قوي است، ولي اگر براي اينكه شبهه را دفع ميكند به جاي «دفع الأول» و «في الثاني» ميفرمود: دفع الاول و في الثانية، بهتر بود. همچنین در اینجا اگر همانند آنجا «منهما» به جای «بهما» می آورد بهتر بود، زیرا در أن جا فرمود «فتسمعهم في دفع الأول و... إن أريد من الوجـود و العـدم» اكـنون میگوید: «إن أرید بهما»، در حالی که «منهما» از جهت سبک عبارت بهتر بود و إن أرید بهما؛ یعنی از وجود و عدم مجرد التوقیت که تحییث نباشد فلنا حالا ما میگوییم چه بهتر توقیت حینیه گردد و امر روشن تر است فلنا أن نختار كلاً من الشقین. حالا یک یک را جواب مي دهيم قوله في كل من الحالين أي الوقتين براي اينكه توقيت شد يمتنع أن يقبل مقابل ما يتّصف به حالاً در وقت وجود البنه عدم را نمي پذيرد در وقت عدم البته مقابلش را نمي پذيرد پس «في كل من الوقتين»، يعني في كل من الحالين يمتنع أن يقبل مقابل ما يتَّصف به، قيل هذا ممنوع، و المسلِّم هو استناع الاتَّـصاف بشــيء مــع تــحقق الاتصاف بمقابله وقتي كه وجود را داشته باشد نمي تواند عدم را بــپذيرد و الا صــرف وقت كه مزاحم نيست و هو اين اتصاف بشيء مع تحقق الاتصاف بمقابله غير لازم في معنى الممكن. فالمحذور «فالمحذور»، يعني امتناع اتصاف به شيء با تحقق ديگري غير لازم اشکال پیش نمی آید واللازم و آن چیزی که لازم می آید محذور نیست غیر محذور اين وجه اول جواب.

و في الثاني، يعنى جواب آن «أيضاً»، يعنى شبهة دوم كه مى گفت مع السبب است و يا بلا سبب است يقال:، يعنى وجود و عدم براى ماهيت مع السبب است يا بلا سبب إن قوله الشيء إما مع وجود سببه أو مع عدم سببه باز هم همان فرمايش را پياده ميكنيد و ميگوييد ماهيت را من حيث هي لحاظ ميكنيم و صحيح است نه مع السبب و نه بلاسبب، براي اينكه ماهيت من حيث هي ليست إلا هي، پس چرا بايد سبب با او بوده باشد؟ و نيز عدم سبب چرا بايد با او باشد؟ پس اينها خارج از معناي او هستند، پس اين ترديد شما باز مختل است؛ يعني قاصر است؛ براي اينكه ما ماهيت در مرتبه ذات داريم كه هيچ يك از اين اوصاف و اسماء و احوال براي او نيست.

«و في الثاني يقال: إن قوله الشيء إما مع وجود سببه أو مع عدم سببه» اين ترديد كه شما أورديد إما با سبب يا بي سبب الترديد فيه مختل، يعني ناقص است و همه شقوق را نفرمودید، برای اینکه ماهیت در مرتبهٔ خود هیچ یک از اینها را ندارد إن أرید المعیة بحسب حال الماهية و اعتبار المراتب فيها حالا ماهيت دو مرتبه دارد: ١. مرتبة ذات؛ ٢.مرتبة وقوع و نفسالامر. پس به حسب مرتبة ذاتش هيچ يک از اين شقوق نيست إلا أن يراد في الشق الثاني اين كلمة «إلا أن يراد» را قائل و واهم هم نميكويد، بلكه ورزش فكرى در بين است كه أن أقا هم نمي كويد «إلا أن يراد في الشق الثاني»، يعني شق ثاني ترديد، ترديد اين بود: «أيضاً الشيء الممكن إما مع وجود سببه التام، اين شق أول «أو مع رفعه» أين شق دوم ترديد. پس مع رفع سبب شق ثاني است رفع المعية لا معية الرفع. ايشان اين فرمايش را در پي اين كلام آوردند كه قائل گفت: مع وجود السبب يا مع رفع السبب. رفع سبب، يعنى عدم سبب پس اگر قائل چنين اراده كند كه إلا أن يراد في الشق الثاني رفع المعية، اكنون رفع را مي توان برداشت و به جاي أن «لا» آورد پس عبارت به دهن نزدیکتر میشود: مع السبب و لامع السبب. در این صورت جمله جنين است: إلا أن يراد في الشق الثاني لا مع السبب، يعنى ماهيت لا مع السبب باشد؛ یعنی گاهی میگویید این ماهیت با عدم سبب هست پس عدم سبب قید او گردیده و تحیّث و تقید برای وی آورده است و ماهیت با عدم سبب گردید، اما یک وقت میگویید ماهیت لا مع السبب میباشد نه اینکه با عدم سبب باشد به طوری که عدم سبب قید او باشد، بلکه لا مع السبب است، پس لا مع السبب با ماهیت مطلقه می سازد، اما مع سبب که بخواهیم عدمیت را با او هسمراه کنیم با ماهیت مطلقه نمی سازد. پس اگر مراد وی در تردید دوم، که مع رفعه گفت، لا مع السبب باشد اشکال بر ایشان وارد نمی شود، زیرا وجود و عدم توقیتی می شود و احکام روی ماهیت من حیث هی می رود ولو اینکه با وجود باشد؛ یعنی با سبب باشد؛ برای اینکه سبب کاری به احکام ماهیت من حیث هی ندارد. البته قائل نمی خواهد بگوید من اراده لا مع السبب کردم، او می خواهد عدم سبب را به صورت قید بیاورد و می گوید در این السبب کردم، او می خواهد عدم سبب را به صورت قید بیاورد و می گوید در این عدم آورد، و با عدم نمی توان وجود آورد و اصلاً در این وادی نیست. بنابراین مرحوم عدم آورد، و با عدم نمی توان وجود آورد و اصلاً در این وادی نیست. بنابراین مرحوم آخوند قصد شوراندن بحث و ورزش فکری دارد.

و إن أريد المعية بحسب الوجود، يعنى بحسب الوقوع و نه به حسب مرتبة ماهيت، زيرا معناى به حسب الوجود نفس الأمرى است؛ يعنى واقع وقوعى او فيصع الترديد حرف پيش مى آيد كه اگر به حسب وجود بوده باشد البته وقتى با قيد وجود است عدم نمى پذيرد و بالعكس لكن اتصاف الماهية بالإمكان ليس في الوجود. مى دانيد كه امكان براى ماهيت من حيث هى هست و لو مع الوجود بوده باشد و وجود دخلى به اتصاف ماهيت به امكان ندارد، بلكه امكان مربوط به ماهيت است، خواه بى وجود باشد و خواه با وجود باشد و باشد و باشد، وجود به وصف امكان براى ماهيت كارى ندارد سواء كانت مع السبب أم لا پس عدم وجود كارى به صفت امكان براى ماهيت ندارد. پس اين صفت براى ماهيت بدارد. پس اين صفت براى ماهيت من حيث هي هي، يعنى اعتبار و اخذ ماهيت من حيث هي هي، يعنى اعتبار و اخذ ماهيت من حيث هي هي، يعنى اعتبار و اخذ ماهيت من حيث هي هي، يعنى اعتبار و اخذ ماهيت من حيث هي هي. پس اينها هيچ يک دخلى به اتصاف ماهيت به امكان ندارند.

فقد ثبت أن كل ممكن و إن كان محفوفاً حالاً هر ممكن الآن محفوف بالوجوبين هم باشد با اينكه دو طرف وجوب او را احاطه كرده، ممكن در خارج و در ظرف وجود مع توقیت و به حسب توقیت، بـا ایـنکه وجـوب از دو طـرف او را احـاطه کـرده و محفوف به وجوبین است؛ یعنی وجوب ناشی از علت و وجوب ناشی از وجود پذیرفته شده، یعنی ضرورت بشرط المحمول است؛ به عبارت دیگر وجوب سابق و وجوب لاحق دارد، پس این ممکن با وجوبی که از دو طرف او را در برگرفته دارای صفت امکان هم است، زیرا ماهیت من حیث هی هی ماهیت دارای وصف امکان به طور همیشگی است و امکان از او برداشته نمیشود، و امکان کاری به وجود و عدم ماهيت ندارد فقد ثبت أن كل ممكن و إن كان محفوفاً إما بالوجوبين السابق و اللاحق كه تحقق بافته اللذين أحدهما بسبب اقتضاء العلة كه ابن وجوب سابق و الآخر بحسب حاله في الواقع، يعني «ما لم يجب لم يوجد.» اكنون اين ماهيت محفوف به وجوبين است. ولي اگر تحقق پيدا نكرد محفوف به امتناعين است، زيرا علتش تحقق پـيدا نكـرد و خودش هم شأنيت آن را پيدا نكرد و إما بالامتناعين للجانب المخالف السابق و اللاحق امتناع سابق احكام علت است و لاحق احكام خودش كذلك، لكن (جاي وقف نيست) محفوف به وجوبین بودن و محفوف به امتناعین بودن کاری به اوصاف ماهیت مین حيث هي ماهية ندارد لكن لا يصادم شيء منهما از اين وجوب و امتناع ما هــو حــاله وجوب و امتناع یا وجود و عدم مآل هر دو یکی است ما هو حاله بحسب ماهیة من حیث هي هي هكذا قالوا. آخوند ميفرمايد اين حرف قوم است كه من آن را نقل كردم كــه ماهیت من حیث هی هی احکامی دارد که کاری بنا وجود و عدم وی ندارد پس ميخواهد كلام ايشان را تأييد بياورد.

و العارف البصير، يعنى داناى آگاه متوجه مى شود كه ايشان هم با تحقيق من همراه هستند و مرتبهٔ ماهيت من حيث هى را از ماهيت در مراحل نفس الامرى و وقوعى جدا مى كنند و احكام هر كدام را با ديگرى مخلوط نمى كنند و امكان وقوعى در خلف را با امكان ماهوى جدا مى كنند و العارف البصير يعلم أن هذا اين فرمايش ايشان كه حرفشان را نقل كرديم اعترف منهم بعدم ارتباط الماهية بعلة الوجود كه حتى اگر ماهيت

محفوف به وجوبين باشد با احكام من حيث هي منافي نيست با عين محفوف بــه وجوب شدن و مع الوجود گردیدن احکام خاص خود نیز دارد و آن احکام از هر دو بريده است؛ يعني هم از وجود بريده است و هم از عدم. و أن المتَّصف بالوجود السابق و اللاحق إنما هو وجود كل ماهية إمكانية لا نفسها نفس خود ماهيت؟ من حيث نفسها فإنّ حيثية الإطلاق اطلاق براي ماهيت من حيث هي كه نه وجود با او بوده باشد نه عدم فإن حيثية الإطلاق عن الوجود و العدم، يعني ماهيت مطلقه كه از وجود و عدم رهاست اين حيثيت تنافى التلبّس به با اين حيثيت اطلاق نمي توان تلبس به وجود و تلبس به عدم براي ماهيت أورد سواء كان خواه أن وجوب كان ناشئاً من حيثية الذات در واجب تعالى مثلاً وجوب ناشي از خود ذات است أو من حيثية العلة المقتضية له؛ يعني در وجوب ممكنات يس نتيجه فالماهية الإمكانية حتى حين الوجود هم از امكانش به در نمي رود از این رو، إن شاء الله، خواهد آمد كه بحث علت محدثه علت مبقیه هم هست. از همین جا پیش میآید، میگوییم این ماهیت از نظر ذاتش کاری به وجود ندارد و وجود جزء ذاتش و عارضش نیست و به حسب اطلاق ماهیت نه وجود است و نه عدم، حالاکه وجود گرفته و علت دارد و مع الوجود گردید؛ باز وجود جزء او و مقوّم او نیست، بلکه خارج از اوست. پس اینکه میخواهد با وجود معیّت داشته باشد آن فآن بـاید علت بالا سرش بوده باشد يس علت محدثه علت مبقيه هم هست فالماهية الإمكانية الم تخرج و لا تخرج أبدأ بحسب نفسها من كتم البطون و الاختفاء إلى مسجلي الظلمور و الشهود هميشه به همان خفايش باقي است فهي على بطلانها به اين معناكه وجود ندارد و بطونها وكمونها هست أزلاً و أبداً. و إذا لم تتصف بأصل الوجود پس اين كه بارهاگفته شد که، اگر موصوف اعتباری باشد صفات وی به طریق اولی اعتباری خواهند بود و إذا لم تتصف آقاي ماهيت بأصل الوجود، فعلى الطريق الأولى بسائر الصفات الخارجية التي هي بعد الوجود اگر بخواهيم احكام وجود را براي ماهيت بياوريم و بگوييم: وي حئ و عالم و قادر و ماشي و ذاهب و ضاحك است پس بايد ابندا وجود بيايد تا احكام

وجود بر او بار شود و اگر ماهیت در مقام ذات به وجود متصف نشد به طریق اولی به اوصاف می شود اوصاف می شود اوصاف می شود وجود متصف به این اوصاف می شود وجود است. پس نفس وجود به این اوصاف متصف می شود فلم تتصف بشیء من الحالات الکمالیة و الصفات الوجودیة إلا نفس الوجود، و الماهیة فی جمیع تلك الصفات تابعة للوجود.

مطلب دیگر: گاهی میگوییم این نمود و حکایتی از آن است و آیت و عکس و ظل آن است اکنون از همهٔ این تعابیر عبارت زیر را می آوریم و میگوییم: ماهیت خیال وجود است؛ یعنی اینکه این وجودات شکن خورده و حد یافته اند و این امواج همان شکن خورده آب است و این حدود بیانگر این موجودات نند و ایس حدود ماهیات می باشند؛ ماهیاتی که به جنس و فصل و خصوصیات دیگر از آن تعبیر می شود. پس حدود بیانگر وجود است. پس این ماهیتی که از این مرتبهٔ وجود برداشتیم و او را نگاه می کنیم و برای ما مرآت خارج است این حد و این ماهیت، آیت این مرتبهٔ وجود است. بد حرفی نیست لفظ و تعبیر خوبی است، قرآن هم همه را آیات حق می داند، همه عکس مرتبهٔ وجودی خود وی هستند، پس همه ظل و خیال مرتبهٔ وجودی خود وی می باشند پس ماهیات خیال وجودات هستند. سخن دیگر در باب وجود، موجودات عین تعلق و ربط و ظل و فقر الی الله هستند، و امکان فقری و نوری را بر وجودات عن تعلق و ربط و ظل و فقر الی الله هستند، و امکان فقری و نوری را بر وجودات ان اصلشان می کنند.

و إن شئت قلت: خود نفس وجودات خيال اصلشان هستند؛ يعنى آيت اصلشان هستند، چنانكه ماهيات خيال وجودات بودند، پس ماهيات خيال وجودات و وجودات خيال اصل خود، يعنى حق اول هستند؛ به عبارت ديگر ماهيات آيت و مرآت و جود آيت و مرآت و بيانگر و حاكى حق سبحان هستند. پس اگر كسى گفته است: «العالم خيال في خيال» زبان مردم را بفهميد «العالم خيال»، يعنى ماهيات مرآت و بيانگر و حاكى وجودات هم وجود تعلقى و ماهيات مرآت و بيانگر و حاكى وجودات است و خود وجودات هم وجود تعلقى و

ربطی و ظلی و خیالی دارند پس «العالم خیال»، یعنی ماهیت است «فی خیال»، یعنی وجودات ربطی هستند و هر دو از احوال و آیات حق میباشند و کل نحو من أنحاء الوجود وقتی از وجود صمدی علی الاطلاق به در آمده، تتبعه ماهیة خاصة من الماهیات هر مرتبه المعبّر عنها این ماهیت را به الفاظ گوناگون تعبیر میکنند. اصطلاح قوم در هر فنی با لغت فرق دارد؛ مثلاً در علم حدیث به سخن معصوم گاهی خبر و گاهی روایت و گاهی حدیث و گاهی اثر گفته میشود. و همهٔ اطلاقات گوناگون برای یک معنا، و اصطلاح محدثان است. پس اگر برای ماهیات الفاظ گوناگون میشنوید؛ گاهی می فرمایند ماهیت گاهی می فرمایند تعیّن و سخنان دیگر، اصطلاح آنهاست، «المعبّر عنها» از این ماهیت عند بعضهم بالتعیّن ماهیت را می فرمایند تعیّن وجودات، مراد از این بعض، عرفا هستند.

و عند بعضهم بالوجود الخاص. حكماى مشاء در آنجا فرمودند «كل نحو من أنحاء الوجود تتبعه» چه نحوه متابعت تابعية الصورة الواقعة في المرآة للصورة المحاذية لها. مثل تبعيت عكس و عاكس. حالا عاكس اين شخص است. وى رو به روى اين آينه أيستاده مى بيند كه عكس او هو هو او نيست، بلكه بزرگ تر و يا كوچك تر است و گوناگون مى باشد به اشكال آينه به تناسب، رائى را گوناگون نشان مى دهند، اما در عين حال در صد آينه كه خودش را نگاه مى كند به اقتضاى جوهر آينه ها رنگ آينه ها، بزرگى و كوچكى شان جهات ديگر اين شخص را نشان مى دهد و اين شخص تمام بزرگى و كوچكى شان جهات ديگر اين شخص را نشان مى دهد و اين شخص تمام أين تعينها را در اين مرايا نگاه مى كند با اينكه هيچ يك از اين عكسها در اين صد آينه يكسان نيستند، ولى اين آقا مى گويد كه همه عكس هستند با اين اختلاف مرايا و عكسها و راست و درست است كه اينها از عاكس بودن اصلشان به در نيستند. در عمير همين طور بيان كردند:

اعیان همه شیشه های گوناگون بود تابید در او پسرتو خورشید وجود

هر شیشه که سرخ بود یا سبز و کبود خورشید در او بدانیچه او بود نمود در عین حال از آیت بودن به در نمی روند فکما أنّ العکس یوجد بوجود ذی العکس و یتقدر بتقدر بتقدره هو هو و من جمیع الوجوه عین عاکس نیست، زیرا گاهی به اندازهٔ او و گاهی کوچک تر و گاهی بزرگ تر است و یتشکل بتشکله و یتکیف بتکیفه و یتحری بتحرکه و یسکن بسکونه و هکذا فی جمیع الصفات التی تتعلق به الرؤیة در مقابل آینه قرار گرفته مثلاً کل ذلك همه علی طریق الحکایة، یعنی عکس و التخیل خیال لا علی طریقة الاصالة و الاتصاف بشیء منها بالحقیقة؛ برای اینکه این آقای عاکس، که اصل طریقة الاصالة و الاتصاف بشیء منها بالحقیقة؛ برای اینکه این آقای عاکس، که اصل است، به این صفات متصف نیست فکذلك حال الماهیة بالقیاس إلی الوجود و توابعه، فإن الماهیة نقسها خیال الوجود و عکسه عکس وجود است الذی یظهر منه وجود فی المدارك العقلیة و الحسیة. فظهر ما ذهب إلیه المحققون من العرفاء و الکاملون من الاولیاء أن العالم که ماهیت است کله خیال ماهیاتی که بیانگرند فی خیال که وجودات ربطی امکان فقری اند، به آن بیانی که عرض کردیم.

قال الشیخ العارف المتألّه محییالدین العربی ... \* چون صحبت در این بود که ماهیت من حیث هی جهت ربطی به علت ایجادی ندارد، مگر به طفیل و عرض وجود آن، که از صقع حق الاول مفاض است، وجوداتند و ماهیات از حدود آنها لحاظ می شود، وانگهی ظرف تقرر و تحقق ماهیت من حیث هی در ذهن و در خارج اصالتی ندارد و از آن جهت که وی حکایت و ظل و مرآت و آیت این شأن و حد و کلمه و مرتبه وجودی است و مراد از ها این کلمه وجودی است و مراد از وجود می کند که این وجود حالی فی خیال فی خیال نی علی ماهیتی است که حکایت از وجود می کند که این وجود حاکی از اصل، یعنی عالم ماهیتی است، به مناسبت منتقل به کلام شیخ عارف وجود حاکی از اصل، یعنی حق سبحانه است، به مناسبت منتقل به کلام شیخ عارف عربی در هنو حات کردید. ایشان علاوه بر این سخن راجع به خیال، سخنان دیگر هم

<sup>\*</sup> درس صد و سی و شش: تاریخ ۶۸/۸/۲۷

دارند؛ مثل فص یوسفی فصوص الاحکم و مواضع دیگر از آن و نیز در فتوحات میده که در این کتاب نقل می شود. تمثیلی را صاحب فتوحات بیان کرد: انسان با این همه عظمت در ادراکات و دریافت، اگر از حقیقت یک صورت خیالی از وی بپرسند می ماند و چه قدر باید بحث به میان آورد و کار کند تا به او برسد و آن را بیان و معرفی کند، چنان که در بیان مراد از امن عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبّه یک وجه همین است که گفتند: حدیث می خواهد تعلیق به محال کند وقتی کسی در شناخت خویش ناتوان باشد.

توکه در علم خود زبون باشی عــارف کـردگار چـون بـاشی و مراد از آینه در تمثیل، هر چیزی است که روی دهد، ولو سنگ صاف و یا آب

و مراد از اینه در نمین، مر چیری است نه روی دهد، وتو سند صاف و پا آب صاف باشد تفاوت نمیکند، ولی در ذهن از کلمهٔ مرآت، که اسم آلت است، به آن فرد کامل و معروف و مشهورش منتقل می شود، چون با آن انس دارد، در حالی که مرآت، یعنی هر چه صیقلی است و نور را منعکس میکند. پس اگر خودتان را در مقابل آینه می بینید و آینه ها هم گوناگون هستند و مطابق سعه و ضیقشان و رنگها و جنسی که آنها را ساخته شبح و خیال و عکس را نشان می دهد، و صد آینه صد صورت گوناگون بزرگ و کوچک با خصوصیات و ویژگی های دیگر از خود شما به شما نشان می دهند و همه هم خیال و شبح شما هستند. پس اگر از او بپرسند: اینها تو هستی؟ می گوید: اینها من نیستم. پس آنها هم او هستند و هم او نیستند، زیرا اکنون اگر درون آینه ما هست و یا در بین این و آینه صورت موجود است و یا در انسان موجود درون آینه ما هست و یا در بین این و آینه صورت موجود است و یا در انسان موجود است؟ به طوری که این تشریح و بیان و تعریف شود، بحث ریاضی و طبیعی آن معلوم شود، برای وی زحمت دارد. در هر صورت خداوند این را ضرب المثل برای ما قرار شود، برای وی زحمت دارد. در هر صورت کذایی خود در یک آینه عاجز هستید و داده است به اینکه شما از یافت صورت کذایی خود در یک آینه عاجز هستید و

شرح نصوص الحكم، ص ٢٣٥.

نمی دانید و فرما أُوتِیتُمْ مِنَ العِلْمِ إِلّا قَلِیلاً په چنین کسی به پیشگاه و حریم و بارگاه و جود صمدی باید معترف باشد که نمی فهمد فیُحَذِّرُکُمُ اللَّهُ تَفْسَعُهُ. اتو که از بیان یک صورت کذایی خودت عاجزی و نمی توانی هو هو آن را بیان کنی کجا او را می توانی بفهمی؟ حالا به همین قدر که عنوان می شود و باز همین حرف ها به معانی لطیف تر و دقیق تر و شریف تر خودشان را به ما نشان می دهند.

قال الشيخ العارف المتألَّه محيي الدين العربي<sup>٢</sup>: فـي البــاب الشــالث و الســتين مــن

١. أل عمران (٣) أية ٢٨.

۲. گاهی در کتابها میخوانید العربی الحاتمی، چون از نسل حاتم طائی بود، کاهی به وی اندلس میکویند، و همان طورکه به صاحب اسغار، صدر المتألِّهين گفته مي شود به وي نيز الشيخ الاکير گفته مي شود. پس لغب وي اين است؛ مثل اینکه به ابوعلی سینا الشیخ الرئیس و به محقق طوسی، خواجه گفته میشود. به این صورت ایشان در كتابها به الشيخ الأكبر اسم برده مي شود. در اينجا الأعرابي گفته شد، ولي در ص ۲۶۶كتاب (جاب ١. اسلاميه) در ذيل صفحه «و يؤيد ذلك ما قاله الشيخ الجليل محبي الدين العربي، أنجا درست ضبط شده است. اين كلمة الأعرابي از أخوند نيست از ناسخ است. در تحريف عربي به اعرابي قصد فحش و بدگويي و دشتام دادن دارند. چون اعرابی، یعنی بادیه نشین صحرایی، که علم و عالم و کتاب و مدرسه و تمدن ندیده است و مصحح متوجه نبود و از این تصرفات نساخ بی توجه است. علت این گستاخی ها آن است که در مسیر توحید قرآنی دو عقیده موجود است: ايشان قائل به وحدت واجب الوجود بودند، لذا مستحقق فحش شدند، علاوه بر اين، على ولي اللهي هم بودند. این است که این فحش ها به اینها داده می شود. خدا رحمت کند حضرت علامه شعرانی را امی فرمود که بدبینی به این بزرگان و اکابر اولیا، اول چیزی به خود شخص بدبین جایزه میدهند این است که از ادراک و نیل و رسیدن به برکات انفاس اینها و سفرههای علمی اینها محروم می مانند و نمی دانند که چه تیشهای به ریشهٔ خودش زده است. این حرف شریف ایشان بود. مرحوم متأله سبزواری در اسراداللحکم می فرماید: قهمیدن حوف های این بزرگان و اعاظم هنو است نه دست رد به حرف اینها زدن. وقنی در محضر شویف علامه استاد طباطبانی صحبت از خوحات و خصوص پیش آمده بود و صحبت به این جا رسید که حالا این همه سالیان گذشته، دیگری هم دست به قلم کند، یک صفحه مانند ایشان بنویسد، ایشان در جواب فرمودند که، بفرمایید یک سطر. و از تعبیرات شریف ایشان این بود که ایشان در خصوص مشت مشت آورده و در هنوحات دامن دامن. حضرت آیةالله صدر صاحب کتاب المهدی در آخر المهدی مآخذی که دربارهٔ حضرت مهدی نقل کرد از شیخ اکبر خیلی نقل میکند، چون باب ٣٩٤ څو حات به خصوص درباره حضرت بقية الله است، و علاوه بر آن كتابي مستقلاً نوشته است به نام مئق النجيب دربارهٔ حضرت بقیةالله و در سه ـ چهار جای هوحات یادداشت دارم، ایشان میگوید: به محضر مبارک آن جناب

الفتو حات المكة إذا أدرك الإنسان صورته في المرآة يعلم قطعاً أنه أدرك صورته بوجه و اين «بوجه» مقابل وجه دوم است. وجه دوم، يعنى بالحقيقه اوست. حالا اينجا بالحقيقه صورتش نيست، براى اينكه مى بيند مطابق رنگها و شكلها و جوهر آينهها، ريخت و شكل وى عوض مى شود. پس مى گويد من نيستم، زيرا هو هو وى نيست. يعلم قطعاً أنه أدرك صورته بوجه و أنّه ما أدرك صورته بوجه حالا بوجه دوم، يعنى بالحقيقه اولى مقابل اين بالحقيقه بود لما يراه في غاية الصغر اين آينه ها گوناگون نشان مى دهند لصغر جرم نشان مى دهند؛ مثلاً آبهاى معدنى خيلى انسان را گوناگون نشان مى دهند لصغر جرم المرآة أو الكبر لعظمه بزرگ مى بيند؛ يعنى لعظم جرم المرآة و الا يقدر اين آقاى انسان نمى تواند بگويد كه اين عكس من نيست و خيال من نيست و لا يقدر أن ينكر أنه رأى نمى تواند بگويد كه اين عكس من نيست و خيال من نيست و لا يقدر أن ينكر أنه رأى

<sup>→</sup> نشرف حاصل کردم و زیارتش کردم و سؤالاتی از حضرت بقیةانه، سفیرالهی کردم. غرض مرحوم آیةانه صدر در آخر اللمهدی، که دارد مآخذ اقوالش را نقل می کند، فتوحات را اسم می برد. فرمایشی دربارهٔ فتوحات دارد که می خواهد بفرماید که این کتاب دومی ندارد می فرماید: من دیگر نمی بینم که مطبعه های کره بتوانند کتابی به این عظمت چاپ کنند و به طبع برسانند. اساتید ما از استادشان مرحوم حاج سیدعلی قاضی سه جمله دربارهٔ شیخ اکبر نقل کردند اکنون بماند تا بعد به وقت آن به عرض می رسانیم.

مرحوم آقا شیخ محمد تقی زرگری تبریزی، خدا رحمتش کند! پیش ترها وقتی در خدمتشان بودم و سه نفری با هم نشسته بودیم برایم حکایت کرد و گفت: روزی ما جمعی در محضر مبارک حضرت امام خمینی نشسته بودیم و صحبت از عتوحت به میان آمده و ایشان صحبتش را به اینجا کشانید و فرمود: حالا من از فعلی ها از آقایان اهل علم کنونی توقعی ندارم که کسی فتوحت بنویسد، بلکه من یک کسی را می خواهم که عتوحت را فهرست کند. فتوحت باب باب است و هر باب خود کتابی است و چه کتابی! در کتاب برمین شیخ بهانی در ضمن حدیث ۴۶ حذیث کمیل در نهیه الدخت و انقل کرد که و انخذ بیدی و آخرجنی الی الجبان ثم تنفس صعداء، حضرت درباره انسان کامل سخن به میان آورد در ذیلش شیخ بهانی می گوید: إنه لیعجبنی کلام فی هذا العقام للشیخ العارف الکامل و (این هم گویندهاش ابوالفضائل شیخ بهانی است) الشیخ محیی الدین العربی آورده فی کتاب الفتوحات الکامل و (این هم گویندهاش ابوالفضائل شیخ بهانی است) الشیخ محیی الدین العربی آورده فی کتاب الفتوحات در صفحه ۳۵۳ شیخ بهانی است؛ در صفحه ۳۵۳ شیخ بهانی المارفین الشیخ محیی الدین العربی، در صفحه ۵۵ فرمود: والشیخ محیی الدین العربی، در صفحه ۵۵ فرمود: والشیخ محیی الدین العربی، در صفحه ۵۵ فرمود: والشیخ محیی الدین العربی، در صفحه ۳۵ فرمود: والفت خرباره این مرد بزرگ موجود است.

صورته نمی تواند انکار کند که صورت خود را ندیده است و یعلم أنه لیس فی المرآة و صورته یفین دارد که صورت وی در مرآت نیست و لا هی صورتش بینه و بین المرآة و می داند که در هوا و فضا نیست؛ یعنی صورت وی در جایی ایستاده باشد این طور هم نیست فلیس در این دو سخن که «رأی» و «و ما رأی»، یعنی در این «رأی صورته» بوجه و هم «ما رأی صورته» بوجه در این گفتارش نه صادق است و نه کاذب فلیس بصادق در «فلیس» فای نتیجه در اسفار موجود است، ولی آخوند به طور خلاصه برداشتی از باب ۶۳ هنو حده هو هو همه فرمایش باب ۶۳ هنو حده و همه فرمایش باب ۶۳ هنو ده باشد.

مثلاً کسی فکر کند که کتاب غلط شده و انداخته و سقط دارد و بخواهد تصحیح كند و بلكه جناب آخوند همين قدر را انتخاب فرموده و نقل كرد فسليس بـصادق و لاكاذب في قوله رأى صورته و ما رأى صورته از شما مي پرسيم: فما تلك الصورة المرتية و أين محلها و ما شأنها؟ فهي اين صورت منفية، براي اينكه صورت هو هو صورت او نيست ثابتة صورت او هست موجودة معدومة معلومة مجهولة أظهر سبحانه هذه الحقيقة لعبده ضَرَبَ المثال، ليعلم عبد و يتحقق أنَّه إذا عجز و حاربه حيرت افتاد و سرگر دان شده در بیان صورت فی درك حقیقة هذا در لغت فصیح عرب از زبان ادبا و شعرا كلمه «أدرك» مى يابيد و نه درك، لذا مدرك است نه اينكه درك غلط باشد، بلكه مثل إين كلمة «كثرة» كه در هاموس چنين مي فرمايد: «الكُثرة بالفتح و الكِثرة لُغيّة» اين تصغير أورده، تصغیر تحقیر است؛ یعنی خیلی فصیح نیست. به هر حال قومی از عرب ادا میکنند، اما أن فصحيش «الكَثرة» است. در كلمه «درك» هم بايد گفت: لَغيّة، ولي فيصيح أن «الإدراك» است و هو من العالم دريافتن صورت خودش كه أن هم از عالم است و لم يحصل براي او علم حاصل نشد «علم» در فتوحات «لم يحصل له علم» أورده است، ولي چون تلخيص است عبارت اسفاد همين است و لميحصل علم بحقيقته، فهو بخالقها به خالق این صورت إذن أعجز و أجهل و أشد حیرة.

# ملخص

يعد «الاسفار الاربعة» اهم اعمال الفيلسوف الاسلامي الكبير صدر المتألهين الشيرازي فقد دون فيه افكاره الفلسفية العميقة واسس ومبادئ و اركان فلسفته «الحكمة المتعالية». اصبح الكتاب منذ البداية موضع اهتمام المفكرين والفلاسفة وامسى منهجاً دراسياً في حلقات الدرس والمباحثة. وقد كتبت على «الاسفار الاربعة» شروح متعددة من قبل الفلاسفة والعلماء الاسلاميين منهم الفيلسوف المعاصر آية الله حسن زاده الآملي اذ شرح الاسفار الاربعة وهو المأخر عباب الفلسفة الاسلامية والعرفان الاسلامي والمتظلع والمتخصص في تبيين الحكمة المتعالية عبر التأملات والبحوث والتدريس الطويل. العمل الحاضر شرح الكتاب بالفارسية وهو حصيلة دروسه لتلاميذه، قامت بتنقيحه وتبديله من لغة المحاضرة الى لغة الكتابة مؤسسة «بوستان كتاب» وتقدمه الى القراء في عدة مجلدات.



مؤسسة بوستان كتاب مركز الطباعة والنشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي الناشر الأفضل على المستوى الوطني عنوان المكتب المركزي: إيران، قم، أول شارع شهداء، ص ب: ٩١٧ / ٣٧١٨٥

الهاتف: ٥٥ ١ ٢٤٧٢ ١ ٥ ٢ ٩٨٦ ، الفاكس : ١٩٨٤ ٢ ١٧٧٤ ٥ ٢٨ + . التوزيع: ٩٨٢ ٥ ١٧٧٤ ٢٦ +

# شرح الأسفار الأربعة باللغة الفارسية

المجلد الثاني

آية الله حسن حسنزاده الآملي

مراحمة تتصوار من المناسبة

مؤسسة بوستان كتاب ۱۳۸۹ / ۱۳۸۹

#### Abstract

Al-Asfar al-Arbaah (The Four Journeys) is the most important work of the great Islamic philosopher, Mullah Sadra. The book embraces Mullah Sadra's philosophical thought and fundamentals of transcendent theosophy. It has received the attention of thinkers and philosophers since its publication. The book has been greatly welcomed in teaching sessions and discussion meetings as a textbook.

Islamic philosophers and scientists have written many commentaries on the book since then. One of these philosophers is the contemporary philosopher, Ayatollah Hasanzadeh-Amoli. He, with complete mastery of Islamic philosophy and mysticism and his command of the explanation of transcendent theosophy, has presented his commentary on the book in his teaching sessions. This work is the Persian commentary which was taught to his students. Bustan-e Ketab Institute has edited this commentary and has changed its spoken language to written language. The Institute has published the book in separate volumes.



# Būstān-e Kctāb Publishers

Frequently selected as the top publishing company in Irān, Būstān-e Ketāb Publishers is the publishing and printing house of the Islāmic Propagation Office of Howzeh-ye Elmīyeh-ye Ghom, Islāmic Republic of Irān.

P.O. Box: 37185-917

Telephone: +98 251 774 2155

Fax: +98 251 774 2154

E-mail: info@bustaneketab.com Web-site: www.bustaneketab.com

# A Persian Commentary on al-Asfar al-Arbaah

### Volume II

Ayatollah Hasan Hasanzadeh-Amoli

